
 201

LE THÉÂTRE DE MAURICE MAETERLINCK. SOUS LE SIGNE DE 
L’ABSENCE 

 
Eugenia ENACHE1 

 
Abstract 

 
Our approach is focused on the issue of the markers of absence as well as on the expression and 

materialization of that absence in a corpus of works comprising the following plays: L’Intruse, Les 
Aveugles, Intérieur by Maurice Maeterlinck. 

 The approaches of the concept of “absence” received throughout our analysis are parts of the 
phenomenon of progressive alienation seen, for instance, as separation (stressing the idea of distance and 
departure), or as solitude, then omission (in the sense of forgetting), and culminating with the inability of 
perception that anticipates isolation, physical imprisonment and announces death (designated through a 
privative prefix) as an absence that is always present and obscurity.  

 We attempt to reveal the “markers” of absence on the level of certain constituents of the play: the 
character, formed of a discursive feature, infinitely simple and repetitive, much more diminished and 
developing without individuality, like a silent, mysterious ghost; and the action that is rather inaction that 
represents our primary direction of research. As a secondary direction, we consider the markers of 
absence in a language that, in the case of Maeterlinck, is remarkably pure and lacks any syntactic or lexical 
complication, from lexical structures (the reassessment of short expressions makes the utterances seem 
captivatingly strange, revealing, beyond words, unutterable, unspeakable) and the grammar, especially the 
Semantics of its forms – the 3rd person pronouns, a form we may consider as deprived of referential 
content, the indefinite pronouns which indicate absence -, the Semantics of punctuation, especially that of 
the suspension points. 
 

Keywords: “absence” markers, character, action, lexical structures, grammar/ semantics  

 
 À la fin du XIXe siècle le théâtre constitue un enjeu pour les symbolistes dont Van 

Lerberghe, Maeterlinck et Rodenbach qui ont essayé d’imposer au théâtre un modèle 
d’irréalité et d’impressions. Les écrivains concevaient un théâtre essentiellement poétique, 
délivré de l’anecdote et de la réalité quotidienne, restaurant les droits du rêve et de la 
suggestion, un théâtre immobile et silencieux. Le drame ne se fonde plus sur l’événement, 
mais sur le sentiment et l’état d’âme, le théâtre symboliste devient, ainsi, un  « théâtre de 
l’âme », selon Edouard Schuré (Lioure 1973 : 133). Le propre de l’écriture symboliste est 
qu’elle implique une complicité lecteur auditeur qui doit compléter les sens qui manquent. 
Le théâtre symboliste se veut un théâtre du mental, épuré des artifices grossiers du décor 
naturaliste, de l’intrigue ; il se veut une dramaturgie de l’absence, de la suggestion. Il 
privilégie le texte poétique, les mots évocateurs de l’absence ou baignés de silence qui 
ouvrent au mystère ou au rêve. 

 La grande contribution au développement du théâtre symboliste revient à Maurice 
Maeterlinck, le fondateur de la dramaturgie symboliste, pour lequel le théâtre devient un 
exercice intellectuel, une modalité d’explorer les mystères troublants de l’inconscient. Sous 
la plume de l’écrivain, un espace nouveau est ouvert à la littérature : l’homme intérieur et 
sa complexité : 

                                                           
1 Assoc.prof.PhD., „Petru Maior” University of Târgu-Mureş  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior



 202

Et si nous sommes étonnés par moments, il ne faut pas perdre de   vue que notre 
âme est souvent, à nos pauvres yeux, une  puissance très folle, et qu’il y a en 
l’homme bien des régions plus fécondes et plus intéressantes que celle de la raison 
ou de  l’intelligence [...] (Maeterlinck 1997 : 901) 

 Maeterlinck ne s’est pas contenté de théoriser sur le théâtre, il a essayé d’illustrer 
ses idées théoriques par des pièces, dont L’Intruse, Les Aveugles, Intérieur, qui apportent une 
conception nouvelle par l’utilisation du symbole et du mystère tout en révélant un théâtre 
de l’angoisse et de l’absence. 

 Les acceptions que « l’absence » peut recevoir, dans notre démarche, s’inscrivent 
dans la sphère de l’éloignement progressif vu, d’abord, comme séparation (en insistant sur 
l’idée de distance et de départ, comme préfiguration de la mort, ensuite comme solitude, 
puis omission du nom, dans le sens d’oubli) pour culminer par la cécité en tant que figure 
de dépersonnalisation, qui évoque l’isolement, l’enfermement physique et géographique - 
clôture et annonce la mort, en tant qu’absence toujours présente, et les ténèbres. Et 
pourtant l’aveugle suggère la fécondité de la vision intérieure, représente le mystère de 
l’impassible connaissance, la richesse de l’intuition et de l’introversion. L’absence peut être 
comprise comme un silence passif,  comme le reflet du sommeil, de la mort ou de 
l’inexistence, mais elle peut être plus redoutable que la présence ou la parole. 
 
La matérialisation de l’absence au niveau du contenu 

 Nous nous proposons de révéler les « marques » de l’absence au niveau des 
éléments constitutifs des pièces : l’action ou plutôt l’absence de l’action, et le personnage 
formé d’une partie discursive, infiniment simple et répétitive, plus réduite et qui évolue 
sans individualité, comme un fantôme  silencieux, énigmatique,  comme premier axe de 
notre recherche.  

 Les tentatives de renouveler l’art dramatique à l’époque symboliste visaient à la fois 
l’action, le personnage et son interprétation, le décor  et  l’atmosphère  irréelle  et  
vaporeuse des  pièces. Et tout cela  dans  le   but de retenir et suggérer la « quintessence 
des caractères et des événements » (Robichez 1957 : 177), le drame  de l’âme qui franchit 
le temps et l’espace. 

 Les pièces de Maeterlinck surprennent par leur dramaturgie minimaliste qui 
annonce le drame statique sans conflit, sans héros, construite sur l’inquiétude et la 
prémonition, par la suppression de toute action. Et le manque d’action implique 
également l’existence d’un espace visible que l’on imagine sur la scène ; mais on envisage 
aussi un espace invisible qui est le hors scène.  

 L’action ou plutôt l’inaction de la pièce Les Aveugles se passe sur une île où les 
personnages se trouvent sous le signe de l’attente du vieux guide. L’inaction est soulignée 
par les didascalies portant sur le jeu des acteurs ou bien sur le décor: « un vieux prêtre 
assis », « le buste et la tête légèrement renversés et mortellement immobile » ; « la face est 
d’une immuable lividité de cire »; « les yeux muets et fixés »; « le silence attentif de la 
morne forêt » ; « les mains amaigries  sont rigidement jointes sur les cuisses », les six 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior



 203

aveugles sont « assis sur des pierres, des souches et des feuilles mortes »; « l’enfant 
endormi sur les genoux de la cinquième aveugle »; « la plupart attendent … » (Maeterlinck 
1997 : 739) .  

 Dans Intérieur la situation d’attente du cortège funéraire de la fille aînée, morte 
d’une noyade, survient dans un espace constitué par le jardin et par la chambre, endroits 
qui insistent sur l’idée de séparation, de clôture. Les didascalies : « des mouvements 
graves, lents, rares, spiritualisés par la distance, la lumière et le voile indécis des fenêtres » 
(Maeterlinck 2005 : 121) révèlent l’absence de l’action. 

 La dimension spatiale de la pièce L’Intruse est constituée par la salle d’un vieux 
château où tous les signes montrent l’approche de la mort ; c’est une absente très présente 
dans des paroles vagues : « Je ne sais pas ce que j’ai ; je ne suis pas tranquille. » 
(Maeterlinck 2005 : 70),     «  Je ne sais pas au juste » (Maeterlinck 2005 : 78) et dans 
l’atmosphère : « Il y a un silence de mort » (Maeterlinck 2005 : 76) tout culminant par le 
bruit d’une faux au milieu de la nuit et par l’apparition de la sœur de charité. 

 Dans le théâtre de Maeterlinck, le personnage est formé d’une partie discursive 
plus réduite et d’une autre scénique ; il incarne un rêve inaccessible et irréel et dont le 
discours est infiniment simple et répétitif ; il évolue sans individualité, parfois éloigné de la 
réalité, comme un fantôme, presque. Le personnage est un être  qui pourrait manquer, ou 
devenir une marionnette, (c’est  ce que préfère, d’ailleurs,  Maeterlinck) car, l’acteur est un 
intrus qui rompt le charme dans l’âme du spectateur. D’ailleurs, dans la conception des 
auteurs symbolistes l’œuvre devrait être un symbole et « le symbole ne supporte jamais la 
présence active de l’homme », par conséquent l’absence de l’homme semblerait 
indispensable. 

 Comment se matérialise cette absence de l’humain ? Premièrement dans l’absence 
des personnages bien définis ; la plupart des personnages ne portent pas de nom car 
donner un nom signifie designer un individu et le distinguer d’un autre. Les personnages 
de la pièce  Les Aveugles ne sont pas individualisés par leur identité ; leurs noms sont 
génériques : Le plus vieil aveugle, Trois aveugles-nés, La vieille aveugle, et ainsi de suite, 
jusqu’à douze  aveugles  et le prêtre (qui pourrait  suggérer, dans une acception religieuse, 
les douze apôtres et le Christ,). Dans L’Intruse, les personnages sont : Le père, L’aïeul, 
L’oncle, La fille aînée, Les trois filles, La servante, La sœur de charité ; très rarement, ils 
sont appelés par leur prénom : Olivier (l’oncle), Ursule (la sœur l’aînée), Geneviève, 
Gertrude. Tout comme dans les deux autres pièces, dans  Intérieur  les personnages ont des 
noms génériques : Le Vieillard, L’Étranger, Un paysan, La foule ; seules les petites filles 
du Vieillard portent de nom dont la symbolique religieuse contribue à les déréaliser : 
Marthe et Marie. Le personnage des pièces, qu’il soit aveugle ou non, muet (la Mère, les 
deux filles, l’enfant de la pièce Intérieur) ou peu communicatif  vit  absent d’un monde qu’il 
ne peut pas appréhender, sans se douter de ce qui l’attend, mais avec l’intuition de 
présences invisibles. Un « personnage sublime », selon Maeterlinck, un être  énigmatique, 
parfois invisible, mais partout présent, celui qu’on ne voit pas et qui symbolise les forces 
occultes, le mystère impénétrable de l’âme et de la vie, du destin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior



 204

 L’absence d’action, d’individualité, et d’épaisseur des personnages  est remplacée 
par l’atmosphère, par l’ambiance créées par un décor, imprécis autant que possible, qui 
deviennent  personnage,  car, en effet, c’est  le climat  d’angoisse et  d’inquiétude qui 
oriente la vie  et la mort des êtres.   
 
La matérialisation de l’absence au niveau  de la structure formelle  

 Pour le deuxième axe, nous envisageons les indices de l’absence au niveau d’une 
langue très épurée et sans complications syntaxiques et lexicales maniée par Maeterlinck,  
au niveau de la structure lexicale. Les paroles brèves  confèrent aux vocables une 
étrangeté envoûtante, qui fait affleurer, au-delà des mots, l’indicible, le non-dit,  les motifs 
qui reviennent, obsédants au-delà des mots.  

 Le texte de théâtre symboliste  a du sens  par le non-dit et par le sous-entendu 
dans une harmonie de mouvements, gestes, sons, couleurs. Le langage s’efforce de 
suggérer les angoisses et les joies de l’humain dans sa rencontre avec les forces 
surnaturelles, le mystère caché derrière les mots ; ainsi, la parole des personnages rompt 
avec le verbe quotidien et devient incantation. Pour le dramaturge le dialogue ou le non 
dialogue théâtral est important,  car le centre de gravité de l’action théâtrale se déplace de 
la scène et du dialogue pour se stabiliser « dans un espace de l’entre-deux où se rejoignent 
le visible et l’invisible, le dit et le non-dit, le en scène et le hors scène » (Rykner 1996 : 
256). Le dialogue extérieur est présent, non seulement pour faire progresser l’action, pour 
expliquer les actes, mais aussi, pour suggérer l’indéfinissable, l’ambiguïté et 
l’indétermination sémantique. Il y a aussi un dialogue intérieur, qui montre  ce que le 
spectateur doit surprendre, mais tout en l’incitant à faire travailler son imagination, car, 
par elle, seulement, on peut accéder à la révélation de l’invisible. Chez Maeterlinck le 
dialogue intériorisé et métaphorique est substitué à la parole-acte, car sur la scène « 
[p]arler c’est faire »    (Barthes 1963 : 60), c’est agir, mais l’action se réduit, le plus souvent, 
à la parole, elle aussi réduite autant que possible. La parole ne se trouve plus au premier 
plan, mais plutôt le silence, un silence qui laisse beaucoup entendre et qui  rend le temps 
sensible. Le silence qu’on  « entend »  au   théâtre  donne   naissance  à  un  autre  théâtre, 
un théâtre du  silence  et  de  ses    incarnations » : la peur, l’inquiétude, l’angoisse, la mort, 
l’absence. Même au niveau du lexique la fréquence des mots qui suggèrent l’absence, ou 
bien l’inaction envisagée graduellement est surprenante : entendre, écouter, se taire, éteindre, 
attendre, avoir sommeil, dormir profondément, fermer/enfermer, feuilles mortes, être assis, s’agenouiller, 
sentir, prier (Les Aveugles) ; l’absence qui se fait sentir dans des geste ou des sons presque 
imperceptibles : des pas légers, des soupirs d’essoufflement, le grincement d’une porte (L’Intruse).  

 Dès le titre des pièces, on entre dans ce qu’on pourrait considérer les indices 
lexicaux de l’absence qui  se situent sur deux plans : objectif et subjectif. Les indices du 
plan objectifs s’inscrivent dans la dimension spatiale construite sur le principe de 
réduction  de l’espace (une île, la salle d’un château, l’intérieur d’une maison), et, 
implicitement, de limitation du mouvement,  en suggérant l’éloignement, l’isolement, la 
disparition, l’absence. C’est  un espace qui est propice à susciter l’anxiété due  au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior



 205

pressentiment de la mort. La dimension objective du temps est définie d’une manière 
graduelle, par la « grande horloge flamande » qui sonne les heures, par « le bruit d’un faux 
qu’on aiguise au dehors » (Maeterlinck 2005 : 78),  par « les rossignols qui chantent » ou 
« qui se sont tus tout  à coup » (Maeterlinck 2005 : 73) pour culminer par l’absence de 
l’évolution du temps :   

Ne pas savoir où l’on est, ne pas savoir d’où l’on vient, ne pas savoir où l’on va, ne 
pas distinguer midi de minuit, ni l’été de l’hiver... et toujours ces ténèbres, ces 
ténèbres... j’aimerais mieux ne plus vivre... Est-ce que c’est absolument incurable ?  
(Maeterlinck 2005 : 82). 

 La progression que pourrait conférer  la chronologie nettement marquée par cette 
« horloge très lointaine » est presque absente, car on l’entend, de temps en temps, sonner  
« douze coups très lents » ou bien « neuf heures passées »,  « onze heures » ou « minuit ». 

 Les indices du plan subjectif se situent au niveau de l’état physique, en 
l’occurrence, la cécité,  et au niveau du sentiment qui s’amplifie de l’épouvante et de 
l’inquiétude jusqu’au désarroi. Ce qui est visible, en lisant les pièces, c’est l’accumulation 
des signes imperceptibles qui suggèrent la sensation d’absence, de manque et qui sont liés 
à l’expérience de la vie : « … les chiens n’aboient point » (Maeterlinck 2005 : 74), « Il y a 
un silence de mort. » (Maeterlinck 2005 : 76),  « la lampe a baissée » (Maeterlinck 2005 : 
97), « On n’entend aucun bruit dans sa chambre » (Maeterlinck 2005 : 105).  

 Au niveau de la structure du texte, les indices de l’absence se retrouvent 
notamment dans le sémantisme des formes grammaticales et des signes de ponctuation, 
ainsi que de la syntaxe.  Les formes des pronoms personnels de la IIIe personne il, 
elle, ils en tant qu’instance collective, sont très fréquentes  bien que dépourvue de contenu 
référentiel ou ayant un référent indéterminé, ambiguë (le référent lui-même est 
indéterminé, ou son identification est assurée par d’autres éléments contextuels ou 
situationnels) ; ces pronoms sont fort mal appelés « personnels »  car lorsqu’ils désignent 
une personne, celle-ci est généralement une « non-personne », c’est-à-dire n’est pas 
protagoniste de l’acte d’énonciation. C’est évident dans le cas des personnages de 
Maeterlinck qui semblent être les victimes de la fatalité et du destin.  

 L’utilisation des indéfinis qui désignent un « vague sujet », ou encore 
l’indétermination ou qui font songer à l’absence : personne, quelqu’un, rien, quelque chose, ainsi 
que des expressions impersonnelles telles  il faut/faudrait/fallait, il se peut, il paraît ne font 
que souligner l’incertitude et l’absence du personnage.  

 Les signes de ponctuation, notamment les points de suspension,  dont les trois 
fonctions, prosodique,  syntaxique et   sémantique  ajoutent des éléments d’information 
qui se superposent au texte et complètent l’apport sémantique des mots et des phrases, 
sont indispensable à la structuration et à la lecture d’un texte écrit.  

Les points de suspension marquent une interruption de la phrase, une hésitation 
qui reste inachevée  pour diverses raisons et portent une valeur stylistique : provoquer une 
attente, ou ouvrir sur un prolongement indéterminé : « Il faudra finir par le dire… 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior



 206

Quelqu’un pourrait venir l’annoncer, brusquement… Il y avait une foule de paysans dans 
la prairie où se trouve la morte… Si l’un d’eux frappait à la porte… », disait l’Étranger 
dans Intérieur (Maeterlinck 2005 : 129). En même temps, les répétitions et les suspensions  
marquent l’absence des liens logiques entre les répliques, sortent la parole de son usage 
conventionnel et l’installent sur l’autre scène celle de l’inconscient :  

Il n’y a guère que les paroles qui semblent d’abord inutiles qui comptent dans une 
œuvre. C’est en elles que se cache son âme. À côté du dialogue indispensable, il y a 
presque toujours un autre dialogue qui semble superflu. Examinez attentivement et 
vous verrez que c’est le seul que l’âme écoute profondément, parce que c’est en cet 
endroit seulement qu’on  lui parle (Maeterlinck  1997 : 899). 
 Les phrases exclamatives  démontrent un style pauvre en informations objectives, 

tangibles, mais riche en informations subjectives. L’exclamation utilise une très grande 
variété mélodique pour moduler les sentiments, de l’inquiétude à l’angoisse et au désespoir  
et ouvrent un prolongement sémantique à l’absence. L’interrogation qu’elle soit intérieure, 
incite à trouver une réponse satisfaisante par réflexion interne ; qu’elle soit extérieure, elle 
s’adresse à un tiers dont le sujet parlant attend la réponse qui n’arrive jamais ou trop tard. 
Exclamatives ou interrogatives, les phrases sont la traduction, dans le langage, d’une 
réaction de la conscience affective et choquent l’être intuitif avant de déclencher le 
mécanisme plus réfléchi de l’entendement ; et les paroles de l’Aïeul  de L’Intruse sont 
significatives :  

Il y a longtemps que l’on me cache quelque chose ! Il s’est passé quelque chose 
dans la maison … Il y a longtemps qu’on me trompe ! – Vous croyez donc que je 
ne saurais jamais rien ? – Il y a des moments où je suis moins aveugle que vous, 
vous savez ?... Est-ce que je ne vous entends pas chuchoter, depuis des jours et des 
jours, comme si vous étiez dans la maison d’un pendu ? – Je n’ose pas dire ce que 
je sais ce soir … Mais je saurai la vérité ! … J’attendrai que vous disiez la vérité ; 
mais il y a longtemps que je sais, malgré vous ! – Et maintenant, je sens que vous 
êtes tous plus pâles que les morts !  (Maeterlinck 2005 : 106). 

En guise de conclusion 

  L’absence de l’être, ou bien l’être qui parle et ne dit rien, la vie profonde et le 
foisonnement de l’inconscient,  la mort, ce personnage absent dont on sent l’existence, se 
révèle une absence toujours présente, sont les éléments caractéristiques qui permettent 
d’identifier et de distinguer les pièces de Maurice Maeterlinck. Son ambition était de 
montrer sur la scène l’existence elle-même, de représenter ce qui ne se voit pas et qui n’a 
pas de nom : la destinée humaine mystérieuse et incomprise : 

Il s’agirait plutôt de faire voir ce qu’il y a d’étonnant dans le fait seul de vivre. Il 
s’agirait plutôt de faire voir l’existence d’une âme en elle-même, au  milieu d’une 
immensité qui n’est jamais inactive. Il s’agirait plutôt de faire entendre, par-dessus 
les dialogues ordinaires de la raison et des sentiments, le  dialogue plus solennel et 
ininterrompu de l’être et de sa destinée (Maeterlinck 1997 : 894).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior



 207

La simplicité de la syntaxe, les phrases inachevées, ou les phrases simples et brèves 
contribuent à créer l’impression de l’absence de la communication. Les mots ont 
l’initiative et sont rapprochés selon leur puissance de suggestion ; les paroles trouées de 
blancs et le dialogue traversé de silences et de réticences marquent l’absence qui se 
retrouve dans les mots et derrière les mots. L’idée d’absence est marquée par les valeurs 
fondamentales des formes  lexicales et grammaticales de la langue, qui, à la fois, sont 
porteuses d’un effet artistique particulier et retracent l’image d’une une réalité qui se 
définit par son éloignement et son mystère. On demande aux lecteurs spectateurs de rêver 
sur des bribes de phrases, sur les personnages en (in)action, sur le décor, en leur 
proposant une jouissance intellectuelle et esthétique.  

 
 
BIBLIOGRAPHIE : 
Achard-Bayle, Guy, Grammaire des métamorphoses, Bruxelles, Duculot, 2001. 
Artaud,  Antonin, Le théâtre et son double, Paris, Gallimard, 1964. 
Barthes, Roland,  Sur Racine, Paris, Seuil, 1963. 
Illouz, Jean-Nicolas, Le Symbolisme, Paris, Librairie Générale Française, 2004. 
Larthomas, Pierre, Le langage dramatique, Paris, PUF, 1980. 
Lioure, Michel, Le Drame de Diderot à Ionesco, Paris, Armand Colin, 1973. 
Maeterlinck,  Maurice, « Les Aveugles.  Le trésor des humbles », in La Belgique fin de siècle, 

Romans-Nouvelles-Théâtre. Bruxelles, Editions Complexe, 1997.  
Maeterlinck,  Maurice, Théâtre. L’Intruse * Intérieur, Genève, Slatkine, 2005. 
Riegel M., Pellat J.-C., Rioul R., Grammaire méthodique du français, Paris, PUF/Quadrige 

Manuels, 2004. 
Robichez, Jean, Le symbolisme au théâtre, Paris, L’Arche  Éditeur, 1957. 
Rykner, Arnaud,  L’envers du théâtre. Dramaturgie du silence de l’âge classique à Maeterlinck, Paris, 

Librairie José Corti, 1996. 
Ubersfeld, Anne, Lire le théâtre I-III, Paris, Belin, 1996. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:59:05 UTC)
BDD-A2919 © 2012 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

