
37 
 

OMUL, CA „FIINŢĂ ISTORICĂ”, ÎN VIZIUNEA FILOSOFICĂ A LUI 

LUCIAN BLAGA 

Man, as a „Historical Being”, in Lucian Blaga’s Philosophical Vision 

 

Eugeniu NISTOR1 

 

Abstract 

 

Criticizing the theories about the genesis of the world, certain viewpoints of ancient, medieval and modern 
thinkers from Plato to Herbart are analyzed in detail. Lucian Blaga proves to be even more critical in his 
Anthropological Aspects (1948), where he starts, however, by giving Darwin right, but introducing the 
distinction between „horizontal evolution”, in which „adaptation” is replaced by „specialization”, and 
„vertical evolution” to „superior constitutional types.” On the most advanced level stands man, who goes 
through different stages, being, in turn: a hunter, a harvester, a cultivator and a producer, to finally become 
a „creative subject of culture and civilization”. Yet all cultural creations (myths, religious conceptions, 
scientific theories, arts, moral systems) depend on the factors that make up the stylistic matrix. This is the 
great difference between animal and man, even if man, to the extent to which he is a living creature, is 
haunted by what Jung called „archetypes”, though man, through the „stylistic horizon of human being”, 
through „the stylistic field”, in constant transformation, belongs to historicity and is a „historical being”, 
which the philosopher will strive to prove in his work The Historical Being (1977). For this purpose, he 
reviews all the historical epochs of various peoples and most of the fashionable history theories, which he 
firmly rejects, considering that only those phenomena are historical which bear the „fingerprints of a style”, 
that is, of a particular way of revelation of mysteries. Historicity is determined, however, he states, by „the 
duration of the stylistic factors” and evolution would be achieved either through appearances, 
developments, stagnation etc., in time, or through borrowing from other cultures. The process may be 
evolutionary, stagnant or involutive. According to Oswald Spengler’s theory, each culture has elements of 
„childhood”, „maturity”, „old age”, which Blaga also admits, noting that it may also contain borrowings 
that lead to progress or regress, due to „stylistic interferences”. 
 
Keywords: adaptation, evolution, historicity, stylistic matrix, transcendent censorship, the Great 
Anonymous, World and Man 

 

În volumul Aspecte antropologice (1948)2 ideea transformismului, a biologului francez 

Jean-Baptiste de Lamarck (datând din 1801), este supusă de Lucian Blaga unei analize 

critice de detaliu, evidenţiindu-se şi parcursul ei istoric, începând cu Nicolaus Cusanus, 

continuând cu Erasmus Darwin (bunicul lui Ch. Darwin), Buffon, Goethe, Herder, Maillet 

ş.a. – pentru ca apoi, spre finalul demersului său, naturalistului francez să-i fie recunoscute 

meritele şi, în ciuda  nesiguranţei mişcărilor lui „prin desişurile transformismului” (cu toate 

că multe observaţii şi păreri ale acestuia s-au dovedit a fi, în timp, eronate şi şubrede), să 

conchidă că, prin cercetările şi corecturile ulterioare, „ideea şi-a cucerit deplina 

legitimitate.”3 Criticată în Diferenţialele divine, lucrarea fundamentală a lui Ch. Darwin – 

                                                           
1 Assistant Prof. PhD, UMFST Tg. Mureș  
2 Cartea conţine textul cursului de filosofia culturii, ţinut de Lucian Blaga în anul universitar 1947/1948, la 

Facultatea de filosofie a Universităţii din Cluj, care a fost apoi litografiat (în 1948) de către Uniunea Naţională a 

Studenţilor din România – Centrul studenţesc Cluj. În sensul celor de mai sus vezi „Nota asupra ediţiei”, din vol.  

Lucian Blaga – Aspecte antropologice, ediţie îngrijită şi prefaţată de Ion Maxim, postfaţă de Al. Tănase, Editura 

Facla, Timişoara, 1976, p. 24. 
3 Lucian Blaga – Trilogia cosmologică: Diferenţialele divine, Aspecte antropologice, Fiinţa istorică, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1997, p. 181 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



38 
 

Originea speciilor prin selecţie naturală (1859) – a fost reevaluată, fiind considerată ulterior o 

„apariţie epocală”, chiar dacă aceasta, la vremea publicării ei, a stârnit „diverse obiecţii cât 

priveşte formularea principiului de bază.”4 Criticii lui Darwin considerau că chiar şi 

termenul de selecţie naturală este eronat, naturalistul răspunzându-le acestora prompt, lucru 

consemnat şi subliniat de filosoful român: „În sensul literal al cuvântului, e neîndoios că 

termenul de selecţie naturală este eronat; dar cine a criticat vreodată pe chimişti pentru 

motivul că ei se servesc de termenul  afinitate electivă vorbind despre diverse elemente? Şi 

totuşi nu se poate spune, strict vorbind, că acidul alege baza cu care el se combină de 

preferinţă. S-a spus că eu aş vorbi despre selecţia naturală ca despre o putere activă sau 

divină; dar cine critică pe un autor atunci când vorbeşte despre atracţie sau gravitaţie ca 

regizând mişcările planetelor?”5 Criticile lui Blaga, având ca ţintă teoria selecţiei naturale, 

sunt făcute din „unghi filosofic”, el constatând atât că aceasta „nu a fost suficient de 

energic şi nici destul de consecvent gândită”, dar şi că „teoria suferă de unele impurităţi”; 

dar şi aprecierile – când el remarcă marea ei „noutate” şi faptul că, „cu ajutorul ei se încerca 

întâia oară (în timpurile moderne) să se explice finalitatea de facto fără a se recurge la un 

principiu finalist conştient, creator.” Aceasta, în timp ce filosofi, precum Immanuel Kant, 

apreciase finalitatea „ca o categorie specifică fără deplină putere cognitivă pe fondul căreia 

viaţa, cu manifestările ei, dobândeşte totuşi o particulară transparenţă”; iar alţi gânditori şi 

cercetători vin cu „explicaţii metafizice”, mai toţi admiţând un „principiu creator – finalist: 

Dumnezeu, entelehia, principiul vital, sufletul, ideea, raţiunea creatoare. Darwin era în 

timpurile moderne întâiul care propunea o explicaţie a finalităţii de facto, proprie 

organismelor în perspectivă nonfinalistă, recurgând la ideea selecţiei naturale.”6 

Îngăduitor cu Darwin, filosoful român se arată extrem de critic în legătură cu „legile 

mutaţiei” ale lui Hugo de Vries, în conformitate cu care transformările cele mai importante, 

sub aspect biologic, s-ar întâmpla brusc, prin „mutaţii”, acesta dezvoltându-şi tezele în 

lucrările sale: Teoria mutaţiilor (vol. I, 1901,  vol II, 1903) şi în studiul Specii şi varietăţi şi geneza 

lor prin mutaţii (1906).7 Pe de altă parte, nu se arată prea blând nici cu ideea evoluţiei în etape 

lente, a lui Herbert Spencer, arătând că „întâia teorie darwino-spenceriană, a fost gândită 

şi elaborată în perspectiva conceptului de «continuitate», câtă vreme cea de-a doua şi-a 

obţinut articularea în perspectiva conceptului de «discontinuitate».”8 În lucrarea sa de bază 

(Teoria mutaţiilor), de Vries îl aminteşte printre precursorii teoriei sale pe conaţionalul său, 

Louis Dollo, care, în 1893, a publicat studiul Legile evoluţiei, şi abia în vol. II, al aceleiaşi 

lucrări, se referă la rezultatele cercetărilor lui Mendel, denumite „legile eredităţii.” 

Apoi filosoful român se referă la volumul Principii de biologie, al lui H. Spencer, în 

care autorul compară Universul cu un imens organism, procedând la reducerea legilor de 

funcţionare a acestuia la legile fizicii – ceea ce a avut ca urmări că, „împotriva unei atare 

interpretări strâmte «mecaniciste» a evoluţiei s-au ridicat o seamă de obiecţii, din partea 

                                                           
4  Ibidem, p. 185 
5  Ibidem 
6  Ibidem, pp. 187-188 
7  Ibidem, p. 192 
8  Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



39 
 

oamenilor de ştiinţă şi a filosofilor.”9 Dar, în opinia lui Blaga, eronată este nu doar 

interpretarea mecanicistă a evoluţiei ei, ci şi varianta explicaţiei simpliste, prin care mediul 

ambiental are o contribuţie decisivă: cu cât se înaintează mai mult pe scara timpului, cu atât 

însuşirea adaptabilităţii este mai evidentă! El ia poziţie critică împotriva acesteia, arătând că 

„pentru înţelegerea vieţii, trebuie să admitem şi o tendinţă de afirmare a autonomiei ei ca 

atare, ce duce la niveluri de organizare treptat superioare şi la o crescândă dezmărginire a 

ambianţei. Dar o asemenea tendinţă de afirmare implică şi o anume rezervă faţă de adaptare 

sau o anume sfială adaptativă.”10 Aşadar sensul evoluţiei nu urmează această lege simplistă 

adaptare-inadaptare, fiind mult mai complex decât atât, bifurcându-se în două direcţii 

principale, admiţând transformări: 1. prin specializare – când evoluţia duce la modificarea 

mediului ambiental, îngustându-l continuu, şi 2. prin constituirea a noi nivele de organizare. Prima 

variantă de lucru a fost perspectiva preferată de studiu a baronului von Uexküll, socotit 

„ca un părinte al doctrinei mediilor”, care a urmărit „tocmai procesul de specializare căruia 

îi sunt supuse organismele în raport cu ambianţa.”11 Arătând fertilitatea studiilor privitoare 

la raportul dintre organismele vii şi ambianţele lor, gânditorul L. Blaga (care, după cum se 

ştie era specializat şi în bilologie) arată că „evoluţia  vieţii pe pământ trebuie să fi avut deci 

loc şi prin astfel de procese, prin procese datorită cărora s-au obţinut niveluri de organizare 

tot mai înalte, iar concomitent şi o progresivă dezmărginire a ambianţei.”12 Pentru a continua 

apoi, stăruind asupra proceselor respective: „de îndată ce suntem aduşi în situaţia de a 

putea face o comparaţie între două sau mai multe faze evolutive ale unuia şi aceluiaşi tip 

organic, e suficient să ne întrebăm dacă această evoluţie a dus la particulara comprimare sau 

la caracteristica dezmărginire a ambianţei, spre a hotărî dacă procesul trebuie privit ca unul ce 

se realizează pe linia specializării sau ca unul ce se face pe linia evoluţiei de nivel. Nu încape 

îndoială că Lamarck a întrezărit ceva din toată această complexă situaţie atunci când opera 

distincţia între procesele de adaptare şi procesul de perfecţionare a vieţuitoarelor.”13  

Referindu-se la antropologul Arnold Gehlen, gânditorul arată că acesta „se întreabă 

într-o clipă de paroxism a nedumeririi ce ar putea să însemne în definitiv organizarea de 

tip mai înalt, dacă nu o mai vădită specializare.” Problema rămâne ca preocupare, constată 

el, şi în seama lui Klaatsch sau a lui Le Roy, Woltereck şi Dacqué, acesta din urmă 

susţinând, printre altele, că „superior este un tip de organizare atunci când diferenţierea şi 

înmulţirea organelor este totodată mai unitar închegată. Specializată sau nespecializată 

poate să fie însă cutare sau cutare specie în cadrul oricărui tip mai înalt sau inferior.”14 

Descendent al evoluţionismului darwinist, anatomistul şi antropologul Hermann 

Klaatsch (1863-1906) şi-a expus teoria despre evoluţia omenească în lucrările: Geneza şi 

evoluţia genului uman (1902) şi Devenirea omului şi geneza culturii (1922) iar, potrivit acestuia, 

„omul ar deriva dintr-o formă de mamifer prosimian, rădăcină din care maimuţele şi omul 

                                                           
9  Ibidem, p. 202 
10  Ibidem, p. 229 
11  Ibidem, p. 215 
12  Ibidem, p. 217 
13  Ibidem, p.  219 
14  Ibidem, p. 226 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



40 
 

s-ar fi dezvoltat chiar de la început pe linii divergente.”15 Interesant este şi evoluţionismul 

fantezist al lui L. Bolk (îmbrăţişat şi de filosoful A. Gehlen), potrivit căruia „omul ar fi, în 

toată complexitatea fiinţei sale, un fetus de maimuţă maturizat ca atare.”16 O concepţie 

foarte personală privitoare la complexul organism-mediu este cea a naturalistului Uexküll, 

care „muzicalizează” pe teme biologice, încercând „să scrie «partitura» vieţii şi a naturii”, 

şi astfel „organismul cu procesele sale îi apare ca un «joc de clopote» iar linia vieţii 

naturalistul o sesizează ca o «melodie».”17 Din comentariul lui Lucian Blaga să reţinem ceea 

ce pune el în seama celor două linii sau variante adaptive ale lui Lamarck şi Darwin: mai 

întâi adaptarea este considerată „un proces identic cu evoluţia prin specializare care, 

precum am subliniat, duce la o particulară comprimare a ambianţei în care trăieşte fiinţa 

(...) vom denumi de acum încolo acest proces sau mod evolutiv «evoluţie orizontală»”; apoi, 

descriind trecerea, în procesul evolutiv, de la starea de „«suficientă armonie» în raport cu 

o ambianţă dezmărginită (...) aceasta este «evoluţia verticală».”18 Interesantă este şi ipotetica 

lege a plafonurilor biologice, care stipulează că „înălţimea până la care se poate ridica o 

evoluţie verticală stă în raport invers cu gradul de specializare la care a ajuns o evoluţie 

orizontală de bază...”19 La confluenţa celor două moduri evolutive, pe linie orizontală şi pe 

linie verticală, se găseşte omul care, în aparenţă, pare neajutorat şi apăsat de «primitivisme» 

şi de „un mănunchi de insuficienţe”, dar, cu toate acestea, modul lui de existenţă se afirmă 

ca unul complex şi sofisticat iar, prin comparaţie cu celelalte regnuri care trăiesc în medii 

înguste, delimitate, el „«există» într-o ambianţă mereu dezmărginită, în care intră ca 

elemente constitutive orizontul concret al lumii date şi orizontul necunoscutului 

deopotrivă.”20  

Aşadar posibilităţile sale sunt nu doar extinse, dar îi permit ofensive adânci în două 

orizonturi: în cel al lumii date şi în cel al misterelor; având de partea sa inteligenţa şi 

versatilitatea, pe de o parte, el „poate converti într-un sistem de concepte datele lumii 

concrete,” iar, pe de alta, prin virtuţile creatoare, „poate converti orizontul necunoscutului 

în mituri şi în gânduri magice, în viziuni religioase şi metafizice, în teorii ştiinţifice, în 

plăsmuiri de artă.”21 Dar el, graţie acestor posibilităţi şi acestor aptitudini, şi-a constituit un 

limbaj spre a comunica cu semenii săi „ceea ce implică sociabilitatea omului” iar „trăirea în 

societate a indivizilor umani, într-o atmosferă de comunicabilitate, este în general mijlocul 

cel mai puternic de promovare a posibilităţilor umane, întrucât pe această cale devine cu 

putinţă cumulul progresiv al tuturor eforturilor.” Înregistrând un salt calitativ prin evoluţia 

lui pe verticală, trecând dincoace de „primitivismele” şi „suficienţele”, care caracterizau 

primitivul originar, „prin această productivitate specifică omul devine subiect creator de 

civilizaţie şi cultură.”22 Ajuns în epoca glaciară, gol, dezarmat şi cu o mulţime de alte 

                                                           
15  Ibidem, p. 223 
16  Ibidem, p. 243 
17  Ibidem, p. 211 
18  Ibidem, pp. 248-249 
19  Ibidem, p. 253 
20  Ibidem, p. 270 
21  Ibidem 
22  Ibidem, pp. 270-271 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



41 
 

„insuficienţe biologice”, omul a fost nevoit să se adapteze; astfel, în timp ce mamutul se 

„specializa” prin formarea unei blăni călduroase, el se specializa în activităţi vânătoreşti, se 

îmbrăca cu blănurile sălbăticiunilor ucise şi îşi confecţiona unelte tot mai perfecţionate, din 

roci dure, şi în special din silex. Această productivitate sporită de unelte nu putea rămâne 

fără urmări, astfel că, dacă „paleoliticul reprezintă în general culturi şi civilizaţii pronunţat 

vânătoreşti”, când omul de Neandertal „trăia în primul rând din vânarea sălbăticiunilor şi, 

natural, din rodul unei vegetaţii încă necultivată într-adins” – în schimb, homo sapinens, de 

mai târziu, devine şi cultivator, în „„«neoliticul» ce se declară după perioada glaciară, alături 

de unelte mult perfecţionate, preparate încă tot din silex, apar economia agricolă şi 

creşterea vitelor ca preocupări susţinute dincolo de necesităţile strict sezoniere ale 

omului.”23 Avem de-a face cu un evident progres tehnic, încă din paleolitic, fiind utilizat 

cu iscusinţă „pumnarul” de silex, care „serveşte ca unealtă de făcut unelte, prin aceea că se 

deschide un orizont tehnic cu nenumărate posibilităţi. În „«pumnar» îşi găseşte o întâie 

copleşitoare expresie inteligenţa analitică şi constructivă proprie omului.”24 Dar şi „focul” 

este o invenţie salvatoare, „în condiţiile cumplite ale glaciarului.”25 De aceste epoci 

îndepărtate ale existenţei omeneşti leagă filosoful şi originile unor ritualuri şi credinţe, în 

special cel al cultului morţilor („moartea este un drum spre vest”; „«roşul» reprezintă sângele 

şi viaţa” ş.a.), dar şi arta cu semnificaţii magice şi născocirile mitice – care sunt invenţii 

spirituale cu structuri paradoxale, cu un primat dificil de stabilit, căci – constată L. Blaga – 

„„«mitul» ca formă de gândire este tot atât de vechi, dacă nu chiar mai vechi decât gândul 

puterilor şi substanţelor magice.”26 În aceste îndepărtate vremuri aurorale, ne sugerează 

filosoful, ar trebui să vedem originile artei: în desenele şi stilizările de pe pereţii peşterilor, 

din care transpar atât „modul «realist»”, cât şi „modul indealizant” şi „modul abstract”, cu 

avertismentul că, „spre a găsi termenul de comparaţie pentru această artă abstracă, trebuie 

să venim până în timpurile noastre.”27  

Descendent al şcolii biologice a lui Uexküll, antropologul german Arnold Gehlen 

este criticat de filosoful român pentru că „găseşte oportun să-şi înceapă consideraţiile 

antropologice printr-o comparaţie sub unghi biologic între animal şi om.”28 Preocupările 

acestuia sunt legate de relaţia animal-mediu şi, prin comparaţie, de om-lume, căci omul 

trăieşte în lumea „care-l inundă cu multitudinea imensă a impresiilor, şi lumea aceasta nu 

este numai aceea a prezentului, ci şi aceea a trecutului şi a viitorului” iar „legile amintite, 

valabile pentru animale, nu sunt valabile pentru om.”29 Primejduit chiar de „insuficienţele” 

lui biologice, omul are o singură şansă: „ca să poată «exista», omul trebuie să devină fiinţă 

«activă».”30 Între precursorii la care face referire antropologul german sunt: medicul 

Galenus, Herder, Kant ş. a. Privit sub aspectul mijloacelor ontologice, care din pricina 

                                                           
23  Ibidem, p. 275 
24  Ibidem, p. 280 
25  Ibidem, p. 279 
26  Ibidem 
27  Ibidem, p. 282 
28  Ibidem, p. 283 
29  Ibidem, p. 284 
30  Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



42 
 

deficienţelor îi limitează posibilităţile, omul încearcă să-şi producă singur mijloacele de care 

are nevoie, şi aici vorbim de născociri tehnice, de arme şi unelte, de piese de artă şi cultură. 

Aici nu este de acord Lucian Blaga cu antropologul german şi gândirea lui critică 

izbucneşte: „anevoie vom izbuti să înţelegem cultura în toate formele ei de manifestare, ca 

o simplă compensaţie a deficienţelor biologice de structură ce par a ţine de fiinţa 

omenească.”31 

Abordând lucrurile din altă perspectivă, în legătură cu structura şi poziţionarea 

diferenţialelor divine şi a unităţilor lor formative, Lucian Blaga aminteşte de teoria 

„câmpurilor biologice”, aparţinând cercetătorului rus Alex. Gurwitsch, conform căruia 

„organismele sunt, îndeosebi în fazele embrionare, purtătoare de «câmpuri biologice», pe 

baza cărora s-ar alcătui formele şi structurile organice.”32 Fenomenul complex al 

antropogenezei, reprezentând trecerea sau saltul de la stadiul de animalitate la cel de fiinţă 

inteligentă, este dat de „distanţa ce există între a fi dominat de experienţă şi a domina 

experienţa măsoară depărtarea ce se declară între animal şi om, sub raportul posibilităţilor 

lor de a-şi organiza experienţa: întâiul prin instinct, al doilea prin inteligenţă.”33 Abordarea 

unor probleme care ţin cu „stricteţe” de orizonturile fiinţei  omeneşti, care-l diferenţiază 

net de celelalte vieţuitoare terestre – precum: instinct, inteligenţă, geniu – justifică nu atât 

o „încadrare” a omului în natură, cât, mai ales, „la o hotărâtă dominare asupra naturii şi la o 

progresivă dezmărginire a ambianţei.”34  

Opunând „arhetipurilor” lui Jung, purtătoare a unor „ecouri”, „chipuri”, „fantasme 

ancestrale” – dinamismul factorilor stilistici modelatori ai spiritualităţii umane, filosoful 

român arată că, deşi inconştientul sondat de psihologul elveţian scoate la iveală chiar unele 

rămăşiţe ale trăirilor strămoşilor noştri, totuşi orizontul stilistic al fiinţei omeneşti este 

luminat şi de acestea, mai ales „în creaţiile de cultură (mister, artă, metafizică, idei religioase, 

idei morale etc.), prezenţa nucleară a unor «arhetipuri» poate fi bănuită şi apoi descoperită 

ca atare în dosul travestirilor pe care ele le îndură.”35 

Pasionat de problema istoricităţii, Lucian Blaga abordează în Fiinţa istorică (1977)36 

diverse aspecte ale acesteia. Astfel, încă din cărţile anterioare ale sistemului său de gândire, 

transpar diverse secvenţe ale reflexivităţii sale „istorice”, aşa cum sunt cele din Eonul 

dogmatic – unde eonul spiritual este o perioadă care ar depăşi, ca extensie, durata crizei 

spirituale elenistice, dar şi cele din Diferenţialele divine – unde omul este considerat „fiinţă 

istorică prin definiţie”, sau secvenţele din Aspecte antropologice – unde teoria arhetipurilor a lui 

Jung relevă că izvorul acestor „fantasme” străvechi ar fi animalitatea, în timp ce izvorul 

                                                           
31  Ibidem, p. 287 
32  Ibidem, p. 297 
33  Ibidem, p. 305 
34  Ibidem, p. 312 
35  Ibidem, p. 320 
36 Volumul a fost elaborat de Lucian Blaga în perioada 1943-1959, întâile capitole fiind publicate ca studii de fond 

în revista Saeculum, al cărei director era, în anii 1943-1944. Prima editare a volumului s-a făcuta ca urmare a 

iniţiativei doamnei Dorli Blaga Bugnariu, care a scos manuscrisul de la sertar şi l-a pus la dispoziţia editorilor. În 

acest sens vezi explicaţii din „Nota asupra ediţiei”, din vol. Lucian Blaga – Fiinţa istorică, ediţie îngrijită, note şi 

prefaţă de Tudor Cătineanu, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977, p. 245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



43 
 

factorilor stilistici ar fi istoricitatea, iar omul, ca parte integrantă a „fluviului istoric”, este, 

fără dar şi poate, o „fiinţă istorică.” 

În această ultimă carte a sistemului se înregistrează incursiunea în timp a filosofului, 

acesta sondând prin istoriografia diverselor epoci îndepărtate ale omenirii, citând surse 

adecvate (Herodot, Tucidide, Polibiu), coborând în aburul mileniilor anterioare chiar şi 

gândirii presocratice greceşti, adică la anticii egipteni, babiloneni, indieni, chinezi şi perşi. 

În acest sens, tipologia formală a conştiinţei istorice este extrem de diversă; astfel, 

bunăoară, la egipteni, care sunt influenţaţi de o viziune statică-hieratică, filosoful constată 

că timpul istoric este reprezentat de lista de faraoni, deoarece „numele este un echivalent 

magic al persoanei regale, iar în persoana regală se concentrează însuşi statul egiptean.”37 

În ceea ce priveşte configuraţia istorică a vechilor babiloneni, aceasta ia aspectul 

periodicităţii, fiind în ton cu mitologia dar păstrând un „simţ riguros al realităţilor istorice 

pe care le monumentalizau în perspective cosmice”; aceasta în vreme ce la perşi s-a afirmat 

„o concepţie dualistă foarte clară despre istorie, ca un câmp de luptă între cele două Puteri 

în slujba cărora oamenii stau...”38  

La vechii indieni, dată fiind viziunea lor despre lumea concretă, considerată doar o 

iluzie, L. Blaga constată o „istorie cu sens negativ (...), o istorie de sens degradat, o «istorie 

fără voie».”39 Apoi, chinezii antici au cultivat, cu ascuţit simţ al tradiţiei, „mai vârtos, o 

istoriografie cronicărească”, aceştia fiind preocupaţi  de „înregistrarea faptelor ce par 

emanaţii ale contrasensului.”40 O nuanţă specială înveşmântează istoriografia grecilor 

antici, nu prea iubitoare de adevăr, gata să sacrifice adevărul pentru frumos şi fabulaţia 

mitologică (Herodot) sau să retuşeze faptelor istorice, „cu voie sau fără voie” (Tucidide, 

Polibiu) – ceea ce l-a făcut pe Aristotel să remarce că „poezia este mai adevărată decât 

istoria.”41   

Istoriografia europeană din evul mediu şi din epoca modernă sunt – conform 

aprecierilor lui Blaga – „moduri aparte”, dar ambele stau sub arcadele metafizicii creştine 

care „dobândeşte o axă centrală prin momentul cristologic”, iar „viaţa istorică în totalitatea 

ei înseamnă cădere în păcat, salvare şi mers spre judecata de apoi.”42 Totodată, aceste  

moduri-instituire susţin, ca fapt istoric, răspunderea individuală în faţa judecătorului 

suprem. 

Procedând la delimitarea fenomenului istoric de alte fenomene, Lucian Blaga, 

distinge trei grupe de fenomene cunoscute în univers, şi anume: fenomene ale naturii – 

reprezentate de reacţii, mişcări, transformări la nivelul fizic, chimic şi biologic; fenomene 

psiho-spirituale – din rândul cărora fac parte instinctul şi inteligenţa primitivă a animalelor, 

stările, procesele şi complexele psiho-spirituale ale omului; fenomene istorice – specifice doar 

fiinţei omeneşti, care singularizează omul între celelalte vieţuitoare, acestea fiind 

                                                           
37 Trilogia cosmologică: Diferenţialele divine, Aspecte antropologice, Fiinţa istorică, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 1997, p. 342 
38  Ibidem, p. 344 
39  Ibidem, p. 345 
40  Ibidem, p. 346 
41  Ibidem, p. 351 
42  Ibidem, p. 352 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



44 
 

ireversibile şi individualizate, căci „temporalitatea şi singularitatea, individuală şi 

ireversibilă, au fost prefăcute în atribute esenţiale ale fenomenului istoric.”43 Dar problema 

individualizării şi a ireversibilităţii fenomenelor istorice este una discutabilă, filosoful 

venind aici cu o nedumerire: dacă „cele mai «istorice» fenomene ar fi apariţiile 

«monstruoase»”, aşa cum ar fi presupunerea-exemplu „că undeva în Tibet o femeie ar naşte 

zece gemeni. «Întâmplarea» ar fi fără îndoială un fenomen adevărat unic...”44; sau 

fenomenele de imitaţie a vieţii cuiva (Iisus Christos, Alexandru cel Mare, Ahile), „ce s-au 

declanşat chiar în chip conştient pe temeiul unei tendinţe spre «repetiţie».”45 Alte 

nedumeriri sunt legate de părerile unor filosofi „la modă” ai vremii, ca Rickert, pentru care 

fenomenele istorice „sunt obiectivări ale unor «valori» sau care au o raportare la valori” sau 

ca Dilthey, care „susţinea că numai «obiectivarea» unor «trăiri» merită într-adevăr epitetul 

de «fenomen istoric».”46 Există şi istoriografi care leagă faptele istorice de valorile timpului 

şi locului la care aceştia se raportează, procedeul fiind „oarecum dogmatic”, astfel că „un 

istoriograf marxist-leninist judecă toate faptele trecute ale poporului rus după criterii 

ideologice proprii «partidului» şi în lumina aspiraţiilor acestui partid.”47 Însă Blaga 

intervine, critic, precizând că „«valorile» sau «referinţele axiologice» nu participă în chip 

esenţial nici la constituirea fenomenului istoric, nici la constituirea unei istoriografii.”48 

Reluând teza sa filosofică de bază, privitoare la cele două „moduri” de existenţă ale 

fiinţei omeneşti în Univers, în orizontul lumii date, în vederea autoconservării şi 

continuităţii vieţuirii (modul I), şi existenţa în orizontul misterelelor, cu scopul revelării 

acestora prin acte de creaţie (modul II) – filosoful porneşte în căutarea „nucleului 

conceptului de «istoricitate»”, arătând că fenomenele istorice singulare sunt „numai acelea 

care poartă amprentele unui «stil»”, căci pecetea stilistică este o marcă a categoriilor 

stilistice (ale conştientului, dar şi ale inconştientului – zise şi „abisale”) şi acestea „se 

imprimă bunăoară tuturor plăsmuirilor de cultură.” Privind lumea printr-o lentilă stilistică, 

filosoful constată că „istoricitatea este aşadar existenţa temporală (apariţie, durată, dispariţie) a 

unui fenomen concret de înfăţişare stilistică.”49  

Încă din primele două cărţi ale „Trilogiei culturii”, Orizont şi stil şi Spaţiul mioritic 

(ambele publicate în 1936), problema percepţiei orizontului temporal, a insului uman, în 

general, şi a românului, în mod special, este pusă sub semnul ambiguităţii, Lucian Blaga 

susţinând că sufletul mioritic s-a încăpăţânat, vreme de secole, să boicoteze istoria şi să 

trăiască retras, în cochilia de scoică a unei vieţi anistorice, o existenţă de tip organic.50 Este 

aici o încărcătură plină de mister a modului ontologic adoptat de o întreagă etnie, pe timp 

neprecizat. Filosoful numeşte acest mod „boicot” al istoriei, şi nu altfel! Orice adaos sau 

orice minus în descrierea acestui mod de existenţă, nuanţează în alt sens (până la 

                                                           
43  Ibidem, p. 353 
44  Ibidem, p. 354 
45  Ibidem, p. 355 
46  Ibidem, p. 356-357 
47  Ibidem, p. 367 
48  Ibidem, p. 368 
49  Ibidem, pp. 358-359 
50 Lucian Blaga – Spaţiul mioritic,  Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1936, p. 221 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



45 
 

deformare) teoria blagiană. Şi aici putem arăta, ca exemplu de nuanţare, viziunea nihilistă 

asupra destinului formulată, în umbra filosofiei lui Nietzsche, de Emil Cioran, care critică 

platitudinea insului comun, dominat de o „fatalitate inexorabilă” şi de „spiritul de turmă.”51 

Dar în filosofia românească au mai existat concepţii similare lui Blaga despre sufletul 

autohton: cea a lui Mircea Vulcănescu, preocupată să rezume destinul românesc la o 

însumare a „ispitelor” sale, care nu sunt altceva decât tulburătoarele „latenţe” ale trecutului 

sau ale modului său de viaţă, biologică şi spirituală.52 Dintr-o cu totul altă perspectivă 

înţelege destinul profesorul C. Rădulescu-Motru, care pune accentul pe „energiile fecunde” 

ale unui neam ce, prin intervenţia lor, pot zăgăzui sau înlătura manifestările pesimiste, 

iraţionale, brutale şi demonice ale vieţii (niciodată înţelese ca mişcări geometrice uniforme), 

intervenind şi corectând astfel, din mers, viitorul unei colectivităţi umane.53 

Dar, legat de configuraţia spaţiului mioritic, se pot face unele asocieri şi comparaţii cu 

elemente şi manifestări semnificative, înregistrate în decursul veacurilor în istoria culturală, 

în etnografia şi folclorul autohton. Astfel, în ceea ce priveşte reprezentarea „onduliformă”, 

nu este prea greu să o sesizăm în scrierile lui Dimitrie Cantemir (ca fenomen de „creştere” 

sau „descreştere”) şi Vasile Conta, la acesta din urmă ca teorie argumentată a „ondulaţiunii 

universale”, în care undele se desfăşoară ciclic, cu traseul marcat de trei momente: „curbă 

suitoare”, „punct culminant” şi „curbă coborâtoare.” Interesantă este la Conta şi concepţia 

sa privitoare la „înrâurirea mediului” asupra energiei şi „generării spontanee” a speciilor, 

ca şi soluţia de revigorare pentru „fiinţele organice superioare”: încrucişarea şi emigrarea, cu 

efecte atât mai vitale cu cât rasele-mame contopite sunt mai aproape de punctele 

culminante ale undelor lor,54 părăsirea greoaielor pietre ale tradiţiilor însemnând nu doar o  

înnoire biologică, ci şi una spirituală!  

Iar la Vasile Pârvan ritmul istoric este echivalentul unui ritm spiritual, dar undele 

ritmice pot fi „închise”, „statice” (pentru artă, ştiinţă şi filosofie) şi „deschise” (când 

spectrul lor se revarsă în mediul social, politic şi religios). Acelaşi cărturar susţinuse că nu 

„fatalismul cosmic” i-a marcat destinul ţăranului român, cât morala păgâno-creştină, prin 

care s-a lăsat pătruns de credinţa că răutatea şi nedreptăţile nu vor rămâne nepedepsite, 

astfel încât el poate aştepta cu „resemnare filosofică” până la ceasurile Judecăţii de Apoi.55 

Încheind definirea a ceea ce reprezintă „nucleul fenomenului istoric”, Lucian Blaga 

stabileşte că: „1. Fenomenul istoric este un fenomen concret cronospaţial, numeric 

singular, care poate avea când aspecte ireversibile, când aspecte de repetiţie (accentul e 

variabil). 2. Fenomenul istoric poartă amprente stilistice.”56 

                                                           
51 Emil Cioran – Vezi eseul „Omul fără destin”, în revista culturală „Târnava”, Târgu-Mureş, anul III, nr. 12 (8) / 

1993, p. 7 
52 Mircea Vulcănescu – Dimensiunea românească a existenţei, ediţie de Marin Diaconu, Editura Fundaţiei 

Culturale Române, Bucureşti, 1991, p. 15 
53 C. Rădulescu-Motru – Timp şi destin, cuvânt înainte de Nicolae Bagdasar, prefaţă de Ion Frunzetti, Editura 

Saeculum I. O. şi Editura Vestala, Bucureşti, 1996, p. 39 
54 Vasile Conta – Teoria fatalismului. Teoria ondulaţiunii universale, Editura Junimea, Iaşi, 1995, pp. 263-264 
55 Vasile Pârvan – Scrieri, text stabilit, studiu introductiv şi note de Alexandru Zub, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 

1981, p. 381 
56 Lucian Blaga – Trilogia cosmologică: Diferenţialele divine, Aspecte antropologice, Fiinţa istorică, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1997 p. 369 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



46 
 

Reluând problema distincţiei dintre cultura minoră (etnografică) şi cultura majoră 

(monumentală), tratată pe larg în ultimul volum al trilogiei sale culturale, Lucian Blaga 

subliniază încă o dată că, în acest caz, nu este vorba de o deosebire de vârste, ci, mai 

degrabă, de structură. Comparate cu vârstele biologice ale omului (cultura minoră cu 

copilăria iar cea majoră cu maturitatea), filosoful se străduieşte să justifice posibilitatea 

producerii unor creaţii înalte din ambele perspective, explicând aceasta prin teoria vârstelor 

adoptive, în sensul în care atunci când o cultură minoră adoptă structuri ale maturităţii – ea 

poate produce capodopere, după cum o structură majoră, atunci când adoptă structuri ale 

copilăriei – poate să stagneze sau să producă doar opere minore. De această dată distincţia 

pe care încearcă să o facă filosoful este de pe poziţii critice rigide, în legătură cu unele 

concepţii evoluţionist-progresiste conform cărora „preistoria este considerată doar o fază 

pregătitoare a istoriei, ca o tindă a istoriei.”57 

Cum s-a simţit ataşat şi dator să apere cultura minoră, tot aşa procedează filosoful 

şi cu preistoria, prin comparaţie cu istoria. Argumentele cu care acesta vine sunt, de fapt, 

preluări din mai vechile idei ale gânditorului italian Vico, cel care a stăruit, printre primii 

filosofi, „asupra faptelor spirituale deosebit de importante ce ar fi avut loc în faza aurorală 

a omenirii”; după cum este citat şi romanticul german Schelling, cel care distinge timpul 

«istoric» de timpul «preistoric», socotind „anumite culturi arhaice de natură monumentală, 

deci «majore», ca aparţinând «preistoriei».” Dar şi la filosoful contemporan Ludwig Klages, 

care se declarase adeptul tripartiţiei (o teorie interesantă, conform căreia corpul şi sufletul sunt 

termeni corelativi ai celulei biologice, ai vieţii, iar spiritul manifestă permanent o tendinţă 

de dezanimare a corpului şi  de dematerializare a sufletului), sunt reliefate unele idei de 

preţuire a omului preistoric (pelasg) – mai ales în lucrarea Viziunea despre lume a omului 

pelasgic – fiind vorba de autohtonii pământului grecesc, care trăiau în „ritmuri cosmice” şi 

după „rânduieli matriarhale”, adorând pământul – astfel că „istoria este, după Klages, un 

proces de decadenţă, în care triumfă tot mai mult spiritul care, odată şi odată, va distruge 

viaţa.”58 Şi cum unii etnografi, istorici sau arheologi ezită să recunoască şi să spună, 

gânditorul român îşi asumă o constatare frapantă „în toată nuditatea ei”, şi anume că, prin  

trăsăturile şi manifestările lui, prelungite din vechime până în epoca contemporană, „satul 

este este, în esenţă, «preistorie».”59  

În mai vechea dispută legată de socotirea societăţii omeneşti ca un organism 

biologic, Lucian Blaga se referă la ideile lui Aristotel (care înţelegea organismul ca efect al 

formelor ce lucrează în materie, iar „forma energetică” o numea „entelehie”), apoi la cele 

ale lui Leonardo şi Galilei, care înregistrează un interes mai mare pentru „mecanică”, 

pentru ca apoi, la Descartes şi Kant,  „ideea mecanicistă” să prindă contur teoretic şi, într-

un târziu, revine la biologie, la Hans Driesch, unde vechea entelehie capătă „o înfăţişare 

mai «critică» şi mai «ştiinţifică»” – şi tranşează, hotărât, arătând că „deosebirile dintre 

societate şi organism nu sunt numai de atribute de fizionomie şi structură; deosebirea e 

                                                           
57  Ibidem, p. 371 
58  Ibidem, pp. 374-375 
59  Ibidem, p. 378 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



47 
 

chiar de «mod ontologic»: organismul există «entelehial», în orizontul lumii ce-i este dată şi pentru 

autoconservare; societatea există ec-telehial în orizontul misterului şi în vederea revelării.”60 

Definită de cele două moduri ontologice, fiinţa omenească trăieşte în orizontul 

lumii date la fel cum trăiesc şi celelalte animale, în schimb, prin cel de-al doilea mod de 

existenţă se distinge de toate celelalte vieţuitoare terestre, căci „fiinţa umană încă nedeplină 

există în orizontul lumii date prin simţuri şi pentru autoconservare; fiinţa umană deplină 

există în orizontul misterului şi pentru revelare; prin acest de-al doilea mod ontologic al 

său, omul reuşeşte de fapt să devină o fiinţă unică în felul ei în univers.”61 Dacă categoriile 

inteligenţei şi ale conştiinţei sunt comune şi generale pentru umanitate, în schimb, matricea 

stilistică sau câmpul stilistic (deşi prezente şi acestea în spiritul uman), acestea „au tendinţa de 

a se diferenţia; ele sunt nespus de variabile, atât în spaţiul geografic cât şi în timpul istoric 

al umanităţii, ele variază după colectivităţi şi chiar după indivizi.”62 Exemplele furnizate de 

gânditor sunt preluate din istoria constituirii monarhiei romane, dar şi din istoria 

românească. Astfel, din istoria romană desprinde personalitatea împăratului Octavian 

August, cel care a refuzat de trei ori funcţia supremă în stat, oferită „la dorinţa senatului şi 

a poporului”, deoarece „ar fi fost împotriva obiceiului strămoşesc”, el preferând să poarte 

inclusiv războaie „numai ca să stingă dezordinea” şi să asigure pacea şi prosperitatea lumii 

romane, astfel că „din haosul războaielor civile el a făcut un cosmos. Şi acest «cosmos» 

poartă în chip accentuat amprentele câmpului stilistic roman.”63 Şi în ilustrarea câmpului 

stilistic românesc Blaga recurge la două exemple semnificative, la două personalităţi 

afirmate la sfârşitul veacului al XVII-lea şi începutul celui următor: fiind vorba de 

voievodul-cărturar Dimitrie Cantemir, autorul unor opere monumentale de istorie şi 

filosofie (între care şi Istoria creşterii şi descreşterii Imperiului Otoman şi Ştiinţa sacrosanctă), care a 

trăit mai bine de un sfert de veac departe de ţară (ostatic la Constantinopol iar apoi consilier 

al ţarului Petru cel Mare) şi domnitorul Constantin Brâncoveanu, „«prinţ al aurului», domn 

al ideii creştine (...), promotor al unei culturi în care bizantinismul şi Renaşterea, barocul şi 

orientalismul dădeau împreună un minunat şi rafinat amestec” – cazuri în care 

„frământarea epocii şi-a pus pecetea pe ambele vieţi”, căci „opera de cultură a lui 

Brâncoveanu, arhitectura ce a lăsat-o, şi opera spirituală a lui Cantemir (ne gândim la Ştiinţa 

sacrosanctă, metafizica sa) au crescut deopotrivă din unul şi acelaşi «câmp stilistic». Câmpul 

stilistic este acela al bizantinismului dinamic, contaminat prin elemente de Renaştere şi de 

baroc.”64 

Din încercarea lui Lucian Blaga de a da o explicaţie credibilă desfăşurării dialectice 

a stilurilor, adică a devenirii lor istorice, hegeliene, şi a „succesiunii prin contrast” (cu 

referire la clasicism, romantism, naturalism, impresionism, baroc etc.), desprindem şi ideea 

că niciodată nu se înregistrează „răsturnarea unui întreg câmp stilistic spre a fi înlocuit cu 

un alt câmp stilistic”, ci este vorba „despre o răsturnare dialectică «parţială» şi 

                                                           
60  Ibidem, p. 393 
61  Ibidem, pp. 395-396 
62  Ibidem, p. 397 
63  Ibidem, p. 404 
64  Ibidem, p. 408 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



48 
 

«imprevizibilă» a unei «categorii» din componenţa unui câmp stilistic şi despre înlocuirea 

ei prin altă categorie de sens diametral opus: «constanţa» face loc «inconstanţei». Totuşi, 

printr-o asemenea remaniere parţială a unui câmp stilistic se ajunge de fapt la instaurarea 

unui alt câmp stlistic.”65 

Iar determinantele, factorii sau vectorii unui câmp stilistic (categoria staticului, 

categoria dinamicului, categoria tipizării, categoria orizontului infinit, năzuinţa formativă), 

nu înregistrează niciodată o durată egală, de unde rezultă că, „prin remanierea unora dintre 

factorii constitutivi, însuşi «câmpul stilistic»  poate deveni un altul. Prin activitatea unor noi 

factori în locul acelora care se sting, un «câmp stilistic» se poate realcătui în complexitatea 

sa de câmp stilistic, devenind cu aceasta fireşte un nou câmp stilistic.”66 Unii factori stilistici 

pot avea o durată efemeră, în timp ce alţii pot să persiste decenii, veacuri şi milenii, ei 

participând la constituirea unei noi configuraţii stilistice, deoarece e de la sine înţeles că nu 

există stiluri, câmpuri sau matrici stilistice pure. În acest sens putem vorbi şi de constituirea 

interferenţelor stilistice ale unor factori, tocmai datorită continuităţii şi persistenţei lor active în 

inconştientul uman (unde plăsmuiesc «cosmoide») – aşa alcătuindu-se interferenţele de 

continuitate, după cum se pot constitui şi interferenţele eclectice (când  elemente sau factori ai 

unor stiluri diferite se găsesc combinate sau juxstapuse în aceeaşi operă culturală) sau 

interferenţele sintetice – aşa precum o ilustrează stilul moldovenesc religios din vremea lui 

Ştefan cel Mare, care a intrat într-o „fericită” şi „norocoasă” sinteză cu „concepţia 

bizantină, potrivit căreia biserica trebuie să fie «revelaţia» unei lumi trascendente.”67  

În privinţa manifestării ideii de progres istoric, filosoful este prudent şi ambiguu, 

arătând că scopul acestuia „ar fi întemeierea unui rai raţional terestru” – lucru urmărit de 

fiinţa omenească încă din vremurile bântuite de ceţuri mitologice, cunoscând perioade 

luminate, ca în gândirea grecilor antici sau ca în principiile raţiunii lui Confucius, alternând 

cu altele, întunecate, ca în evul mediu, sau pline de optimism, ca în filosofia pozitivistă a 

veacului al XIX-lea, când un gânditor ca Auguste Comte privea istoria de sub o aură 

umanitară, ca „un necurmat progres” sau ca „o mare linie ascendentă”, sau aşa ca la Hegel, 

unde „marele dialectician vedea istoria ca un progres al conştiinţei de libertate, deci a 

libertăţii.”68 Dar progresul trebuie înţeles şi ca aspect specific domeniilor de preocupări ale 

omului, căci în istoria filosofiei – pe linia adâncirii problemelor cunoaşterii, căci „mai înainte 

de a încerca o revelare, metafizica deschide misterul ca atare.”69 Să nu uităm însă că în istoria 

ştiinţelor se vădeşte importanţa experimentului, „ca metodă de cercetare foarte complexă, la 

constituirea căreia colaborează atât simţurile cât şi diversele mijloace tehnice.”70 

Progresul ştiinţific este distinct de celelalte manifestări progresiste (din artă şi 

cultură), deoarece anunţă aspectele de fond ale civilizaţiei, întrucât „teoria deschide drumul 

spre o tot mai amplă dominare asupra naturii.”71 Însă progresul, sub toate formele şi 

                                                           
65  Ibidem, pp. 430-431 
66  Ibidem, p. 441 
67  Ibidem, p. 448 
68  Ibidem, p. 449 
69  Ibidem, p. 456 
70  Ibidem, p. 457 
71  Ibidem, p. 458 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



49 
 

aspectele lui de manifestare, nu „are loc într-o zare nelimitată. În oricare din formele sale, 

progresul este limitat de o mai scurtă sau mai lungă durată şi se împlineşte pe linii cu totul 

laterale faţă de linia existenţială proprie omului.”72 Astfel în teologia creştină „ar avea loc sub 

forma unui «progres» în revărsarea graţiei divine asupra omului.”, în timp ce la gânditorii 

epocii luminilor „«revelaţia divină» era înlocuită prin «raţiune» – pentru ca în perspectiva 

filosofiei sale, Lucian Blaga să concluzioneze: „Noi susţinem că foarte felurite progrese, 

oarecum de mai lungă sau mai scurtă respiraţie, sunt posibile pe diverse linii laterale ale 

existenţei umane, pe linii care nu ating esenţa fiinţei umane şi nici poziţia fiinţei umane în 

universul dominat de principiul conservării misterelor.”73 Dar, în ciuda acestor tatonări, 

înjghebări şi „«progrese» laterale”, omul este îngrădit în mişcările lui istorice: „Toate 

«progresele» îi sunt deschise omului, în afară de unul singur: în afară, adică, de acela care ar afecta într-

un fel principiul conservării misterelor instituit în univers.”74     

Posibilităţile umane ale cunoaşterii, subliniază filosoful, se disting în cadrul celor 

trei grupe de fenomene sau cel puţin aşa pot fi sesizate acestea, după cum urmează: primul 

grup este alcătuit din fenomenele naturii, „în sens restrâns”, cuprinzând fenomenele fizice, 

chimice şi biologice; al doilea grup este format din fenomenele psiho-spirituale (instinctul şi 

inteligenţa la animale, stările, funcţiile, procesele şi actele psihospirituale); iar cel de-al 

treilea grup este alcătuit „exclusiv din fenomenele istorice ale omenirii.”75 

Fiecăreia dintre aceste grupe îi corespunde câte un „cordon cenzorial” (instituit de 

cenzura transcendentă), după cum urmează: diseminarea misterului prin simţuri, organizarea 

senzaţiilor prin categoriile inteligenţei şi prin categoriile stilistice (categoriile intelectului) şi cunoaşterea 

istorică, care, deşi este operaţională şi eficientă, se axează pe acţiunea categoriilor 

intelectului, care „constituie un cordon cenzorial – singurul, dar suficient pentru a zădărnici 

«adecvaţia» în absolut.”76 De aici ar trebui să extragem şi ideea blagiană conform căreia 

„printre diversele cunoaşteri posibile, cea mai puţin «cenzurată» este cea «istorică».”77 

Se ştie că ideile lui Lucian Blaga au fost, în materie de filosofia culturii, influenţate 

de gânditorul german Oswald Spengler, iar în legătură cu acest aspect avem nenumărate 

referi şi comentarii ale filosofului român, mai ales în privinţa unor concepte cuprinse în 

lucrarea acestuia, Declinul Apusului, asupra cărora nu ar trebui însă să mai insistăm, dar 

există un plus de informaţii aici, din care rezultă că însuşi Spengler avea precursori, căci 

„modul de a filosofa al lui Spengler arată, prin perspectiva organicistă şi morfologică ce o 

deschide asupra istoriei, sub înrâurirea lui Goethe...” şi, „în importante şi fundamentale 

puncte ale concepţiei sale despre istorie, Spengler aplică nemărturisit gândurile 

monadologice ale lui Leibniz”; sau, în alt paragraf: „Metoda reducţiei puterilor alcătuitoare 

de cultură la câte un tip chintesenţial uman sau zeiesc cvasimitic Spengler şi-a însuşit-o, ca 

şi multe alte criterii vitale-voluntariste de altfel, din filosofia lui Nietzsche.” Iar „cât priveşte 

                                                           
72  Ibidem, p. 459 
73  Ibidem, p. 460 
74  Ibidem, p. 461 
75  Ibidem, p. 462 
76  Ibidem, p. 472 
77  Ibidem, p. 473 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



50 
 

ideile despre «sufletul» unei «culturi» ca fiind legat de un anume peisaj, de o anume viziune 

spaţială, concepţia lui Spengler dezvoltă morfologia culturii a lui Leo Frobenius”; dar, „în 

anume amănunte ale filosofiei sale, Spengler a mai suferit influenţe şi din partea lui Henri 

Bergson sau a lui Houston Stewart Chamberlain. De la întâiul, Spengler a luat distincţia 

între materie ca obiect al ştiinţei şi viaţă ca obiect al unei intuiţii vii. De la al doilea – o mai 

vie înţelegere a morfologiei goetheene şi apoi atâtea detalii cât priveşte felul de a vedea 

cultura apuseană.”78 Într-un târziu, după ce-i pune lui Spengler în cârcă toate păcatele 

filosofice posibile, Lucian Blaga remarcă ciclicitatea concepţiilor istorice ale acestuia, 

întrucât: „istoria ar avea o serie de faze finite, după încheierea cărora procesul se reia de la 

capăt. Istoria ar avea un început, un mijloc şi un sfârşit. Ea are o naştere, se dezvoltă, îşi 

ajunge maturitatea, îmbătrâneşte şi piere”, el neadmiţând o istorie liniară a omenirii, ci 

„doar «istorii» separate ale diverselor «culturi», care, în desfăşurarea lor, ar trece ciclic prin 

faze asemănătoare.”79 După atâtea înţepături critice, nici concluzia la comentariul filosofiei 

spenglereiene nu putea fi decât pe aceeaşi direcţie: „Filosofia istoriei a lui  Spengler este în 

cea mai mare parte alcătuită din idei care nu derivă din experienţă, ci sunt «construite», 

construite pe eşafodajul unui gând care rămâne până la urmă mitologie.”80 

La finele descrierii gândirii sale operaţionale asupra istoriei, gânditorul român arată 

că „o filosofie a istoriei care nu ţine să ia pieptiş piscul de unde îşi poate roti privirile, o 

filosofie a istoriei care nu culminează într-o metafizică, ne poate spune multe de toate 

desigur, dar o atare filosofie nu ne poate spune totul”, ea nu este suficient de închegată şi 

de rotunjită, el repetând apoi şi mai apăsat că „în general, o filosofie ce nu ne încoronează 

cu o metafizică ni se pare ciungă sau fără cap, un tors sau, în cazul cel mai bun, o făptură 

ce şchiopătează prin văi. O filosofie a istoriei ce nu ascunde în ea sau nu descoperă prin 

demersurile ei nici un filon metafizic rămâne o filosofie fără mesaj.”81  

În loc de concluzii. Criticând teoriile genezei lumii, sunt analizate în detaliu unele 

teorii, aparţinând unor gânditori antici, medievali şi moderni, de la Platon până la Herbart. 

Dar şi mai critic se dovedeşte a fi Lucian Blaga, în volumul Aspecte antropologice,unde începe 

totuşi prin a-i da dreptate lui  Ch. Darwin, introducând însă distincţia dintre „evoluţia 

orizontală”, în care „adaptarea” este înlocuită cu „specializarea”, şi „evoluţia verticală” spre 

„tipuri constituţionale superioare.” Pe treapta cea mai evoluată se găseşte omul, care trece 

prin diferite etape: de vânător şi culegător, de cultivator şi de producător, pentru a deveni 

„subiect creator de cultură şi civilizaţie.” Dar toate creaţiile culturale (miturile, concepţiile 

religioase, teoriile ştiinţifice, artele, sistemele morale) depind de factorii care alcătuiesc 

matricea stilistică. Aceasta reprezintă marea deosebire dintre animal şi om, chiar dacă şi 

omul, în măsura în care este vieţuitor, ţine de animalitate, este bântuit de ceea ce Gustav 

Jung numea „arhetipuri”, dar el, prin „orizontul stilistic al fiinţei omeneşti”, prin „câmpul 

stilistic”, în permanentă transformare, ţine de istoricitate, este o „fiinţă istorică”, ceea ce se 

va strădui filosoful să şi dovedească în volumul Fiinţa istorică. Pentru aceasta,  el trece în 

                                                           
78  Ibidem, pp. 474-475 
79  Ibidem, p. 475 
80  Ibidem, p. 482 
81  Ibidem, pp. 482-483 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



51 
 

revistă toate epocile istorice ale diferitelor popoare şi cele mai multe dintre teoriile la modă 

despre istorie, de care se delimitează ferm, considerând că sunt istorice numai fenomenele 

care poartă „amprentele unui stil”, adică ale unei modalităţi particulare de revelare a 

misterelor. Istoricitatea este determinată însă, precizează el, de „durata factorilor stilistici”, 

iar evoluţia s-ar realiza fie prin apariţii, dezvoltări, stagnări etc., în timp, fie prin 

împrumuturi de la o cultură la alta. Procesul poate fi evolutiv, stagnant sau involutiv. 

Vorbind, în limitele teoriei lui Oswald Spengler, fiecare cultură are elemente de „copilărie”, 

„maturitate”, „bătrâneţe” etc., ceea ce admite şi Blaga, dar poate să aibă şi împrumuturi 

care să o conducă spre progres sau regres, datorită „interferenţelor stilistice.” 

Ca viziune de ansamblu asupra existenţei, metafizica istoriei nu se situează în afara 

celor trei „elemente” fundamentale ale ei, teoretizate în lucrările anterioare ale lui Blaga: 

Marele Anonim, Lumea şi Omul. Iar ca „produs mistico-filosofic” imaginativ, Marele Anonim 

este generatorul „diferenţialelor divine” şi deţine controlul absolut al tuturor proceselor 

existenţei până la nivelul diferenţialelor divine şi al unităţilor formative, după care acestea 

se integrează „în voia lor”, conform principiului minimei sau suficientei potriviri. Iar „cenzura 

transcendentă intră în vigoare îndeosebi în legătură cu fiinţa omenească, şi anume în chip 

structural”, căci, „ca fiinţa cea mai înaltă şi cea mai complexă ce rezultă din procesele de 

integrare cosmică a diferenţialelor, omul este «structural» cenzurat.”82 Dar cum istoria are 

drept cadru de desfăşurare spaţiul – rezultă că „«Lumea» este ansamblul condiţiilor fizice 

de care istoria se resimte în alcătuirile ei, în cele mai felurite chipuri. Prin momentele ei, 

denumite climat, peisaj, calendar, ritmuri cosmice, «lumea» codiţionează fenomenele 

istorice, apariţia şi desfăşurarea, precum şi dispariţia acestora, „dar nu afectează în chip 

decisiv nici esenţa, nici specificul istoricităţii.” Căci „istoricitatea este o realitate 

intramundană, o realitate intramundană despre care însă nu se poate face o idee completă 

fără de a o defini şi în funcţie de «transcendenţă».”83  Iar în ceea ce priveşte Omul, acesta 

„este produsul final al unei evoluţii prin mutaţii morfologice şi ontologice pe o linie 

singulară” şi, ca trăitor în „orizontul misterului” şi în vederea revelării acestuia, pentru el, 

ca fiinţă deplină, istoricitatea este o dimensiune a sa, pe care şi-o asumă, nu atât ca fiinţă 

paradisiacă, cât ca fiinţă luciferică, această ultimă ipostază fiind tocmai aceea prin care îşi 

afirmă unicitatea şi singularitatea în univers, el fiind şi „obiectul şi subiectul istoriei”, dar, 

în acelaşi timp, omul rămâne înzestrat cu un destin creator, care îi asigură o anumită 

demnitate ontologică, dar şi o nuanţă de tragism în raport cu centralismul cenzorial al 

Marelui Anonim, căci „condiţiile care garantează omului existenţa creatoare sunt exact 

condiţiile prin care omului i se risipesc şansele de acces în absolut.”84 

  

                                                           
82  Ibidem, pp. 485-486 
83  Ibidem, pp. 486-487 
84  Ibidem, p. 508 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior



52 
 

Bibliografie  

(Selectiv) 

Lucian Blaga – Trilogia cosmologică: Diferenţialele divine, Aspecte antropologice, Fiinţa istorică, 

Editura Humanitas, Bucureşti, 1997. 

Lucian Blaga – Spaţiul mioritic,  Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1936. 

Emil Cioran – „Omul fără destin” (eseu), în revista culturală „Târnava”, Târgu-Mureş, anul 

III, nr. 12 (8) / 1993. 

Lucian Blaga – Orizont şi stil, Fundaţia pentru Literatură şi Artă „Regele Carol II”, 

Bucureşti, 1936. 

Lucian Blaga – Aspecte antropologice, ediţie îngrijită şi prefaţată de Ion Maxim, postfaţă de 

Al. Tănase, Editura Facla, Timişoara, 1976 

Lucian Blaga – Fiinţa istorică, ediţie îngrijită, note şi prefaţă de Tudor Cătineanu, Editura 

Dacia, Cluj-Napoca, 1977. 

Mircea Vulcănescu – Dimensiunea românească a existenţei, ediţie de Marin Diaconu, 

Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1991. 

C. Rădulescu-Motru – Timp şi destin, cuvânt înainte de Nicolae Bagdasar, prefaţă de Ion 

Frunzetti, Editura Saeculum I. O. şi Editura Vestala, Bucureşti, 1996. 

Vasile Conta – Teoria fatalismului. Teoria ondulaţiunii universale, Editura Junimea, Iaşi, 1995. 

Vasile Pârvan – Scrieri, text stabilit, studiu introductiv şi note de Alexandru Zub, Editura 

Ştiinţifică, Bucureşti, 1981. 

 

 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:34 UTC)
BDD-A29189 © 2018 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

