
101 
 

SIMBOLURI ALE INTIMITĂŢII ÎN BASMUL FANTASTIC ROMÂNESC. 
INSTITUŢIA DESTINULUI 

 
 
 

Costel CIOANCĂ  
(Academia Română, Muzeul de Artă Veche Apuseană, Bucureşti) 

kishinn@gmail.com 
 
 
 

Intimacy Symbols in the Romanian Fairy Tale. The Institution of Destiny 
One of the most ardent desires of man was, regardless of historical age and culture, to be able to know the 
future. It was, if you wish, a symbolic way by which man wanted to become intimate with the divinity 
that entirely ran his destiny (past, present, future). Starting from some classical examples, where human 
destiny is considered in relation to the predestination configured at birth by the divine, the present study 
attempts to define the notion of destiny in the Romanian fairy tale. In accordance with traditional beliefs 
and practices, I have tried to discover, analyse and share, thematically and functionally, the relationship 
between man and the implacable laws of destiny, as understood, represented and valued in the collective 
mentality, creator and consumer, at the same time, of fantastic fairy tales. The figurative structures under 
which this notion of destiny appears in the Romanian fairy tale (Fate, Destiny, Fortune), with a 
specialised category of beings that define the destiny of a newborn (fairy godmother) are ample and 
complex, revealing sometimes a philosophical structure. Given the oral character of transmission of such 
epic-traditional products, it is not only the conservative nature of preserving the mythical (not necessarily 
religious!) content of Fate that must be pointed out, but also its versatility, adaptability to new forms of 
representation, understanding and valorisation, closer to the storytelling time, and why not, closer to man. 
 
Keywords: destiny; Romanian fairy tale; hermeneutics; imaginary; mythology of destiny. 
 
 
Scurt preambul epistemic despre ,,mitologia Sorţii”1 
  

Dintotdeauna şi în toate culturile, destinul uman a fost imaginat, reprezentat şi valorizat 
într-o spaţio-temporalitate pregnant delimitată. Propriu şi figurat, implacabil şi obiectiv, fiecărui 
individ îi era trasat, de către fiinţe superioare şi strict în limitele efemerului, un anumit traiect 
evolutiv şi o anumită durată de viaţă. Tot ceea ce se întâmpla în/cu viaţa respectivului individ, 
obiectiva datul existenţial din momentul naşterii, extrem de rar o astfel de ,,presetare” a 
destinului hotărât dintru început putând fi influenţată şi/sau remodelată.  

Purtând pecetea perisabilităţii, şi soarta eroului de basm fantastic românesc se înscrie, 
inevitabil de altfel, în arcanele fenomenologiei efemerului din miturile clasice. Cum bogata 
literatură românească de specialitate tratează soarta/destinul fiecărui individ cu precădere din 
perspectivă etnologic-folclorică; cum referirile la situaţiile de epic fantast de basm în care apar 
noţiuni vizând această ,,mitologie a Sorţii” (ursitoare; rolul lor în imaginarul şi mentalitarul 
tradiţional; simbolica apariţiei şi previziunilor trasate; refuzul des-fiinţării acestei arhaice 
,,instituţii a destinului” sub impactul evoluţiei tehnologico-culturale etc.) sunt foarte rare ori 
                                                           
1 Prezentul studiu face parte dintr-o serie mai lungă de studii dedicate relaţiei dintre divin şi profan în basmul 
fantastic românesc, unele deja apărute (Cioancă 2017a; 2017b; 2017c), altele în curs de redactare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



102 
 

expediate în stereotipii; în fine, cum structura şi funcţiile luate de aceste elemente ale 
imaginarului tradiţional încă mai au, în basm, fie şi deturnat sau mult diluat, ceva din greutatea 
ritualizat-ontologică a miturilor, mi se pare oportun a aduce în discuţie fenomenologia acestei 
instituţii a Destinului, spre a contura o (cât mai) completă şi obiectivă (în sens ştiinţific) relaţie 
divin – profan în epicul fantast din basmul românesc. Prin urmare, pornind de la clasice referinţe 
mitologice şi raportându mereu la fondul etnologico-folcloric ce vizează Destinul/Soarta/Ursita 
(imaginarii, atribute, funcţii, sens), vom încerca să decelăm, hermeneutic, dimensiunea căpătată 
de această ,,mitologie a Sorţii” în imaginarul şi eposul de basm fantastic.  

Conceptul mitic al unui destin implacabil şi atotputernic, dincolo de firea subiectiv-
umană, este prezent sub diferite nume, în diferite forme şi concepte de reprezentare abstractă, la 
mai toate civilizaţiile antice. Dincolo de cunoscutele şi mult analizatele Moire ale mitologiei 
greceşti (Barciela 2010; Giannoulis 2010; Di Mauro Battilana 1985; Greene 1944; Mackowiak 
2010; Pirenne-Delforge, Pironti 2011; Pironti 2009), de Parcele romane (Blisniewski 1992; 
Dasen 2011) sau de Nornele scandinave (Bek-Pedersen 2011; Clover, Lindow 1985; Jochens 
1996), concepte asemănătoare fatum-ului avem şi la alte culturi: aş aminti aici complexul 
concept de karma din câteva religii majore ale Orientului – buddhism, hinduism, jainism, cu 
corespondenţe şi în sikhism, taoism, shintoim, ba chiar şi la moderna sectă Falun Gong (Clooney 
1989; Halbfass 2000; Krishan 1988; Reichenbach 1988; 1990), apoi ājivika sau nāstika din 
veche filosofie indiană (Isaeva 1993: 20-23), yuanfen-ul credinţelor populare chinezeşti (Yang, 
Ho 1988), vedicul Rta (Premnath 1994), qadar-ul islamic (Tosun 2012: 29 şi urm., 122 şi urm.) 
etc.  

Fără a intra în detalii conceptualiste, de altfel atent tratate în lucrările sus-citate, 
numeroasele analize (generaliste) asupra noţiunii de destin/predestinare/soartă cercetate pentru 
documentarea studiului de faţă subliază universalitatea simbolicii acestei noţiuni, indiferent de 
epoca şi cultura care au făcut obiectul cercetării (Bianchi 1953; Dietrich 1962; 1965; Duffy 
1947; Frank 2011; Magris 1984: 41-80; 1990; 2008; Meade 2010; Morrison 1997; Pistorio 1954; 
Solomon 2003; Valenciano 2016).  

Iar închiderea destinului în cadrul limitelor pur umane, de cele mai multe ori resimţită ca 
o anulare sau o paralizare a voinţei sau libertăţii proprii (a individului), des prezentă şi prezentată 
în mituri1, este întâlnită, cum altfel?!, și în basmul fantastic românesc, după cum vom arăta ceva 
mai departe.  

Acum şi aici trebuie să aducem în discuţie un aspect foarte important pentru economia 
acestui studiu: anume, anamorfoza transcenderii propriei limitări pe care o trăiesc eroii 
(îndeobşte cei mitici). Cu un destin trasat ab initio de cineva superior, eroii mitici nu pot 
manifesta dorinţa certă, evidentă de a-şi remodela destinul, de a-l deturna de la traiectul iniţial. Şi 
aici am aminti, prin celebritatea căpătată de-a lungul timpului şi greutatea ontologică, dialogul 
purtat de Priam cu Hecuba despre moartea fiului lor, Hector: „[…] De aceea să stăm noi acasă / 
şi să jelim de departe pe Hector. Aşa i-a fost scrisa / de la-nceput, de când îl născui, după torsul 
ursitei, / câinilor hrană s-ajungă, departe de tata-i şi mama2.  
                                                           
1 Vorbind despre cele sorocite de către zei oamenilor, Homer foloseşte expresia ,,toarseră” (epeklosanto), ,,firul” 
fiecărei vieţi umane fiind tors, potrivit credinţei antice, de către zeiţele destinului. (Vezi, spre exemplu, momentul 
întoarcerii lui Odiseu acasă: „[…] Dar când rotirea vremurilor aduse / şi ziua-n care zeii sorociseră / întorsul lui la 
insula Itaca…”, Homer 2008a: I, 26-28).  
2 Homer 2008b: XXIV, 201-204. Asemenea menţionări ale implacabilităţii destinului trasat la naştere sunt mult mai 
multe (vezi despre destinul sortit lui Ahile: „[…] mai în urmă el poate să-ndure ce soarta / torsu-i-a la capătâi, când 
mama-l născu” – Homer 2008b: XX, 119-121; despre pledoaria făcută de Apollo către ceilalţi zei ai Olimpului 
pentru ca Priam să îşi poată recupera fiul mort şi să îl îngroape conform tradiţiei: „[…]Altul îşi pierde pe unul mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



103 
 

Quorumul de miteme pe care îl conţine o astfel de limitare a destinului uman prin 
dispoziţia divinului, în cele mai multe cazuri orientează, dinspre autoritativ-canonic, spre 
suprasensibil-religios (sau sacramental), tot travaliul de înţelegere al propriului destin altfel pe 
care l-ar fi putut avea un erou: ,,Este un lucru îndeobşte ştiut că numai lui Zeus i se supune 
destinul” (Pausanias 1974: I, 40, 4)1. Totuşi, fără să îşi piardă importanţa, identitatea şi atributele, 
această implacabilă instituţie a destinului (cele 3 Moire) suferă, de la un moment dat şi printr-un 
transfer poietic de imaginaţie cu evident ecou în sociopsihologia mulţimii, o anumită 
transmutaţie a atributelor, o parte din acestea fiind preluată de unele divinităţi2.  

 
 

Între a trăi un destin dat şi a visa/spera la un alt destin: cazul basmului fantastic românesc  
 
Destinul trasat încă de la naştere omului are, şi în literatura etnografică românească, o 

evidentă şi substanţială dimensiune simbolică (Chiper 2006; Gorovei 2002; Lorinţ, Belcin-Pleşna 
1993; Marian 1995; Nemeti 1999; 2001; Pistolea 2015). Realitate arhetipal-culturală, această 
,,instituţie a destinului”, cum am numit-o noi, este o formă imaginativă aproape de tip 
structuralist, în care mentalitarul tradiţional a amestecat factori interni şi externi, afecte şi efecte, 
oferind deopotrivă substanţă şi pregnanţă culturală imaginarului legat de soarta omului. 
Invariabil şi logic, majoritatea specialiştilor care au vorbit şi despre aceste zeităţi ale destinului 
din mitofolclorul românesc le-au legat de zeităţile mitologiei clasice, greceşti şi romane, cu 
nuanţările specifice etosului folcloric românesc (pentru Destin, vezi Ghinoiu 2001: 64; 2013: 
104; Taloş 2001: 106; pentru Soartă, vezi Ghinoiu 2001: 176-177; 2013: 259; Olinescu 2001: 
184-186, un alt autor, R. Vulcănescu, acordând o atenţie sporită acestei ,,mitologii a Sorţii”, cu 
împărţirea în 5 categorii distincte: Vulcănescu 1985: 162-168; pentru Noroc, vezi Evseev 1998: 
307-308; Taloş 2001: 106; Vulcănescu 1985: 162, 257, 438, 542; pentru Ursită, vezi Fochi 1976: 
4, 6, 175; Ghinoiu 2001: 200)3.  
                                                                                                                                                                                           
drag, pe un frate de-o mamă / sau şi pe-un fiu şi se lasă de plâns şi jelire, c-aşa e / dat de la soartă ca omul să-ndure 
şi s-aibă răbdare.” – Ibidem: XXIV, 44-46), uneori având menţionate şi expresii consacratoare (a se vedea acel katà 
moiron prin care ciclopul Polyfem se dezicea de zei şi de hotărârile luate de aceştia: „[…] La asta nemilos tună 
ciclopul: / «Străinule, nebun eşti ori venit-ai / de prea departe, de mă-nveţi să tremur /de zei, să mă feresc de-a lor 
mânie?»” – Homer 2008a: IX, 351-354).  
1 De altfel, tot la Pausanias avem şi alte menţiuni ale importanţei şi respectului de care se bucurau în societatea 
greacă antică Moirele, autorul citat amintind o serie de altare sau temple dedicate acestor zeităţi ale destinului 
(Pausanias 1982: VIII, 37, 1; 42, 2). Totuşi, relevant pentru percepţia simbolică a atotputerniciei zeului suprem, 
situaţie întrutotul asemănătoare majorităţii cazurilor de basm fantastic în care doar divinitatea supremă (Dumnezeu) 
cunoaşte ceea ce a hotărât Soarta pentru un erou şi, în anumite cazuri, schimba, este de reamintit o menţiune a 
scriitorului antic:„ […] Mergând spre locul numit Afesos, de unde pornesc caii, se află un altar care după inscripţia 
lui este dedicat lui Moiragetes. Evident că Moiragetes este un epitet al lui Zeus, singurul care ştie ceea ce voiesc şi 
ceea ce nu voiesc să dăruiască Moirele oamenilor. În apropiere este un altar al Moirelor care este mult mai lung 
decât larg.” (Pausanias 1974: V, 15, 4).  
2 Acelaşi autor antic citat supra menţiona, pe lângă designarea zeului suprem (Zeus) cu epitetul Moiragetes 
(,,diriguitor al destinului”), un alt zeu important al panteonul grecesc, Apollo (poate şi ca un decalc al instituirii 
oracolului delfian dedicat acestui zeu?): „[..] Au fost înălţate de asemenea şi două statui ale Moirelor, în locul celei 
de a treia Moiră, lângă celelalte două, s-au înălţat statuile lui Zeus Moiragetul şi Apollo Moiragetul” (Pausanias 
1982: X, 24, 4). 
3 Acestor fiinţe (semi)divine ale mitofolclorului românesc care sorocesc destinul cuiva, grupate în clase, cu atribute 
şi manifestări specifice, imaginarul colectiv le-a mai adus o sumă de alte asemenea fiinţe cu atribute legate tot de 
Soartă/Noroc, dar diferite faţă de cele primare (cu prezenţă/frecvenţă redusă, atribute particularizate la nivel de 
acţiune etc.), aşa-numiţii ,,Aeoliţi divini” de care vorbea R. Vulcănescu – Calea bună/Calea rea; Ceasul bun/Ceasul 
rău; Piaza bună/Piaza rea (Olinescu 2001: 311-314; Vulcănescu 1985: 166-167). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



104 
 

Iar basmul fantastic românesc vădeşte, o dată în plus şi din plin, această predestinare 
mecanicistă a omului, această incatenare într-o matrice determina(n)tă, fără prea multe 
alternative: tot ce se i întâmplă eroului în epicul fantast de basm este pus sub semnul destinului, 
de cele mai multe ori implacabil. Cu funcţie pur pragmatică ori, dimpotrivă, simbolică, 
menţiunile despre soartă/destin, ursitoare/ursire par a fi, în basmul fantastic românesc, în deplină 
concordanţă cu sistemul şi limbajul cultural-tradiţional, deopotrivă generator şi consumator de 
basm fantastic, noţiunile vizând destinul omului (Soartă, Ursită, Noroc), având un conţinut 
întrutotul asemănător. Pornind de la detaliile semnificative şi esenţiale atribuite acestora în 
mentalitarul colectiv, memoria folclorică a reţinut, asimiliat, remodelat destul de mult din 
verosimilitatea arhetipală dată de mitologiile antice acestor zeităţi ale destinului. Ca atare, nu 
trebuie să mire prea mult că avem, în basmele aduse în discuţie, menţiuni despre numărul de 
ursitoare, cum arată acestea, ce anume i se urseşte pruncului, apoi diferenţieri imagologice în 
care destinul este implacabil ori, dimpotrivă, de schimbat. (Pentru atributele şi dinamica ursirii în 
basmul românesc, a se vedea Bârlea 1976: 426-429.) După cum avem, în câteva situaţii fericite, 
şi dialoguri post-narative cu performerii de basme despre soartă, ursitoare, ursire. Iar împărţirea 
tematologic-morfologică a acestor situaţii de basm în care se menţionează explicit instituţia 
destinului, coroborată cu analiza menţiunilor post-narative avute la dispoziţie, ne poate oferi o 
imagine (ceva mai) amplă şi, probabil, mai aproape de accepţiile, realitatea şi simbolistica acestei 
instituţii a destinului în basmul fantastic românesc. 

a. Sunt destul de numeroase basmele în care se menţionează un număr de ursitoare care 
vin, imediat după naşterea copilului sau la un anumit număr de zile, să îi menească acestuia 
destinul. Astfel, pe filiera menţiunilor antice despre zeiţele destinului, avem cazuri în care sunt 
amintite 3 ursitoare (Creţu 2010, II: 160-161; Păun, Angelescu 1989: 168; Sandu Timoc 1988: 
227, 232), în alte câteva basme aceste 3 ursitori bune fiind dublate de 3 ursitori rele (Creţu 2010, 
I: 52-53, 127-128). Într-un basm din colecţia Gr. Creţu (Basmul cu domniţa din pădure), sunt 
menţionate ,,şapte zâne, care de care mai tinere şi mai frumoase” plus o a opta, ,,o babă zbârcită, 
care fusese odinioară şi ea o zână tânără şi frumoasă” (Creţu 2010, I: 141).  

b. În discursul mitofolcloric despre aceste zeiţe ale destinului din basmul fantastic 
românesc, un important detaliu imagologic îl constituie forma corporală sub care se fac vizibile 
aceste ursitori. Vorbind recent despre fenomenologia corpului (Cioancă 2017d), reliefam în mod 
repetat cum astfel de fiinţe feminine, venite dintr-o altă lume/dimensiune decât cea material-
cunoscută eroului, prin forma şi atributele fizice nu fac decât să marcheze, o dată în plus, 
separaţia de carnal şi sufletesc dintre ceea ce este lumesc/muritor/efemer şi ceea ce este 
nepământean/etern (vezi, spre exemplu, Cioancă 2017d: 59-91, 102-120, 143-163). Iar 
imaginarea acestor fiinţe feminine care diriguiesc destinul celui abia născut este una estetică, 
menită a da exigenţă conceptuală şi greutate ontologică existenţei şi, mai ales, celor sortite de ele 
nou-născutului:  
 

„[…] Gândindu-se ce-o să se facă de ruşine la ziuă, auzi uşa bordeiului scârţâiind. Deodată 
căscă ochii mari şi zări trei zâne intrând pe uşe-n sobă. Cele trei zâne, cu pletele de aur răsfirate 
peste umăr, cu aripi şi cămăşi subţiri ca pânza de păianjen, se aşezară pe lângă masa pusă şi se-
ntrebară una pe alta, ce să facă cu copilu [sic!]? Ce soartă să aibă? Să aibă noroc sau să fie 
nefericit şi fără de noroc pe lume?” (Sandu Timoc 1988: 227) 

  
La polul opus, ursitoarele rele sunt imaginate ca atare:  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



105 
 

„[…] Acestea erau zânele cele bune, care ursiră băiatului numai lucruri bune. Trebuiau să vină 
acuma şi cele rele. În adevăr, după puţin timp se auzi un tunet, casa se cutremură foarte tare, toate 
lumânările se stinseră, toţi curtenii încremeniră înspăimântaţi. Deodată se arătară trei femei urâte 
cum nu mai puteau fi altele. Părul lor era plin de şerpi şi pe faţă le cădea şi fiecare din ele avea în 
mână câte un beţişor. Chiar şi copilul începu să plângă, parcă simţea ce răutăţi aveau să-i 
ursească.” (Creţu 2010: I, 52) 

  
Tot aici, la discursul mitofolcloric despre ursitoare, este de menţionat şi ritualul pregătirii 

primirii ursitoarelor, pregătiri pe care le face familia nou-născutului cu scopul de a îmbuna 
ursitoarele şi/sau de a predetermina soarta hărăzită de acestea. Din pasajele în care sunt amintite 
astfel de ritualuri, se poate deduce că, în comunitatea tradiţională, generatoare şi/sau 
consumatoare şi de basm fantastic, era o uzanţă pregătirea unei mese pentru zeiţele destinului, 
indiferent de starea socială1, aspect menţionat şi de recente culegeri de basme2. Mai mult, 
recuzita folosită duce ritualul înspre magic/terapeutic, un exemplu elocvent fiind cel din basmul 
Ursitorile, colecţia C. Sandu Timoc:  
 

„[…] La un timp, durerile facerii o năpădiră şi născu sărmana un băiat frumos, ca un făt-logofăt. 
După ce-l născu se sculă biata muiere, luă o măsuţă, ca toată lumea, aşternu pe ea o cămaşă 
bărbătească curată, puse o steblă de busuioc şi un trochiţ cu apă şi se culcă, că mai era puţin până 
la miezul nopţii şi veneau ursitorile. Muierea şi omul ei, cum rostiră masa pentru ursitori, 
adormiră duşi, de puteai toca lemne pe ei.” (Sandu Timoc 1988: 227)3  

 
c. Configuraţiile de imagin(ari)i despre destinul/soarta celor ursiţi sunt relevate de ceea ce 

i se urseşte noului născut. Sub influenţa factorilor externi (livreşti), sunt colecţii de basme unde, 
pe lângă sortiri vizând umoralul sau tragicul vieţii4, nou-născutului i se sorocesc şi construcţii 
mitice (motivul Oedip)5. În alte cazuri, pentru a investi sens şi a justifica sistemic anumite situaţii 
ciudate (naşterea unui număr mare de copii într-o perioadă scurtă), unui om i se urseşte ca cei 
100 de copii pe care îi are să nu se poată însura decât cu 100 de surori, tot asemenea născute 
(Boer et alii 1975: 170). Altfel, profitând de dimensiunea mitică a ursirii destinului cuiva şi de 
accentul fantastic dat acestui moment de către epicul de basm, creatorul anonim de basm a putut 
jongla (autoritativ) cu aceste previziuni ale destinului, reconfigurând traiectul social al unor eroi 
săraci. Prin urmare, nu sunt deloc puţine basmele în care unui erou/eroine născut(e) într-o familie 

                                                           
1 „[…] împăratul a rânduit o masă mare cu mulţi curteni, fiindcă trebuia să vină ursitoarele să-i ursească viaţa 
băiatului” (Creţu 2010: I, 52); într-un alt basm al aceleaşi colecţii (Basmul cu domniţa din pădure), ritualul 
pregătirilor pentru venirea şi ursirea fetei este aproape un eveniment monden: „[…] După slujba de la biserică, toţi 
cei de faţă se duseră la palat, unde era rânduită masă bogată şi pentru fiecare din cele şapte zâne care erua naşe era 
aşezată câte o cutioară de aur curat, în care se aflau câte o lingură, o linguriţă, o furculiţă, un cuţit, toate de aur, 
împodobite cu pietre scumpe pe margini” (Ibidem: 143).  
2 În conformitate cu dialogul purtat de culegătorul I. Oprişan cu povestitorul D. Velea la 15.04.1989, pe masa 
ritualică pentru ursitoare se punea ,,o pâine, o sticlă de vin şi trei pahare cu apă” (Oprişan 2005, I: 298-299). 
3 Într-un alt basm din aceeași colecţie (Ursitorile sau lupul cu capul de fier), ursitorile nu vin chiar în noaptea 
naşterii, ci la 3 zile după, recuzita fiind contextualizat-magică şi în acest caz (îi muriseră deja 9 copii): „[…] A treia 
zi s-a aşezat ea pe strat cu cămaşa întoarsă, cu steblă de busuioc şi colac, să aştepte ursitorile cu norocul copilului” 
(Ibidem: 230).  
4 Unui copil i se urseşte să moară înecat (Hasdeu 2000: 95-96), altuia să fie lovit de trăznet (Ibidem: 96-97) ori să 
devină hoţ (Ibidem : 97). 
5 Unui copil i se sorteşte la naştere ca, mare fiind, să se căsătoarească cu mama lui (Ibidem: 95), lucru întâmplat, 
cuplul inoportun având împreună chiar şi un copil! (Vezi, despre acest motiv al incestului din basmul fantastic 
românesc, Cioancă 2018a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



106 
 

modestă zânele ursitoare să le sorocească căsătorirea în viitor cu persoane de rang social 
superior1.  

d. Totuşi, foarte aproape de sintagma folosită ca titlu pentru acest subcapitol şi cum era 
firesc, cele mai multe cazuri de basme în care avem menţiuni ale predestinării vieţii unui erou 
vorbesc despre implacabilitatea destinului trasat în momentul naşterii sau al ursirii, fiind foarte 
rare cazurile în care acesta poate fi deturnat şi/sau schimbat. Sugestiv şi hermeneutic-suculent 
pentru caracterul implacabil al destinului trasat de către divin cuiva muritor, este un basm din 
colecţia D. Stăncescu (Baba nesăţioasă). În acest basm, un cuplu de oameni în vârstă şi cu o 
strucură sufletească deosebită2, după ce fac un bine oarecare (vor ocroti o iarbă care va deveni, 
curând, un copac imens, cu coroana crescută până la cer), baba va primi iniţiere in visu de la un 
înger, care o va sfătui să trimită pe moş la Dumnezeu spre a-şi primi răsplata pentru binele făcut 
şi conduita lor morală. Moşul va cere, după sfătuirea cu baba,  
 

„[…] niţică putere, că prea îmbătriniseră de nu mai aveau deloc; să le dea câteva vitişoare ca să 
aibă cu ce se hrăni, bordeiul să li-l mai dreagă, că sufla vântul prin el ca la el acasă, şi să le mai 
dea şi lucruri de-ale casei şi ce mai trebuie ca să ducă viaţă tihnită şi bună.” (Stăncescu 2000: 
240).  

 
Ajuns la Dumnezeu, moşul îi spune ceea ce îşi doresc; vor primi înzecit faţă de cele 

pretinse iniţial, doar că, potrivit naturii umane, solicitările babei tot cresc (cere să fie făcută şi 
boieroaică, mai mare decât stăpânul locului…), culminând cu solicitarea de a deveni nemuritori. 
Totuşi, în conformitate cu praxisul escatologico-cultural tradiţional, moşul va trasa, în discuţia cu 
baba, limitele efemerului uman raportat la veşnicia divinităţii3. Şi, important deopotrivă pentru 
verificarea raporturilor dintre divin – profan şi pentru sublinierea implacabilităţii celor sortite 
omului ab initio de către divinitate, este pasajul de final al basm citat anterior, în care moşul va 
refuza să meargă la Dumnzeu cu o astfel de inoportună cerere. Nu şi baba: aceasta va pleca 
înspre divinitate, dar va fi găsită înecată într-o apă situată la marginea satului, toată întâmplarea 
fiind interpretată de moş ca o necesară/obligatorie adecvare a dorinţelor şi rosturilor omului pe 
pământ:  
 

„[…] Moşul a văzut că asta era de la Dumnezeu, care nu îngăduie să năzuiască omul a-i 
schimba ce a făcut şi ce a orânduit el, şi-a adus aminti că nemulţumitului i se ia darul şi nu a cârtit 
deloc. S-a închinat, s-a rugat de iertare pentru sufletul babii, şi-a îngropat-o cu cinste jelind-o 
mult, ca pe una cu care trăise atâta viaţă de lungă tot bine şi cu înţelegere, iar el a mai trăit cât i-o 
fi fost scris să trăiască şi a murit ca tot omul, cum a lăsat Dumnezeu.” (Stăncescu 2000: 242)4 

                                                           
1 Într-un basm al colecţiei Şt. Cacoveanu (Ursita), se va ursi ca ,,ficiorul porcarului să ia pe fata împăratului” (Boer 
et alii 1975: 209), ca ,,fiul săracului să ia pe fata bogatului” (Ibidem: 219), ca fata abia născută să se mărite cu 
călătorul găzduit în casa părinţilor la naşterea ei (Hasdeu 2000: 93-94), ori ca băiatul sărac să îl moştenească pe 
negustorul bogat primit în noaptea naşterii lui în sărăcăciosul bordei al părinţilor (Sandu Timoc 1988: 227) etc. 
2 „[…] că noi, slavă Domnului, n-am omorât pe nimeni, n-am furat de la nimeni, nici un rău n-am făcut nimului, ba 
am făcut bine cât am putut şi noi, când am avut… I s-o fi făcut milă lui Dumnezeu de noi că am trăit cu cinste atâţia 
mari de ani şi ştie Dumnezeu ce face… când şi când nu lasă pe omul cu frică de el”(Stăncescu 2000: 238). 
3 „[…] – Să-i cerem să se îndure să ne lase să trăim întruna, să nu mai murim. Moşul a început a râde. – Apoi tu vrei 
să ajungem eu Dumnezeu şi tu Dumnezeoaică, cum văz eu? – Dă ce nu? – Dă ce, de? Apoi cum să nu mai murim, că 
numai Dumnezeu nu moare, omul moare; trăieşte el unul mai puţin şi unul mai mult, dar de murit tot mor toţi la 
urma urmelor” (Stăncescu 2000: 242). 
4 Alte situaţii relevante pentru implacabilitatea destinului uman trasat cândva, in illo tempore, de către divinitate: 
într-un basm al colecţiei P. Ispirescu, Glasul morţii (Ispirescu 1988, I: 392-394), inevitabilitatea morţii face inutile 
toate subterfugiile şi încercările de evitare/amânare/păcălire a acesteia; o astfel de inutilă amânare a timpului morţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



107 
 

 
Iluzoriu, dar cu certă evidenţă imagologică, în anumite basme avem şi o oarecare 

promisiune a putinţei schimbării destinului trasat la naştere, eroul sperând/crezând până în ultima 
clipă într-o astfel de redimensionare a sorţii nepotrivite. Spre exemplu, într-un basm al colecţiei 
C. Sandu Timoc (Ursitorile şi lupul cu capul de fier), unui copil abia născut i se urseşte ,,să 
moară la nuntă mâncat de lupul cu capul de fier” (Sandu Timoc 1988: 231)1. Ajutat de către 
mama acestui lup cu capul de fier, eroul se va folosi de un instrumentar magic (păr de câine şi 
descântec), lupul fiind omorât, în cele din urmă. Doar că, în spiritul logicii de tip folcloric, 
dinamica şi procesualitatea simbolicului va traduce (in actu) şi va face, dintr-un act simplu 
precum lovirea corpului mort al lupului sortit să îl mănânce pe erou, însăşi predestinarea trasată 
la naşterea eroului, pasajul meritând a fi citat:  
 

„[…] După ce rămase lupul fără ochi, câinii îl sfâşiară, rămânând din el numai capul de fuer şi 
burta roşie, acră şi otrăvitoare de care nici câinii şi nici vulturii nu se apropiau. Coborî fericit din 
ciongar şi ginerele, bucurându-se că i-a murit moartea şi din ura ce-o avea faţă de lup dădu o dată 
cu piciorul în burta cea roşie din care ieşi un praf roşu, ca un nor de praf. Dar cum îl lovi, piciorul 
i se frânse şi de praful cel roşu, ginerele căzu jos şi muri otrăvit lângă lupul cu capul de fier, aşa 
cum îi fusese proorocită soarta în noaptea ursitorilor.” (Sandu Timoc 1988: 232). 

 
În schimb, uneori un astfel de destin implacabil al cuiva poate fi deturnat fie prin 

descoperirea Norocului celui sortit, iniţial, fără Noroc (motivul fata cu pieze rele)2, fie prin 
diluarea acestui destin nefavorabil ca urmare a contractării unei căsătorii avantajoase cu cineva 
născut cu noroc (motivul omului născut fără Noroc)3, condiţia sine qua non fiind menţionarea 
celuilalt ca aparţinător de drept al bunurilor materiale, altfel supuse unor combustii spontane 
şi/sau dispariţii subite (Micu Moldovan 1987: 134; Morariu 1983: 77-79; Nijloveanu 1982: 592-
596; Sandu Timoc 1988: 194, 232). 
 

Concluzii  
 
Situaţiile de basm fantastic românesc în care avem explicite menţionări despre ,,mitologia 

Sorţii”, grupate de mine morfo-tematologic, au, la nivelul structurii, câteva caracteristici aparte 
                                                                                                                                                                                           
există şi în basmul Moartea ca cumătră (Sbierea 2010: 155-158), în Sfântul Arhanghel şi lemnarul din colecţia D. 
Stăncescu (Stăncescu 2000: 131-133) etc.  
1 Un alt exemplu elocvent ne este oferit de basmul Ursita, colecţia O. Păun, S. Angelescu: unui cuplu îi mor primii 
trei copii născuţi, al patrulea fiind salvat de către un moş, întâmplător găzduit în casă exact la naşterea celui de-al 
patrulea copil şi care aude ceea ce îi sortesc ursitorile (,,o să trăiască cât tăciunili ăsta din sobă”). Moşul va împărtăşi 
părinţilor cele auzite de la ursitoare, tăciunele va fi stins, învelit în nişte cârpe curate şi ascuns într-o ladă; aici va fi 
descoperit, după foarte mulţi ani, de soţia eroului care, făcând curat, din greşeală va călca pe tăciunele respectiv, 
pecetluindu-i, astfel, soarta soţului: „[…] Scoase ţoalili, le scuutră, drese p-ici, aşeză pă dâncolo şi, scotocind peste 
tot, dădu şi peste basmaua dân chichiţa lăzii. Hai s-o scuture şi pă ea. Când, pic! cade tăciunili. – Vezi, dacă nu mai e 
mama, săraca? Cine ştie de unde s-o fi luat tăciunili ăsta. Căută mătura şi, fără să bage dă seamă, călcă tăciunili şi-l 
făcu zob. Îl mătură apoi binişor şi aruncă gunoiu, unde-l arunca dă obicei. Sări apoi veselă pârleazu la ei că se şi auzi 
căruţa la poartă. Dădu fuga să dăşchidă porţili, când colo, bărbatu mort în căruţă. I se-mplinise bietului om ursita” 
(Păun, Angelescu 1989: 167-168).  
2 Vezi basmul omonim din colecţia P. Ispirescu (1988, I: 371-378) unde nenorocul fetei de împărat va fi schimbat cu 
Noroc după furarea a 2 gheme de mătase care aparţineu Norocului ei leneş şi gras, aceeaşi soluţie (furarea unui 
ghem de aur care aparţinea Norocului ei leneş) ducând la remodelarea traiectului social al unei alte fete de împărat 
dintr-un basm (Piaza rea) al colecţiei C. Sandu Timoc (1988: 237-238). 
3 Un copil este menit să ,,n-aibe noroc pe lume, să nu se aleagă cu nimic din ce va munci, până ce nu se va însura cu 
o şchioapă pe care să o cheme Gherghina şi care să-i aducă norocul” (Sandu Timoc 1988: 233). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



108 
 

(faţă de literatura etnologică), care manifestă şi reflectă o realitate folcloric-culturală cu un statut 
ontologic destul de coerent şi omogen.  

În primul rând, este de evidenţiat caracterul noematic al implacabilităţii destinului uman. 
Ideatic, la nivelul basmului fantastic românesc orice individ ia contact, cunoştinţă cu, de şi 
despre propriu-i destin la naştere, prin ceea ce hotărăsc ursitoarele. Chiar dacă mai avem, din 
când în când, anumite enclave fenomenologice (precum preambulul basmului Norocul din 
colecţia I. Micu Moldovan), aceste scurte digresiuni epistemice pe marginea existenţei şi 
(pre)destinării omului sunt bazate pe semnificaţia valorică atribuită devoţiunii şi/sau ascultării de 
tip creştin, dimensiunea fenomenologică de la început fiind repede anulată de dogmatic (aspect 
de înţeles dacă avem în vedere că basmele acestei antologii au fost culese între 1863-1878 de 
către elevii şcolilor din Blaj)1.  

Conceptual, oricui îi este anulată orice ,,istorie individuală” în afara celei trasate la 
naştere de către fiinţe non-pământene specializate (iar când se întâmplă să îşi poată modifica 
soarta/destinul, omul tradiţional o poate face doar apelând la ,,puterile străine” ale Răului – vezi 
articolul Destinul în Papadima 2015: 141-153). Este de remarcat că, în cele mai multe situaţii, 
acestea nu fac decât să trasmită umanului voinţa divină, prestabilită în virtutea unor filtre 
eminamente necunoscute omului, fiind extrem de rare situaţiile în care acestea hotărăsc 
destinul/soarta cuiva prin decizia lor proprie, luată ad-hoc2. În atare situaţie, când cele care 
trasează destinul fiecăruia o fac subiectiv, cum mai poate avea cel născut o viaţă echilibrată, 
normală, bine şi/sau corect trăită?! Sau, cu referire expresă la predestinarea amintită supra, este 
vorba despre altceva? Spuneam într-un alt studiu (Cioancă 2018b) că lupul a fost considerat încă 
din vechime un animal totemic, în panteonul mitofolclorului românesc având atestat un fel de 
şef/,,zeitate” a lupilor, Gădineţul Şchiop; nu voi detalia, aici şi acum, astfel de aspecte tratate in 
extenso atât la dosarul mitologic, cât şi la cel etnologic al lupului din studiul amintit. Remarc 
doar că, foarte probabil, în basmul fantastic românesc şi încercând să subordoneze unele realităţi 
cultural-tradiţionale precreştine noului sistem de receptare şi valorizare de tip creştin, o străveche 
zeitate a lupilor (recte, Gădineţul Şchiop) a fost subordonată divinităţii (canonice) supreme, 
funcţia formatică/iniţiatică de altădată păstrându-se (vezi acel ,,şi Dumnezeu acuma îl ţine 
flămând, nu poate mânca decât ce-i soroceşte el, câte un flăcău pe an şi ăla chiar în ziua 
cununiei” )3. 
                                                           
1 Prin suculenţa hermeneutică şi greutatea noematică a celor stipulate în preambulul unui basm despre 
Soarta/Norocul cuiva, basm care are motto-ul ,,Cine n-are noroc, n-are / de cum naşte, până moare”, pasajul în cauză 
merită citat în mod extins: „[…] Norocul ţi-l poate da Dumnezeu, ţi-l pot face oamneii şî poate veni şi de la 
împrejurări. Iară fericirea nu ţi-o poate da şi face nime din lumuca asta, fără numai omul singur o poate să şi-o facă 
şî câştige, dacă cu ce are şî ce i-a dat Dumnezeu ştie să fie mulţămit şî îndestulit. Că poate omul cel mai sărac din 
toată lumea să fie fericit, dacă-i îndestulit cu ce are; şî iarăşi cel mai avut decât toţi, poate să trăiască cu mustrare, cu 
năpastă, cu sfadă, cu neîndestulire şî cu nemulţumire, cu celea ce i-a dat Dumnezeu, i-o făcut oamenii şî i-o adus 
timpul; şî aşa să fie nefericit. Că de n-au fost norocoşi Adam şî cu Eva în raiu, dară nemulţămindu-se şî 
neîndestulându-se cu ceea ce aveau, au ascultat de şarpe de au mâncat din pomul oprit şî îndată s-au făcut din cei 
mai norocoşi, cei mai nenorocoşi şî din cei mai fericiţi, cei mai nefericiţi, că limba de şarpe i-au muşcat rău.” (Micu 
Moldovan 1987: 134) 
2 „[…] Când au venit ursitorile, s-au gândit, s-au răsucit ce soartă să-i urzească şi până la urmă l-au ursat să moară la 
nuntă mâncat de lupul cu capul de fier” (Sandu Timoc 1988: 231). 
3 „[…] Bate la uşe şi-i deschide o lupoaică cu capul de om şi trupul de lup. – Ce cauţi aici aşa târziu, măi băiete? – 
Caut un adăpost să nu mă mănânce lupul cu capul de fier. – Intră şi leagă-ţi calul aici în tindă, da` să ştii că eu sunt 
mama lupului cu capul de fier. Când a auzit flăcăul, a început să tremure de frică. – Nu tremura, nu te teme, că eu l-
am blestemat să fie cu capul de fier, ca să nu mănânce toate vietăţile din pădure şi câmpie şi Dumnezeu acuma îl ţine 
flămnând, nu poate mânca decât ce-i soroceşte el, câte un flăcău pe an şi ăla chiar în ziua cununiei.” (Sandu Timoc 
1988: 231).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



109 
 

În al doilea rând, trebuie remarcată somatologia acestor fiinţe ne-pământene care trasează 
şi/sau condiţionează destinul fiecărui individ uman. Că este vorba de ursitoare1, de Soartă, 
Ursită, Noroc, acestea sunt, somatomorf şi paradoxal, asemenea oamenilor, chiar dacă stau în 
alte lumi/dimensiuni fizic-spirituale decât cele cunoscute umanului şi sunt altceva decât 
muritoare fiinţe umane. Ontologic vorbind, ajuns în proximitatea lor, eroul muritor se percepe şi 
pe sine, dincolo de problema strict materială care iniţial îl determinase să îşi caute 
soarta/destinul/norocul, din simplu obiect (al unei predestinări oarecare) devenind subiect al 
propriei existenţe. Este foarte posibil ca acest fapt de a fi altcineva/altceva decât hotărâse iniţial 
o divinitate, să reflecte dinamica pulsiunilor secundare, spirituale încă, aduse de progresul 
tehnologic, deschiderea orizontului educaţional şi cultural al povestitorilor şi/sau consumatorilor 
de basm fantastic2.  

Spun asta deoarece sunt destul de numeroase basmele în care este atestată şi reliefată 
deschiderea imaginarului spre inovaţie: un erou, nemulţumit cu viaţa trasată la naştere de astfel 
de fiinţe ne-pământene specializate, întreprinde călătorii înspre alte lumi spre a-şi descoperi 
soarta/destinul/norocul iniţial şi, cumva, să îl determine să i-l schimbe cu unul favorabil, în cele 
mai multe cazuri şi reuşind în acest demers (Bârlea 1966, II: 345 – din cauza nenorocului şi 
sărăciei, un erou vrea să-l întâlnească pe Dumnezeu şi să-l bată pentru destinul ce-i hărăzise; 
Boer et alii 1975: 182 şi următ. – eroul, sărac şi cu 8 copii, călătoreşte la rai cu scopul de a-l 
întreba pe Dumnezeu de ce nu are noroc şi cum poate scăpa de sărăcie; Creţu 2010, II: 43 – 
eroul, sărac, vrea să îl întâlnească şi să îl taie cu barda pe Dumnezeu pentru că nu-l ajuta să scape 
de sărăcie/nenoroc, motiv întrutotul asemănător şi la Boer et alii 1975: 85; Stăncescu 2000: 243 
– un erou vrea să-l găsească şi să îl taie pe Norocul lui, ,,că mult mi-a fost păcătos” etc.). Ceea 
ce, în zona arhaicului, cu atât mai puţin a miticului!, nu era nicidecum posibil. Totuşi, încă 
tributare unui holistic şi arhetipal cadru, încă făcând parte din imaginarul tradiţional, conştiinţa şi 
conştienţa celor ştiute de uman despre un astfel de ,,ideologem” precum cel de 
soartă/destin/noroc, sunt mereu şi inevitabil încriptate în simbolic, fiind nevoie de o ,,traducere” 
din partea acestor fiinţe spre a înţelege (şi, ulterior, valoriza) cele văzute de către eroul muritor 
cu referire la propriu-i destin (a se vedea, spre exemplu, dialogul purtat de către un muritor cu 
Ursita lui, la Ugliş-Delapecica 1968: 155).  

Nu în ultimul rând, trebuie remarcată suprapunerea şi deopotrivă recurenţa celor două 
planuri majore ale imaginarului, realul şi simbolicul. Dacă în majoritatea cazurilor aduse în 
discuţie de-a lungul prezentului studiu, se vehiculează metonimii ale realului, cei mai mulţi eroi 

                                                           
1 Într-un singur basm (Bivolon – Oprişan: 2005, I: 288 şi următ.) este amintită existenţa unui Ursoi, mai mare peste 
cele 3 ursitoare, doar acesta putându-l iniţia pe erou cum/ce să facă spre a-şi împlini dezideratul, nu şi ursitoarele, 
care sunt ,,jurate” să nu poată face mai mult decât l-au ursit; despre existenţa şi atributele acestui Ursoi, vezi 
dialogul post-narativ al culegătorului I. Oprişan cu povestitorul (Ibidem: 297-299). 
2 Sugestiv pentru diluarea fondului ontologic în care ursitoarele şi cele ursite de ele cuiva au căpătat o dimensiune 
modernă, dar şi pentru dinamica procesului de asimilare a noilor informaţii culturale care îşi făceau simţită prezenţa 
şi în cadrul mentalitarului tradiţional, sunt explicaţiile oferite de unii informatori care, de la tradiţionale concepţii 
despre ursitoare şi destin, oferă explicaţii din cele mai surprinzătoare: ceea ce au ursit ele nu poate fi schimbat 
(,,Aşa rămâne! Aşa-i sentinţa” – Oprişan 2005, I: 297); ceea ce fac ele este o sarcină delegată de către o divinitate 
superioară lor (,,Ursitorile ăştea sunt tot putere dumnezeiască, trimise d-un ursători, de şefa lor, ca să ursască pă 
fiecare tânăr, indiferent că e fată, că e băiat” – Ibidem: 337); imaginarul de basm fantastic nu suprapune planul 
mitoflocloric celui canonic/dogmatic, dar nici invers (sfintele/sfinţii nu pot schimba ceea ce au ursit ursitoarele, 
,,fiecare au dreptu lor” – Ibidem: 298); reprezentarea acestor arhaice zeităţi ale destinului nu mai este 
cunoscută informatorului din perioada modernă. (La întrebarea informatorului ,,Şi ce chip au ursitoarele?”, 
informatorul răspunde ,,Poate ştie domnu` Coroiu…” – un ascultător prezent la înregistrarea basmului, acesta, la 
rându-i răspunzând ,,Nu le-am văzut”, Ibidem II: 54). Uneori explicaţia este trimisă înspre filmele SF! (Ibidem: 256). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



110 
 

fiind preocupaţi în primul rând (doar) de aspectul social-material al destinului lor, sunt şi câteva 
cazuri în care semnificanţii simbolici vădesc caracterul spiritualiza(n)t al relaţiei om – propriu-i 
destin. Folosindu-se de alte afecte, idei, valori, sunt creatori sau povestitori de basme care 
(re)aduc în prim-plan relaţia divin-profan, folosindu-se tocmai de dimensiunea aproape 
terapeutică a inevitabilităţii morţii: dimensiunii primare din majoritatea cazurilor (materie versus 
destin) în aceste basme îi este propusă una ceva mai subtilă, aproape filosofică – cea a 
păcălirii/amânării/anulării statutului de muritor. Hybris oarecare… 
 
 
 
Referinţe bibliografice: 
 
BARCIELA, Miguez A. 2010: Moira, Aion i Khronos, in ,,Ontology Studies”, X, p. 199-207. 
BÂRLEA, Ovidiu 1966: Antologie de proză populară epică, vol. I-III, Bucureşti, Editura pentru 

Literatură. 
BÂRLEA, Ovidiu 1976: Mică enciclopedie a poveştilor româneşti, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 
BEK-PEDERSEN, Karen 2011: Norns in Old Norse Mythology, Edinburgh, Dunedin Academic Press.  
BIANCHI, Ugo 1953: Dios, Aisa. Destino, nomini e divinità nell`epos, nelle teogonie e nel culto dei 

Greci, Roma, A. Signorelli. 
BLISNEWSKI, Thomas 1992: Kinder der dunkelen Nacht. Die Ikonographie der Parzen von späten 

Mittelalter bis zum späten XVIII Jahrhundert, Köln, Kleikamp Druck. 
BOER, Demetriu et alii 1975: Poveşti din Transilvania, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
HIPER, Niculina 2006: Reprezentări ale destinului în folclorul românesc, Bucureşti, Editura Saeculum 

I.O. 
CIOANCĂ, Costel 2017a: The Intimacy Symbols in the Romanian fairytale: Theoxenia, in vol. Myth, 

Symbol and Ritual: Elucidatory Paths to Fantastic Unreality (coord. Maria-Luiza Oancea), vol. I, 
Bucureşti, Editura Universităţii din Bucureşti, p. 437-452.  

CIOANCĂ, Costel 2017b: Simboluri ale intimităţii din basmul fantastic românesc. (II) Sexualitatea 
eroului, in ,,Terra Sebvs. Acta Mvsei Sabesiensis”, IX, p. 417-446.  

CIOANCĂ, Costel 2017c: Simboluri ale intimităţii în basmul fantastic românesc. (III)Armele magice, in 
,,Suceava”, XLIV, p. 355-370..  

CIOANCĂ, Costel 2017d: Contribuţii la o fenomenologie a corpului în basmul fantastic românesc, 
Craiova, Editura Universitaria. 

CIOANCĂ, Costel 2018a: Răul de dinaintea Binelui.(III) Motivul incestului în basmul fantastic 
românesc, in ,,Memoria Ethnologica”, LXVI-LXVII, (ianuarie-iulie), p. 8-25.. 

CIOANCĂ, Costel 2018b: Prolegomene la un bestiar mitologic al basmului fantastic românesc.(IV) 
Lupul, in ,,Analele Buzăului”, IX, p. 195-223. 

CLOONEY, Francis X. 1989: Evil, Divine Omnipotence, and Human Freedom: Vedānta`s Theology of 
Karma, in ,,The Journal of Religion”, LXIX, 4, p. 530-548. 

CLOVER, Carole, LINDOW, John 1985: Old Norse-Icelandic Literature: A Critical Guide, Ithaca, 
Cornell University Press. 

CREŢU, Grigore 2010: Basme populare româneşti, vol. I-II. Ediţie îngrijită de I. Datcu, I. Stănculescu, 
Prefaţă de I. Datcu, Bucureşti, Editura Saeculum I.O.  

DASEN, Vèronique 2011: Le pouvoir des femmes: des Parques aux Matres, in vol. Des Fata aux fées: 
regards croisés de l`Antiquité à nos jours. Volum éditè par Martine Hennard Dutheuil de la 
Rochère et Vèronique Dasen, Etudes des Lettres, 3-4, p. 115-147. 

DIETRICH, Bernard C., 1962: The Spinning of Fate in Homer, in ,,Phoenix”, XVI, 2, p. 86-101. 
DIETRICH, Bernard C., 1965: Death, Fate, and the Gods. The Development of a Religious Idea in Greek 

Popular Belief and in Homer, Londra, The Atlone Press. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



111 
 

DI MAURO BATTILANA, Gabriella 1985: «Moira» e «Aisa» in Omero. Una ricerca semantica e socio-
culturale, Roma, Edizione dell`Ateneo. 

DUFFY, James 1947: Homer`s Conception of Fate, in ,,The Classical Journal” XLII, 8, p. 477-485. 
EVSEEV, Ivan 1998: Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească, Timişoara, Editura 

Amarcord. 
FOCHI, Adrian 1976: Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului al XIX-lea: Răspunsuri la 

chestionarele lui Nicolae Densuşianu, Bucureşti, Editura Minerva. 
FRANK, Constance 2011: «Le fuseau et la quenoiulle». Personnalitès divines et humaines participant à 

la nasisaance de l`home et à sa destine en Mesopotamie ancienne, in vol. Des Fata aux fées: 
regards croisés de l`Antiquité à nos jours. Volum éditè par Martine Hennard Dutheuil de la 
Rochère et Vèronique Dasen, Etudes des Lettres, 3-4, p. 37-62. 

GHINOIU, Ion 2001: Panteonul românesc. Dicţionar, Bucureşti, Editura Enciclopedică. 
GHINOIU, Ion 2013: Mitologie română. Dicţionar, Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic Gold. 
GIANNOULIS, Markos 2010: Die Moiren. Tradition und Wandel des Motifs der Schicksalsgöttingen in 

der antiken und byzantischen Kunst, Ergänzungsband zu Jahrrbuch für Antike und Christentum, 
Münster, Aschendorff Verlah. 

GOROVEI, Artur 2002: Datinile noastre la naştere şi nuntă. Cuvânt înainte de Antoaneta Olteanu, 
Bucureşti, Editura Paideia. 

GREENE, William C. 1944: Moira: Fate, Good, and Evil in Greek Thought, Harvard, Harvard University 
Press. 

HALBFASS, Wilhelm 2000: Karma und Wiedergeburt im Indischen Denken, München, Dridrichs. 
HASDEU, Bogdan Petriceicu 2000: Literatură populară. Basme populare româneşti. Ediţie îngrijită de 

Lia Stoica Vasilescu, Prefaţă de Ov. Bârlea, Bucureşti, Editura Grai şi Suflet – Cultura Naţională.  
HOMER 2008a: Homer, Odiseea. Prefaţă şi traducere de G. Murnu, Bucureşti, Editura Minerva. 
HOMER 2008b: Homer, Iliada. Prefaţă şi traducere de G. Murnu, Bucureşti, Editura Minerva. 
ISAEVA, Natalia 1993: Shankara and Indian Philosophy, New York, State University of New York 

Press. 
ISPIRESCU, Petre 1988: Legende sau Basmele românilor. Ediţie îngrijită de Aristiţa Avramescu, vol. I-

II, Bucureşti, Editura Cartea Românească.  
JOCHENS, Jenny 1996: Old Norse Images of Women, Michigan, University of Pennsylvania Press. 
KRISHAN, Yuvraj 1988: The Vedic Origin of the Doctrine of Karma, in ,,South Asian Studies”, IV, 1, p. 

51-55. 
LORINŢ, Florica, BELCIN-PLEŞNA 1993: Însemne despre destin (în credinţe şi rituri populare la 

români), in ,,Anuarul Institutului de Etnografie şi Folclor”, S.N., IV, p. 40-50. 
MACKOWIAK, Karin 2010: De moira aux Moirai, de l`époée à la généalogie: approche historique et 

poétique de l`autorité de Zeus, maître du destin (Iliada, Odysée, Théogonie), in ,,Dialogues 
d`histoire ancienne”, XXXVI, p. 9-49. 

MAGRIS, Aldo 1984: L`idea di destino nel mondo antico.I. Dale origini al V secolo A.C., Udine, Del 
Bianco. 

MAGRIS, Aldo 1990: A che serve pregare, se il destino è immutabile? Un problema del pensiero antico, 
in ,,Elenchos”, XI, 1, p. 51-76.  

MAGRIS, Aldo 2008: Destino, provvidenza, predestinazione: Dal mondo antico al Cristianesimo, 
Brescia, Morcelliana. 

MARIAN, Simeon Florea 1995: Naşterea la români. Ediţie critică de T. Teaha, I. Şerb, I. Ilişiu, 
Bucureşti, Editura Grai şi Suflet – Cultura Naţională. 

MEADE, Michael J. 2010: Fate and Destiny: The Two Agreements of the Soul, Seattle, Greenfire Press. 
MICU MOLDOVAN, Ioan 1987: Poveşti populare din Transilvania, culese prin elevii şcolilor din Blaj. 

Ediţie îngrijită de I. Cuceu şi Maria Cucea, Prefaţă de Ov. Bârlea, Bucureşti, Editura Minerva.  
MORARIU, Leca 1983: De la noi. Poveşti, poezii şi cimilituri populare, Bucureşti, Editura Minerva. 
MORRISON, James V. 1997: Kerostasia, the Dictates of Fate, and the Will of Zeus in the Iliad, in 

,,Arethusa”, XXX, 2, p. 276-296. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest



112 

NEMETI, Irina 1999: Parcae – Ursitoare. Studiu de mitologie contrastativă, in ,,Revista Bistriţei”, XII-
XIII, p. 213-218.  

NEMETI, Irina 2001: Ursitoarele în mitologia românilor, in ,,Revista Bistriţei”, XV, p. 349-360. 
NIJLOVEANU, Ion 1982: Folclor din Oltenia şi Muntenia (VIII). Basme populare româneşti, Bucureşti, 

Editura Minerva. 
OLINESCU, Marcel 2001: Mitologie românească. Cu desene şi xilogravuri de autor. Ediţie critică şi 

prefaţă de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Saeculum I.O. 
OPRIŞAN, Ionel 2005: Basme fantastice româneşti, vol. I-XI, Bucureşti, Editura Vestala.  
PAPADIMA, Ovidiu 2015: O viziune românească a lumii. Ediţie definitivă, revăzută de autor, cu o 

Prefaţă de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Saeculum I.O. 
PAUSANIAS 1974: Călătorie în Grecia. Studiu introductiv, traducere, note de Maria Marinescu-Himu, 

vol. I, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 
PAUSANIAS 1982: Călătorie în Grecia. Traducere, note, indice de Maria Marinescu-Himu, vol. II, 

Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică.  
PĂUN, Octav, ANGELESCU, Silviu 1989: Basme, cântece bătrâneşti şi doine, Bucureşti, Editura 

Minerva. 
PIRENNE-DELFORGE, Vinciane, PIRONTI, Gabriella 2011: Les Moires entre la naissance et la mort: 

de la reprèsantion au culte, in vol. Des Fata aux fées: regards croisés de l`Antiquité à nos jours. 
Volum éditè par Martine Hennard Dutheuil de la Rochère et Vèronique Dasen, Etudes des 
Lettres, 3-4, p. 93-113. 

PIRONTI, Gabriella 2009: Dans l`entourage de Thémis. Les Moires et les «norms» panthéonique, in 
,,Kernos”, XXI, p. 13-27. 

PISTOLEA, Vasile 2015: Viziunea destinului uman în mitul ursitoarelor şi alte credinţe divinatorii, 
Caransebeş, Editura Dalami. 

PISTORIO, Concetto Bonaventura 1954: Fato e divinità nel mondo Greco, Palermo, Tipografia M. 
Greco. 

PREMNATH, Devadasan N. 1994: The Concept of Rta and Maat: A Study in Comparison, in ,,Biblical 
Interpretation. A Journal of Contemorary Approaches”, II, 3, p. 325-339. 

REICHENBACH, Bruce R. 1988: The Law of Karma and the Principle of Causation, in ,,Philosophy 
East and West”, XXXVIII, 4, p. 399-410. 

REICHENBACH, Bruce R. 1990: The Law of Karma, Honolulu, University of Hawai`i Press. 
SANDU TIMOC, Cristea 1988: Poveşti populare româneşti, Bucureşti, Editura Minerva. 
SBIEREA, Ion G. 2010: Poveşti şi poezii populare româneşti, in vol. Basmele românilor, VII, Bucureşti, 

Editura Curtea Veche. 
SOLOMON, Robert C. 2003: On Fate and Fatalism, in „Philosophy East and West”, LIII, 4, p. 435-454. 
STĂNCESCU, Dumitru 2000: Sur-Vultur. Basme culese din gura poporului român. Ediţie îngrijită, 

prefaţă şi tabel cronologic de I. Datcu, Bucureşti, Editura Saeculum I.O.  
TALOŞ, Ion: 2001: Gândirea magico-religioasă la români. Dicţionar. Prefaţă de Cl. Lecouteux, 

Bucureşti, Editura Enciclopedică. 
TOSUN, Ender 2012: Guide tu Understanding Islam, Istanbul, Eset Ofset. 
UGLIŞ-DELAPECICA, Petre 1968: Poezii şi basme populare din Crişana şi Banat, Bucureşti, Editura 

Pentru Literatură.  
VALENCIANO, Minor Herrera 2016: Fatum y revelación en la Eneida: una aproximación a la 

importancia de los sueños de Eneas, in ,,Filologia y Lingüistica”, XLI, 2, p. 27-40.  
VULCĂNESCU, Romulus 1985: Mitologie română, Bucureşti, Editura Academiei. 
YANG, Kuo-Shu, HO, David Y.F. 1988: The Role of Yuan in Chinese Social Life: A Conceptual and 

Empirical Analysis, in vol. Asian Contributions to Psychology. A.C. Paranjpe, David Y.F. Ho, 
Robert W. Rieber (eds.), New York, Praeger Publishers, p. 263-281. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:37:00 UTC)
BDD-A29052 © 2018 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

