
Istorie

778

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (Akribeia and ecclesiastical Oikonomia according to Saint Theodore the Studite) The object 
of our study is Saint Theodore the Studite (759-826) and his take on the concepts of “akribeia” (ἀκρίβεια) 
and ecclesiastical “oikonomia” (οἰκονομία). Our pursuit starts from the premise that, in Byzantine canon 
law, akribeia (accuracy, rigor) and oikonomia (exception, waiver, accommodation, adjustment) create a 
dynamic couple of canonic principles. Our research is based on the analysis of Theodore the Studite’s 
treaty on oikonomia, and of his bountiful correspondence. In the name of akribeia, Theodore the Studite 
dismisses all forms of oikonomia. In his opinion, oikonomia can temper the rigor of canon law enforcement, 
but cannot suspend it altogether. Emperors are not granted special privileges in regards to the enforcement 
of oikonomia. Oikonomia cannot be used as an excuse or a free pass to commit abuse of power. One single 
bishop cannot decide on the enforcement of an oikonomia; the decision must be taken by an ecumenical 
council or by summoning the authority of a saint.

Keywords: akribeia, oikonomia, Theodore the Studite, canon, Church. 

Rezumat: Studiul nostru are ca obiect concepția Sfântului Teodor Studitul (759-826) cu privire la 
problematica acriviei (ἀκρίβεια) și iconomiei bisericești (οἰκονομία). Demersul nostru pornește de la 
premisa că, în dreptul canonic bizantin, akribeia (exactitate, rigoare) și oikonomia (excepție, dispensă, 
derogare, acomodare, ajustare) formează un cuplu dinamic de principii canonice. Cercetarea noastră se 
bazează pe investigarea tratatului despre iconomie a lui Teodor Studitul, precum și a bogatei corespondențe 
a eminentului monah. În numele acriviei (akribeia), Teodor Studitul respinge toate formele de iconomie 
(oikonomia). În opinia Studitului, iconomia poate să tempereze rigoarea aplicării canoanelor, însă nu 
poate să suspende aplicarea dispozițiilor canonice. Împărații nu beneficiază de un drept special în privința 
aplicării iconomiei. Nu este permis să se acopere un abuz de putere prin aplicarea iconomiei. Un singur 
episcop nu poate să hotărască aplicarea unei iconomii; în acest sens este necesară fie o decizie luată de un 
sinod fie, pentru aplicarea iconomiei, se impune invocarea autorității unui sfânt. 

Cuvinte cheie: acrivie, iconomie, Teodor Studitul, canon, Biserică. 

Cuvântul κανών are sensurile de regulă, măsură, îndreptar, model, principiu1. În 
terminologia bisericească, termenul în cauză are în esență două sensuri: „listă de cărţi, 
persoane, elemente cu autoritate și respectiv regulă, îndreptar, standard de credință și 
viață” (Ică Jr. 2006-2007, 17). Folosit cu primul sens, cuvântul kanon desemnează lista 
cărților acceptate de către Biserică ca fiind scrise sub inspirația Sfântului Duh, și anume 
Canonul Sfintei Scripturi. Utilizat cu al doilea sens, termenul în discuție desemnează 
orice hotărâre promulgată de autoritatea bisericească în materie de disciplină, cult și 
organizare ecleziastică care va căpăta valoare de regulă sau de lege (canon bisericesc)2. 

1. Din punct de vedere etimologic, grecescul κανών provine din ebraicul qaneh, „trestie”, vezi, Lampe, 
1961, 701-702, (s.v. κανών). În opinia lui Pierre Chantraine, κανών derivă din grecescul κάννα care la 
origine avea sensul de tulpină de trestie, vezi Chantraine, II, 1970, 493 (s.v. κανών). 
2. Pe lângă aceste două accepțiuni, termenul de kanon va căpăta ulterior și altele noi. De exemplu, în 
ritul bizantin, cuvântul canon va desemna un anumit tip de compoziție imnografică; este vorba despre 
canoanele utreniei, „o serie de imnuri bazate pe cele nouă cântări biblice care se cântă la Laude (a doua 

Remus Mihai FERARU
(Universitatea de Vest din 

Timişoara)

Acrivie și iconomie bisericească în 
concepția Sfântului Teodor Studitul

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

779

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Mai precis, canoanele alcătuiesc legislația bisericească care constituie obiectul dreptului 
canonic. Biserica folosește canoanele în funcție de condițiile și necesitățile ei pastorale 
(L’Huillier, 2006-2007, 10-11; Bria, 1994, 77-79). 

În privința aplicării canoanelor, mai ales începând din secolul al IV-lea, Biserica 
s-a călăuzit după două principii canonice importante: pe de o parte, ἀκρίβεια (exactitate, 
rigoare), care presupune observarea strictă și aplicarea riguroasă a prevederilor 
canonice, pe de altă parte, οἰκονομία (excepție, dispensă, derogare, acomodare, 
ajustare)3 care implică scăderea rigorii dispozițiilor canonice sau chiar suspendarea 
aplicării canoanelor de către autoritatea bisericească, ținând seama de interesul 
Bisericii și de cel al credincioșilor (Dagron et alii, 1993, 199; Dagron, 1990, 3). Cu alte 
cuvinte, acrivia4 implică respectarea cu strictețe de către Biserică a normelor canonice. 
Prin opoziție cu acrivia, termenul de iconomia5 „evocă ideea de condescendență și 
de clemență (συγκατάβασις, ἐπιείκεια), implicând, într-un caz precis, o suspendare 
cu titlu de excepție a aplicării dreptului canonic” (L’Huillier, 2006-2007, 14). Mai 
precis, iconomia „exprimă atitudinea plină de bunăvoință a autorității bisericești față 
de membrii Bisericii care încalcă dispozițiile acesteia, sau față de creștinii din afara ei, 
care doresc să devină membri ai Ecclesiei” (Gheorghescu, 2001, 148). Prin aplicarea 
acriviei și iconomiei, Biserica urmărește același scop, și anume mântuirea oamenilor 
(Gheorghescu, 2001, 148). Așadar, acrivia și iconomia nu se exclud reciproc, deoarece 
aplicarea iconomiei nu presupune niciodată abrogarea definitivă a canoanelor și 
implicit, încălcarea acriviei (Gheorghescu, 2001, 158-159). 

1. Acrivie și iconomie în Noul Testament și la Părinții Bisericii din 
secolele IV-IX 

Noul Testament ne furnizează un exemplu, devenit clasic, care pune în lumină 
iconomia, în sensul de acomodare. După ce afirmase în fața galatenilor că „de vă veți 
tăia împrejur, Hristos nu vă va folosi la nimic” (Ga 5, 2), Apostolul Pavel purcede la 
circumcizia ucenicului său Timotei, înfăptuită la Listra „din pricina iudeilor care erau 
în acele locuri” (FA 16, 1-3). Sfântul Pavel îl circumcide pe Timotei, deși declarase că 
circumcizia în sine nu are nicio utilitate. Cu alte cuvinte, Pavel se acomodează așteptărilor 
și cerințelor evreilor pentru a-i atrage spre dreapta credință (Duchatelez, 1970, 287). 

Părinții Bisericii au recomandat atât practicarea acriviei cât și a iconomiei; ei 
înșiși au pus în aplicare cele două principii canonice. Origen și Clement din Alexandria 
folosesc deja oikonomia cu sensul de indulgență, restricție mentală sau disimulare 
(Raï, 1973, 263-264). Același termen este utilizat de către Sfântul Vasile cel Mare cu 
sensul de excepție de la rigoarea dreptului6. De asemenea, Sfântul Grigorie de Nazians 
folosește oikonomia cu sensul de excepție de la rigoarea dreptului, atunci când se referă 

parte a slujbei utreniei care cuprinde psalmii 148, 149 și 150), a căror creație i-a fost atribuită Sfântului 
Andrei Criteanul (secolele VII-VIII)”, Bria, 1994, 79, (s.v. canon). 
3. Lampe, 1961, 940-943, (s.v. οἰκονομία). 
4. Termenul de acrivia s-a impus în terminologia religioasă prin uz. Dacă în greaca veche litera b se 
pronunța [b], în greaca koine, prin betacism, litera b se va pronunța [v]. 
5. De asemenea, termenul de iconomia s-a impus în terminologia religioasă prin uz. 
6. În canoanele 1 și 47, Vasile cel Mare utilizează termenul oikonomia cu sensul de excepție de la rigoarea 
dreptului, vezi Floca, 1992, 339-340 (canonul 1); 374-375 (canonul 47). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

780

QUAESTIONES ROMANICAE VI

la exemplul Sfântului Apostol Pavel care l-a supus circumciziei pe Timotei7 (Raï, 1973, 
264). Sfântul Chiril al Alexandriei (412-444) admite că iconomia se opune acriviei. În 
opinia lui, iconomia reprezintă o deviere de moment de la regula obișnuită a dreptului, 
ținând seama de un scop de ordin public, însă cu condiția de a se evita orice prejudiciu 
adus canoanelor a căror integritate trebuie salvată cu orice preț. Întrucât, potrivit Sfântului 
Chiril, iconomia reprezintă o excepție, ea nu trebuie să fie aplicată decât în circumstanțe 
excepționale care se disting prin gravitatea lor (Raï, 1973, 265-266, 268; Duchatelez, 
1970, 289). Patriarhul Evloghie al Alexandriei (580-607) afirmă că nu poate exista 
iconomie în materie de dogme. În schimb, el recomandă folosirea iconomiei pentru un 
timp limitat, în cazul în care circumstanțele o impun, însă cu condiția ca dogmele să nu 
fie afectate (Dagron, 1990, 4-5; Raï, 1973, 270-271; Duchatelez, 1970, 290). 

La începutul secolului al IX-lea, conceptul de oikonomia își află definiția sa cea 
mai riguroasă. Învățătura despre iconomia bisericească apare pe deplin cristalizată 
sub pana Sfântului Teodor Studitul (759-826)8. Acesta din urmă face noi precizări 
referitoare la iconomie căreia îi consacră tratatul Despre universala iconomie (Περὶ τῆς 
καθόλου οἰκονομίας); din păcate, tratatul s-a pierdut, însă ideile cuprinse în acesta sunt 
rezumate în corespondența Studitului9 (Dagron, 1990, 6-7). Sfântul Teodor definește 
iconomia bisericească, raportându-se la chestiunile bisericești ale vremii sale. Mai 
precis, Studitul combate toate derogările făcute în numele iconomiei, atunci când 
este vorba de: recăsătorirea împăratului Constantin al VI-lea (780-797) cu Theodota 
(795) și reprimirea în comuniunea Bisericii a preotului Iosif care o oficiase10, numirile 
unor patriarhi proveniți din rândurile laicilor, precum fusese cazul ierarhilor Tarasie 
și Nichifor11, condamnarea la moarte, la cererea patriarhului Nichifor, a ereticilor 
pavlicieni și manihei care nu se căiseră pentru greșelile lor și, nu în ultimul rând, orice 
acomodare cu adversarii icoanelor în 814-815 (Dagron, 1990, 6). 

Studiul nostru are ca obiect concepția Sfântului Teodor Studitul cu privire la 
problematica acriviei și iconomiei bisericești. Demersul nostru pornește de la premisa 

7. FA 16, 1-3; în acest sens, vezi comentariul, supra. 
8. Monahul Teodor Studitul a fost un eminent teolog. El s-a născut la Constantinopol. Sub influența 
unchiului său, Platon, starețul mănăstirii Sakkoudion – situată lângă muntele Olimp, în Bithynia – Teodor a 
îmbrățișat viața monahală. În 787 / 788, monahul Teodor fusese hirotonit preot de către patriarhul Tarasie. 
În 794, el ajunge egumen al mănăstirii Sakkoudion în locul unchiului său care se retrăsese în favoarea lui. 
În 799, Teodor împreună cu obștea pe care o păstorește se mută la mănăstirea Studion din Constantinopol, 
care tocmai era pe punctul de a fi închisă. Datorită neobositei sale activități, Sfântul Teodor Studitul 
transformă mănăstirea Studion într-un centru spiritual și cultural de referință al creștinismului răsăritean, 
vezi Rus, 2003, 817 (s.v. Teodor Studitul); Kazhdan, III, 1991, 2044-2045, (s.v. Theodore of Stoudios).
9. Vezi, Sfântul Theodor Studitul, Scrisoarea 49: Fiului Naucratie, traducere de Pr. Marcel Hancheș, 
(2006), p. 56: „Căci așa a scris și cel ce a pomenit acestea, cel întru sfinți Evloghie, arhiepiscopul 
Alexandriei, în cuvântul lui Despre iconomie, de care ne-am și folosit în lucrarea scrisă de noi cu multă 
osteneală și intitulată Despre universala iconomie”; de asemenea, vezi și Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 
43: Lui Iosif, in PG 99, (1903), col. 1064-1065. 
10. Recăsătorirea împăratului Constantin al VI-lea cu concubina sa, Theodota a contribuit la declanșarea 
disputei mihiene, vezi, infra. Punerea în practică a iconomiei în 795 a permis binecuvântarea căsătoriei lui 
Constantin al VI-lea de către preotul Iosif, apoi ridicarea sancțiunii aplicate acestuia din urmă.
11. În 25 decembrie 784, secretarul imperial Tarasie – un laic cu o înaltă pregătire teologică – a fost 
hirotonit și întronizat (784-806) pe scaunul patriarhal al Constantinopolului. După moartea lui Tarasie, 
împăratul Nichifor I l-a numit în funcția de patriarh pe Nichifor (806-815), un fost secretar imperial, la fel 
ca predecesorul său Tarasie (Chifăr, 2015, 503-504; 520, n. 174). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

781

QUAESTIONES ROMANICAE VI

că, în dreptul canonic bizantin, acrivia (akribeia) și iconomia (oikonomia) formează 
un cuplu dinamic de principii canonice. Analiza conceptului de oikonomia implică 
raportarea sa la akribeia. Cercetarea de față se bazează pe investigarea tratatului despre 
iconomie a lui Teodor Studitul, precum și a bogatei corespondențe a eminentului monah. 

2. Sfântul Teodor Studitul și crizele bisericești ale epocii sale
Sfântul Teodor Studitul s-a implicat atât în conflictul dintre Biserică și stat, cât și 

în disputele din sânul Bisericii, care au izbucnit la sfârșitul secolului al VIII-lea. 
Împăratul Constantin al VI-lea a declanșat disputa sau schisma mihiană („a 

adulterului”)12 prin recăsătorirea cu concubina sa, Theodota. În ianuarie 795, basileul a 
izgonit-o din palatul imperial pe soția sa legitimă, Maria, pentru a se putea recăsători cu 
Theodota, o doamnă de onoare din suita mamei sale; Constantin al VI-lea a forțat-o pe 
soția sa să intre în mănăstire. Patriarhul Tarasie (784-806) a criticat dur gestul împăratului, 
amenințându-l că îl va opri de la Sfânta Împărtășanie; Tarasie considera drept adulter 
căsătoria lui Constantin al VI-lea cu Theodota și nu era dispus să o oficieze. La rândul 
său, împăratul l-a amenințat pe patriarh că va reinstaura iconoclasmul, în cazul în care 
acesta din urmă n-ar fi făcut uz de iconomie (derogare) în favoarea recăsătoririi sale cu 
Theodota (Chifăr, 2015, 520). 

În aceste condiții, Constantin al VI-lea a apelat la preotul Iosif care a acceptat să 
oficieze cununia sa cu Theodota (august-septembrie 795). După căsătorie, împăratul a 
proclamat-o Augusta pe noua sa soție. Deși patriarhul Tarasie refuzase să celebreze a 
doua căsătorie a lui Constantin al VI-lea, el n-a luat atitudine împotriva preotului Iosif, 
oficiantul cununiei, de teamă să nu-l întărâte pe împărat; așadar, pentru a evita un și 
mai mare rău care putea afecta atât Biserica, cât și pe el însuși, patriarhul a făcut uz 
de iconomie: el s-a abținut să-l excomunice pe împăratul adulter și nu l-a pedepsit pe 
preotul Iosif vinovat de încălcarea autorității episcopale și a dispozițiilor canonice13. 
Iconomia săvârșită de către Tarasie „constă într-un fel de indulgență, justificată probabil 
de considerații de ordin superior și printr-o constrângere imperială” (Raï, 1973, 297). 

Starețul Platon de la mănăstirea Sakkoudion și egumenul Teodor Studitul de la 
mănăstirea Studion din Constantinopol au criticat cu asprime atitudinea tolerantă a 
patriarhului Tarasie care nu dorise să-l excomunice pe Constantin al VI-lea și întârzia 
să-l depună pe preotul Iosif, oficiantul căsătoriei basileului; ba chiar Teodor Studitul a 
condamnat tunderea forțată în monahism a împărătesei Maria, cu toate că el era rudă 
cu Theodota. Fără să se lase intimidați de amenințările împăratului, cei doi monahi au 
întrerupt comuniunea cu patriarhul Tarasie14, îndemnându-i pe preoții și monahii din 
Constantinopol să protesteze împotriva adulterului săvârșit de către împărat și tolerat de 
patriarh (Chifăr, 2015, 520; Dagron et alii, 1993, 138). Deoarece i-au instigat la revoltă 

12. Numele mihiană provine de la grecescul μοιχεία – adulter. 
13. Potrivit afirmațiilor Sfântului Teodor Studitul, patriarhul Tarasie a recunoscut că a făcut uz de iconomie 
în favoarea împăratului Constantin al VI-lea. Tarasie afirmă: „… M-am folosit de iconomie și îl împărtășesc 
până la o vreme”, vezi Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 30: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, 
(2006), p. 28. 
14. Potrivit propriei sale mărturii, Sfântul Teodor Studitul a reluat în scurt timp comuniunea cu patriarhul 
Tarasie, ceea ce arată că el acceptase iconomia făcută de către patriarh, vezi Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 
30: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

782

QUAESTIONES ROMANICAE VI

pe monahii din capitală, cei doi stareți, Platon și Teodor Studitul au fost întemnițați 
împreună cu alți călugări; în 797, Sfântul Teodor a fost exilat la Tesalonic. De-abia 
după detronarea împăratului Constantin al VI-lea și preluarea puterii de către mama sa, 
Irina (15 august 797), patriarhul Tarasie l-a destituit pe preotul Iosif care binecuvântase 
căsătoria împăratului cu Theodota. Astfel, Tarasie a pus capăt pentru moment schismei 
mihiene. (Chifăr, 2015, 520 și n. 174).

Împăratul Nichifor I (802-811) a redeclanșat schisma mihiană. După moartea 
patriarhului Tarasie (786), basileul l-a desemnat ca patriarh pe Nichifor (806-815), un 
fost secretar imperial, la fel ca predecesorul său. În numele acriviei, monahii studiți 
au criticat decizia împăratului de a numi un laic în funcția de patriarh; în opinia lor, 
starețul Teodor Studitul era persoana cea mai potrivită să ocupe această înaltă demnitate 
bisericească. Împăratul a perceput protestul studiților ca unul menit să-i submineze 
autoritatea în materie de jurisdicție bisericească. În replică, în 806, Nichifor I a convocat 
un sinod la Constantinopol care a recunoscut legitimitatea căsătoriei fostului împărat 
Constantin al VI-lea cu Theodota. La solicitarea împăratului, sinodalii au dispus 
reabilitarea preotului Iosif – oficiantul celei de-a doua căsătorii a lui Constantin al VI-lea 
– prin aplicarea principiului iconomiei și implicit, reprimirea lui în comuniunea Bisericii15 
(Leb, Bidian, 2015, 530-531). 

Potrivit propriei sale mărturii, Sfântul Teodor Studitul participă la sinodul ținut în 
806. Însă, el nu protestează în niciun fel împotriva reabilitării preotului Iosif, preferând 
tăcerea. În scrisoarea 25 adresată patriarhului Nichifor16, Sfântul Teodor își motivează 
atitudinea: 

„Pentru că atunci când s-a făcut acea mică adunare17 … eram ieșit din închi-
soare. Și când i-am văzut pe aceștia adunați laolaltă – care și mai înainte au fost de 
acord cu adulterul și au îmbrățișat pe cel ce a săvârșit cununia adulteră –, mi-am 
adus aminte de acel prorocesc [cuvânt] că «cel înțelept va tăcea în acea vreme, 
fiindcă este vreme rea» (Amos 5, 13). Dar fiindcă [n.a. proorocul] zice: «Am tă-
cut. Oare voi tăcea pururea?» (Is 42, 14), de aceea la vreme potrivită, fiindcă sunt 
clevetit, am dat la iveală cele înfățișate. Căci eu m-am păzit pe mine în tot chipul 
în acești doi ani ca să nu scot la iveală subiectul ...”18. 

S-ar putea spune că prin tăcerea sa, Sfântul Teodor a făcut un compromis, deși el 
nu a fost niciodată omul compromisului; este foarte probabil că avea motive întemeiate 
să nu se opună în acel moment reabilitării preotului Iosif. Însă, tot la fel de bine, am 
putea înțelege că Teodor a acceptat reabilitarea lui Iosif printr-o iconomie pe care el 
însuși a perceput-o ca fiind limitată în timp, fără ca aceasta să afecteze canoanele (Leb, 
Bidian, 2015, 532; Dagron 1990, 6 și n. 21). 

	 Conflictul între Sfântul Teodor Studitul și împăratul Nichifor a fost reluat 
undeva între sfârșitul anului 807 și primăvara anului 808. Studitul a decis să protesteze 

15. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 25: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 25. 
16. Această scrisoare îi este adresată patriarhului Nichifor, după anul 808. Deoarece fusese acuzat că nu-i 
prezentase patriarhului motivele pentru care nu fusese de acord cu deciziile sale în privința preotului Iosif, 
Teodor Studitul își justifică atitudinea. 
17. Este vorba despre sinodul ținut în anul 806 la Constantinopol. 
18. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 25: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), pp. 25-26. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

783

QUAESTIONES ROMANICAE VI

în mod public împotriva reabilitării preotului Iosif pe care o acceptase în prealabil, 
în 806; între timp, Sfântul Teodor aflase că Iosif slujise Sfânta Liturghie împreună 
cu patriarhul Nichifor19. În opinia Studitului, reabilitarea preotului Iosif fusese una 
necanonică; de aceea, principiul iconomiei nu poate fi aplicat în cazul său (Leb, Bidian, 
2015, 533-534, 536; Dagron 1990, 6 și n. 21). Călugării studiți în frunte cu starețul lor 
Teodor, cărora li se alăturaseră arhiepiscopul Iosif al Tesalonicului, fratele Studitului și 
Platon, au rupt comuniunea cu patriarhul Nichifor20. 

Schisma care a zdruncinat Biserica a fost, de această dată, chiar mai violentă 
decât cea din anul 806. În ianuarie 809, împăratul Nichifor I a convocat un sinod la 
Constantinopol, care a validat a doua căsătorie a împăratului Constantin al VI-lea; 
totodată, sinodul a dispus pe baza aplicării iconomiei (derogare de la dispozițiile 
canonice) reprimirea în comuniunea Bisericii a preotului Iosif. Sinodalii s-au pronunțat 
pentru excomunicarea, depunerea și anatemizarea celor care nu acceptaseră iconomia 
în cazul lui Iosif. Călugării studiți au fost exilați21; stareții Teodor Studitul, Platon și 
arhiepiscopul Iosif al Tesalonicului au fost exilați în insulele Prinkipo (insulele Prinților) 
situate în Marea Marmara; Iosif fusese depus în prealabil din scaunul patriarhal al 
Tesalonicului (Leb, Bidian, 2015, 534-537). 

Schisma mihiană s-a încheiat în timpul domniei împăratului Mihail I Rangabe 
(811-813). Călugării studiți au fost rechemați din exil. Patriarhul Nichifor a anulat 
deciziile sinodului din 809; totodată, el l-a caterisit pe preotul Iosif care binecuvântase 
a doua căsătorie a împăratului Constantin al VI-lea. După întoarcerea din exil, Teodor 
Studitul s-a stabilit la mănăstirea Studion din capitala imperială; el s-a împăcat cu 
patriarhul Nichifor împreună cu care va înfrunta iconoclasmul reinstaurat în Imperiu de 
către împăratul Leon al V-lea, la începutul anului 815 (Leb, Bidian, 2015, 543, 546-548). 

În primii ani ai secolului al IX-lea, Bizanțul s-a confruntat cu o proliferare a 
ereziilor mai ales în provinciile sale din Asia Mică. Sfântul Teofan Mărturisitorul 
consemnează înmulțirea alarmantă a sectelor în Asia Mică în timpul împăratului 
Nichifor I22. La propunerea patriarhului Nichifor, împăratul Mihail I Rangabe a decis 
să-i condamne la moarte pe ereticii care nu se pocăiseră; este vorba despre maniheii, 
pavlicienii și athinganii din Frigia și Licaonia. La sfârșitul anului 811 sau începutul 
lui 812, patriarhul Nichifor declara că acești eretici sunt imposibil de convertit și 
recomanda să fie condamnați la pedeapsa capitală23. 

19. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 30: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 28: „Și 
întru nimic nu e vreo nedumerire [în ce te privește] decât numai pentru iconom, care, caterisit fiind în multe 
chipuri de sfintele canoane și mai cu seamă după afurisirea de nouă ani, el iarăși slujește cele sfinte și nu 
oriunde (căci atunci ar fi putut fi suferit acest lucru, de vreme ce noi nu aveam părtășie cu el în fapt), ci, 
ca să spun de-a dreptul, în însuși izvorul preoției noastre, intrând și liturghisind pururea împreună cu tine, 
cel cu viețuirea curată”. 
20. Sfântul Teofan Mărturisitorul, Cronografia, trad. De Mihai Țipău. (2012), 7.1.13.4, p. 462: „Teodor, 
egumenul de la Studion, Iosif, fratele său, arhiepiscop al Tesalonicului, împreună cu Platon zăvorâtul și 
cu ceilalți monahi ai lor au întrerupt împărtășirea cu Nichifor, preasfințitul patriarh, din cauza iconomului 
Iosif care îi cununase în chip nelegiuit pe Constantin și pe Teodote”. 
21. Ibidem, p. 462: „Împăratul Nichifor, folosindu-se de acest prilej, a adunat mulți episcopi și egumeni și a 
poruncit să se reunească un sinod împotriva acelora [n.a. a monahilor studiți]. Astfel, au fost scoși afară din 
mănăstire și din oraș, fiind trimiși în exil în luna ianuarie, indictionul al II-lea”. 
22. Ibidem, 9.3.15.6., p. 466. 
23. Ibidem, (anii lumii 6304), p. 472: „Mișcat de râvna pentru Dumnezeu și la propunerea preasfințitului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

784

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Sfântul Teodor Studitul nu împărtășea punctul de vedere al patriarhului Nichifor 
în privința pedepsirii ereticilor manihei, pavlicieni și athingani, deși el era împotriva 
acestor erezii care afectau grav Biserica. Teodor consideră că uciderea ereticilor este 
în contradicție cu învățătura Evangheliei; în opinia Studitului, nici pumnalul, nici biciul 
nu trebuie folosite împotriva ereticilor, căci „cine scoate sabia de sabie va pieri” (Mt. 
26, 52)24. Așadar, Teodor Studitul nu admite nicio derogare de la învățătura Evangheliei, 
făcută în numele unei false iconomii. 

Odată cu reinstaurarea iconoclasmului (815) de către împăratul Leon al V-lea 
Armeanul (813-820), principiul iconomiei va fi adesea evocat. De altfel, a doua fază a 
iconoclasmului (813-843) se prezintă ca o problemă de iconomie (Dagron, 1990, 14). 
Încă de la începutul anului 814, Leon al V-lea Armeanul a început să facă demersuri 
pentru reinstaurarea iconoclasmului. Patriarhul Nichifor și numeroși monahi în frunte 
cu Teodor Studitul formau acum opoziția iconodulă. În decembrie 814, împăratul 
l-a convocat la palatul imperial pe patriarhul Nichifor, un adversar declarat al 
iconoclasmului; basileu i-a spus patriarhului că poporul „este scandalizat din cauza 
icoanelor” și i-a cerut să aplice o iconomie care ar consta în înlăturarea icoanelor 
„plasate jos” în biserici, care constituie obiectul cultului (Dagron, 1990, 14, n. 57; 
Dagron et alii, 1993, 141). Teodor Studitul a combătut iconoclasmul, elaborând o 
veritabilă teologie a icoanei25. De asemenea, Studitul a combătut orice acomodare cu 
adversarii icoanelor în 814-81526. 

3. Iconomia bisericească în concepția lui Teodor Studitul
Învățătura despre iconomia bisericească apare pe deplin cristalizată sub pana 

Sfântului Teodor Studitul. El tratează problematica iconomiei în multe dintre scrisorile 
sale adresate prietenilor sau adversarilor săi. De asemenea, Studitul a elaborat un tratat 
despre iconomie, Despre universala iconomie (Περὶ τῆς καθόλου οἰκονομίας), care din 
păcate s-a pierdut; ideile acestui tratat se regăsesc în corespondența Sfântului Teodor. 
Studitul expune succint învățătura despre iconomie, raportându-se mai ales la tratatul 
cu același subiect al patriarhului Evloghie al Alexandriei27. 

În opinia lui Teodor, iconomia se opune acriviei. Iconomia constă într-o abatere 
aproape imperceptiblă de la rigoarea dreptului; această abatere este acceptată pentru 
moment cu condiția de a se evita orice prejudiciu adus canoanelor. Sfântul Teodor adaugă 
că aplicarea iconomiei se impune doar în circumstanțe grave; în egală măsură, folosirea 
iconomiei se justifică mai ales atunci când este vorba de binele public al Bisericii28. 

patriarh Nichifor și a altor oameni evlavioși, preaevlaviosul împărat a hotărât pedeapsa capitala împotriva 
maniheilor, cei [numiți] acum pavlicieni, și a athinganilor din Frygia și Lykaonia … deși era cu neputință 
ca cei cuprinși de acea rătăcire să se pocăiască”. 
24. Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 23: Lui Simeon monahul, in PG 99, (1903), col. 979-982. 
25. În acest sens, vezi Chifăr, 2010, 231-254. 
26. Vezi, Sf. Theodor Studitul, Epistulae II, 211: Lui Eftimie de Sardes, in PG 99, (1903), col. 1636-1637. 
27. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 49: Fiului Naucratie, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 56: „… Căci 
așa a scris și cel ce a pomenit acestea, cel întru sfinți Evloghie, arhiepiscopul Alexandriei, în cuvântul lui 
despre iconomie, de care ne-am și folosit în lucrarea scrisă de noi cu multă osteneală și intitulată Despre 
universala iconomie”. 
28. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 24: Lui Teoctist magistrul, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 18: 
„Căci definiția iconomiei, precum știi, este a nu anula nicidecum ceva din cele statornicite, nici măcar când 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

785

QUAESTIONES ROMANICAE VI

La fel ca patriarhul Evloghie al Alexandriei, Teodor Studitul distinge două tipuri 
de iconomie: cea care se utilizează pentru un timp limitat și cea permanentă: 

„Unele dintre iconomii s-au făcut de către Părinți «pentru o vreme», alte-
le «pentru totdeauna». «Pentru totdeauna» este când Sfântul Atanasie s-a folosit 
pentru cei din Italia de termenul «persoane» în loc de «ipostasuri». «Pentru o 
vreme» este cazul Apostolului cu tăierea împrejur (Fapte 16, 3), al Marelui Vasile 
cu Duhul Sfânt și cea de acum a dumnezeiescului Chiril. Acestea se fac până la o 
vreme, neavând nimic vrednic de învinuire, nici nu sunt cu ceva în afara legii, ci 
coboară ștacheta mai jos și nu țin de acrivia cea peste măsură. Căci aceasta este 
iconomia «pentru o vreme». Fiindcă nici doctorul nu este în stare să-l izbăvească 
mai degrabă pe cel neputincios din boală, nici calul neînfrânat nu poate fi pus cu 
ușurință în frâu, nici lemnul tare nu poate fi ușor tăiat, dacă cel cu multă expe-
riență în asemenea lucruri nu se folosește câte puțin de fluierături și lingușiri, de 
mângâieri și chemări blânde”29. 

Primul tip de iconomie – care durează un timp limitat – nu prezintă nimic 
condamnabil și ilegal. Părinții Bisericii au recurs adesea la acest tip de iconomie  ; 
„ea ține mai degrabă de prudența care îi recomandă medicului să dorească să extirpe 
cu orice preț rădăcinile răului și, deopotrivă, dresorului să redreseze pe câmp un cal 
nărăvaș. În aceste cazuri este de recomandat să se folosească procedee adaptate și la 
intervale scurte de timp” (Raï, 1973, 274). Pentru ilustrarea acestui tip de iconomie, Teodor 
Studitul menționează exemplul, devenit clasic, al Apostolului Pavel care se acomodează 
așteptărilor și cerințelor evreilor pentru a-i atrage spre dreapta credință. Teodor acceptă 
aceste principii întrucât el însuși fusese nevoit să le aplice ; astfel, el se abține pentru 
puțin timp să rupă comuniunea cu preot Iosif care binecuvântase unirea adulteră 
a împăratului Constantin al VI-lea cu verișoara sa, Theodota. Însă, Studitul nu-i 
recunoaște aceeași legitimitate celui de-al doilea tip de iconomie – cea permanentă – 
deși aceasta fusese folosită de către Sfântul Atanasie cel Mare în dezbaterile teologice 
referitoare la terminologia trinitară; se pare că Teodor respinge iconomia permanentă. 

Teodor Studitul admite că iconomia poate fi utilizată de către credincioșii și 
preoții ortodocși care, prin forța împrejurărilor, au relații cu ereticii sau cu cei care au 
intrat în comuniune cu aceștia din urmă30. În aceste situații, utilizarea iconomiei este 
permisă doar în caz de necesitate și în anumite condiții. Astfel, în niciun chip nu este 
îngăduită împărtășirea cu ereticii prin iconomie care înseamnă lepădare de Hristos31. 
Sfântul Teodor îi recomandă preotului ortodox, care, de teama prigoanei, îl pomenește 
pe episcopul său suspectat de erezie, să accepte comuniunea cu acesta din urmă prin 
iconomie, însă să nu se împărtășească cu el: „… despre preotul ortodox, dar care 
pomenește din frică de prigoană, pe episcopul eretic, … [îți răspund] iarăși: « dacă nu 
va liturghisi împreună cu un eretic și nu se va împărtăși cu unii ca aceștia, trebuie primit 

se îngăduie puțin pogorământ la vremea cuvenită și pentru un anumit motiv …”. 
29. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 49: Fiului Naucratie, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 57. 
30. Sf. Theodor Studitul, Epistulae II, 63: Fiului Naucratie, in PG 99, (1903), col. 1281 D, 1284 A. 
31. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 452: Egumenului Nichita, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), pp. 134-
135: „Așa stând lucrurile, oare nu tot cel ce are părtășie, adică se împărtășește de pâinea otrăvitoare se 
leapădă de Hristos, fiind departe [de El] și necuvios, afară numai dacă și-a revenit cumva prin pocăință?”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

786

QUAESTIONES ROMANICAE VI

unul ca acesta când e vorba de mâncat împreună și de psalmodiere și de binecuvântarea 
bucatelor (și aceasta prin iconomie), dar nu la dumnezeiasca împărtășanie »”32. De 
asemenea, Studitul îi îndeamnă pe credincioși să se împărtășească prin iconomie la 
un preot al cărui episcop îl pomenește pe mitropolitul său eretic; însă este absolut 
obligatoriu ca acel preot să nu slujească liturghia el însuși împreună cu ereticii: „… 
dacă deci trebuie să ne împărtășim de la un preot al [acelui] episcop ortodox am 
răspuns și în alte [dăți], în scrisorile către Evodie, că: « pentru iconomie, trebuie [să ne 
împărtășim], numai el [acel preot] să nu liturghisească împreună cu ereticii. Căci nu 
e nimic, de vreme ce îl pomenește pe episcopul ortodox, chiar dacă acela, de frică, îl 
pomenește pe mitropolitul său eretic»”33. În opinia Studitului, credinciosul ortodox care 
este întemnițat poate primi prin iconomie hrana necesară de la temnicerul său eretic: 
„Nu știu decât că de la paznicii de temniță [darurile] se primesc nu ca binecuvântări, ci 
ca trebuințe [necesități] sau din pricina iconomiei”34. 

Studitul consideră că unul dintre cele mai chibzuite tipuri de iconomie este 
tăcerea prudentă. Teodor recurge la tăcere cu ocazia sinodului ținut la Constantinopol 
în 806; el nu protestează în niciun fel împotriva reabilitării preotului Iosif 35. Tăcerea 
este indicată, atunci când este inutil și chiar periculos să-ți prezinți punctul de vedere: 
„… mi-am adus aminte de acel prorocesc [cuvânt] că «cel înțelept va tăcea în acea 
vreme, fiindcă este vreme rea» (Amos 5, 13)”36. 

De asemenea, Sfântul Teodor vorbește despre cei care acordă iconomia. În 
809, patriarhul Nichifor îi anatemizase, pe cei care nu doreau sub pretextul iconomiei 
să accepte reprimirea preotului Iosif în comuniunea Bisericii. Prin această măsură, 
patriarhul părea să-și rezerve dreptul de a utiliza iconomia și de a o impune enoriașilor 
săi. Sfântul Teodor lasă să se înțeleagă că iconomia, cel puțin în unele cazuri, este 
decisă într-un cadru sinodal și nu exclusiv de către un ierarh bisericesc. Un singur 
episcop nu poate să hotărască aplicarea unei iconomii; în acest sens este necesară 
fie o decizie luată de un sinod37 fie, pentru aplicarea iconomiei, se impune invocarea 
autorității unui sfânt38, deoarece sfințenia oferă garanția unei iconomii legitime 
oricărei măsuri derogatorii. De asemenea, împărații nu beneficiază de un drept special 
în privința aplicării iconomiei39 (Dagron, 1990, 7). 

Teodor însuși, din proprie inițiativă, a utilizat iconomia pentru o scurtă perioadă 
de timp față de preotul Iosif și tot el i-a pus capăt, din proprie inițiativă, la momentul 
oportun40. Mai precis, Teodor contestă în mod categoric, puterea episcopului sau a 
patriarhului de a scuti pe cineva de obligația de a respecta dispozițiile canoanelor41, 
deoarece, afirmă Studitul: „… puterea nicidecum nu a fost dată ierarhilor ca să poată 

32. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 40: Fiului Naucratie, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 49. 
33. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 49: Fiului Naucratie, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 59. 
34. Ibidem, p. 60. 
35. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 25: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), pp. 25-26. 
36. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 25: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), pp. 25-26. 
37. Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 33: Papei Leon al Romei, in PG 99, (1903), col. 1017-1021. 
38. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 30: Patriarhului Nichifor, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), p. 27: „Dar 
suntem de acord și cu insuflatele iconomii făcute de sfinți la vremea potrivită”. 
39. Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 33: Papei Leon al Romei, in PG 99, (1903), col. 1017-1021. 
40. Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 22, in PG 99, (1903), col. 1009 A. 
41. Ibidem, col. 985 C. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

787

QUAESTIONES ROMANICAE VI

face vreo călcare de canon, ci numai ca să urmeze cele dogmatisite și să calce pe urmele 
celor care le-au primit înaintea lor ; nu știu decât că ceva necanonic este și trecerea cu 
vederea [a canoanelor]”42. Episcopul singur sau împreună cu sinodul are puterea de a 
lega sau de a dezlega, nu în mod arbitrar, ci conform adevărului și strictei dispoziții a 
canoanelor și doar pentru un timp limitat43. Teodor Studitul contestă decizia patriarhului 
Nichifor de a-l reprimi în comuniunea Bisericii pe preotul Iosif. În opinia lui, decizia 
patriarhului este reprobabilă deoarece acesta comite abuzuri în domeniul iconomiei. 
El își argumentează punctul de vedere, afirmând că interdicția adulterului, precum a 
oricărui lucru care este interzis într-un mod absolut, nu admite nicio excepție44. „De 
vreme ce iconomia constituie o derogare de la regula comună și obișnuită a dreptului, 
trebuie ca aceasta să fie pusă în aplicare doar în caz de necesitate extremă și cu condiția 
să se urmărească un scop legitim” (Raï, 1973, 276). 

Concluzii
În numele acriviei, Sfântul Teodor Studitul respinge toate formele de iconomie. 

Învățătura despre iconomie formulată de către Sfântul Teodor evidențiază rigoarea 
și rigiditatea acestuia. În opinia sa, iconomia poate să tempereze rigoarea aplicării 
canoanelor, însă nu poate să suspende aplicarea dispozițiilor canonice. Însă, Sfântul 
Teodor contestă și faptul că utilizarea iconomiei constituie un drept exclusiv al ierarhiei 
bisericești care nu poate să decidă în mod discreționar atunci când este vorba de 
canoanele Bisericii. De asemenea, nu este permis să se acopere un abuz de putere prin 
aplicarea iconomiei. În privința aplicării iconomiei, Studitul nu face distincție între 
domeniul dogmatic și cel al disciplinei bisericești, fapt care îi conferă teoriei sale o 
rigoare și o rigiditate mult mai accentuate decât cele ale predecesorilor săi. 

 

Bibliografie 

Izvoare scripturistice și patristice
Biblia sau Sfânta Scriptură, București: Societatea Biblică Interconfesională din România, 1988.
PG = Patrologia Graeca; Patrologiae cursus completus, series graeca, éd. Jacques-Paul Migne, t. 1-161, Paris, 

1857-1866; 
Sfântul Teodor Studitul, [Scrisori]. 2006. Dreapta credință în scrierile Sfinților Părinți. Sfântul Theodor 

Studitul, Sfântul Ioan Gură de Aur, Sfântul Amfilohie de Iconium, vol. I, traducere din limba greacă 
veche de Pr. Marcel Hancheș, București: Editura Sophia; 

Sfântul Teofan Mărturisitorul, Cronografia. 2012. traducere din limba greacă, studiu introductiv și note de 
Mihai Țipău, București: Editura Basilica a Patriarhiei Române. 

42. Sf. Theodor Studitul, Scrisoarea 24: Lui Teoctist magistrul, trad. de Pr. M. Hancheș, (2006), pp. 20-21. 
43. Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 50, in PG 99, (1903), col. 1088 C. 
44. Sf. Theodor Studitul, Epistulae I, 44, in PG 99, (1903), col. 1077 D. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Istorie

788

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Lucrări, studii și articole
Bria, Ion. 1994. Dicționar de teologie ortodoxă (A-Z), ediția a II-a revizuită și completată. București: Ed. 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române; 
Chifăr, Nicolae. 2010. Iconologie și Iconoclasm. Studii privind disputa iconoclastă în secolele VIII-IX, Sibiu: 

Editura Andreiana; 
Chifăr, Nicolae. 2015. Sacerdotium et Imperium de la Hieria la Niceea (741-802), în Chifăr, Nicolae, 

Boicu, Dragoș (coord.), Imperium et Sacerdotium. Dinamica raporturilor Biserică-Stat în Imperiul 
romano-bizantin (306-867), Sibiu: Astra Museum, pp. 482-523; 

Chantraine, Pierre. 1968-1977. Dictionnaire étimologique de la langue grecque. Histoire des mots, I-IV, 
Paris: Les Éditions Klincksieck; 

Dagron, Gilbert. 1990. La règle et l’exception. Analyse de la notion d’économie, în Dieter Simon (ed.), 
Religiöse Devianz. Untersuchungen zu sozialen, rechtlichen und theologischen Reaktionen auf religiöse 
Abweichung im westlichen und östlichen Mittelalter. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, pp. 1-18; 

Dagron, Gilbert, Riché, Pierre, Vauchez, André (coord.). 1993. Histoire du Christianisme des origines à 
nos jours, vol. IV: Évêques, moines et empereurs (610-1054). Paris : Desclée; 

Duchatelez Kamiel, o. praem. 1970. La notion d’économie et ses richesses théologiques, în „Nouvelle 
revue théologique”, 92 / 3, pp. 267-292; 

Floca, Arhidiacon Prof. Dr. Ioan N.. 1992. Canoanele Bisericii Ortodoxe. Note și comentarii. Sibiu;
Gheorghescu, Arhim. Chesarie. 2001. Învățătura ortodoxă despre iconomia divină și iconomia bisericească 

(teză de doctorat în teologie, ediția a II-a), Mănăstirea Dintr-un lemn – jud. Vâlcea; 
Kazhdan, Alexander P.. 1991. Theodore of Stoudios, în Alexander P. Kazhdan, Alice-Mary Talbot (ed.), The 

Oxford Dictionary of Byzantium, vol. III. New York, Oxford: Oxford University Press, pp. 2044-2045; 
Lampe, G. W. H. 1961. A Patristic Greek Lexicon, Oxford: At The Clarendon Press; 
Leb, Ioan-Vasile, Bidian, Mircea. 2015. Relația Biserică-Stat în Imperiul Bizantin de la înlăturarea Irinei 

până la domnia lui Mihail al III-lea (802-842), în Chifăr, Nicolae, Boicu, Dragoș (coord.), Imperium 
et Sacerdotium. Dinamica raporturilor Biserică-Stat în Imperiul romano-bizantin (306-867), Sibiu: 
Astra Museum, pp. 524-560; 

L’Huillier, Pierre. 2006-2007. Duhul dreptului canonic ortodox, în „Anuarul academic”, SN, VII, 32, pp. 
7-16; 

Raï, Pierre. 1973. L’économie dans le droit canonique byzantine des origines jusqu’au XIe siècle. Recherches 
historiques et canoniques, în „Istina”, 18, pp. 260-326; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:34 UTC)
BDD-A28997 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

