
Limba şi literatura română

303

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (The Canon of Concentrationary Literature in Romania. Analysis of Two Works on 
Deportation During the Second World War: 20 de ani în Siberia by Anița Nandriș-Cudla and Noaptea 
by Elie Wiesel) The aim of my contribution is to fill a critical and historiographical void, theorizing the 
canon of “concentrationary literature” in Romania, whose richness proves the two volumes examined: 20 
de ani în Siberia by Anița Nandriş-Cudla and Noaptea by Elie Wiesel. Both Romanians, deported during 
the Second World War, tell through their terrible memories the dramatic events related to deportations. 
Anița Nandriş-Cudla was deported to Siberia and Elie Wiesel to Auschwitz; thanks to their testimonies 
they offer the possibility to historically reconstruct the deportations suffered by the Romanians during the 
war. Both of them needed time to transform their memories of the years spent in concentration camps into 
literary works, recognized as masterpieces. If a literary canon is understood as the set of literary values of a 
community for a given historical period, and if literature has an ethical value with which future generations 
must face, we can try to understand if there is a possibility, through the analysis of the two texts, to outline 
a canon of deportation literature in Romania.

Keywords: deportation, concentrationary literature, Second World War, Elie Wiesel, Anița Nandriş-Cudla.

Rezumat: Eseul va încerca să umple un gol critic și istoriografic prin teoretizarea canonului „literaturii 
deportării” din România, ale cărei bogăție și valoare sunt dovedite de cele două volume luate în considerare: 
20 de ani în Siberia de Aniţa Nandriş-Cudla și Noaptea de Elie Wiesel. Cei doi români deportați în timpul 
celui de-Al Doilea Război Mondial povestesc prin intermediul amintirilor lor teribile evenimente legate 
de deportări. Aniţa Nandriş-Cudla, născută Aniţa Nandriş și deportată în Siberia, și Elie Wiesel, deportat 
la Auschwitz, ne oferă prin mărturiile lor posibilitatea de a reconstrui istoric deportările suferite de români 
în timpul războiului. Amândoi au avut nevoie de timp pentru a-și transforma amintirile din anii petrecuți 
în lagărele de concentrare în opere literare, considerate azi capodopere. Dacă un canon literar este înțeles 
ca un set de valori literare ale unei comunități pentru o anumită perioadă istorică și dacă literatura are o 
valoare etică cu care trebuie să se confrunte generațiile viitoare, putem încerca, pornind de la analiza celor 
două texte, să înțelegem dacă se poate schița, contura un canon al literaturii deportărilor din România.

Cuvinte-cheie: deportări, literatură concentraţionară, Al Doilea Război Mondial, Elie Wiesel, Anița 
Nandriş-Cudla.

1. Conceptul de canon: definiție și dezvoltare
Cuvântul care denumește conceptul de canon provine din grecescul Kánon 

(baston, model, principiu) și datează din secolul al V lea î.Hr., când sculptorul Policleto 
a folosit acest termen pentru a se referi la un set de reguli şi măsuri care urmau să fie 
aplicate în crearea de opere de artă de orice fel. Aşadar, canonul este un ideal estetic, 
bazat pe raţionalitate şi rigoare (Diaconu 2014, 15).

Ida VALICENTI
(Sapienza Università di Roma)

Canonul literaturii deportărilor 
din România. Analiza a două opere 
despre deportare în timpul celui  
de-al Doilea Război Mondial: 20 de 
ani în Siberia de Anița Nandriş-Cudla 
și Noaptea de Elie Wiesel

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



304

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

Conceptul de canon ca ideal estetic fundamentat pe logica raţională va fi reluat 
și de Immanuel Kant în Critica rațiunii pure. În paragraful intitulat „Canonul rațiunii 
pure” din capitolul „Metodologia transcendentală”, Kant afirma: „Prin canon înțeleg 
ansamblul principiilor a priori de folosire corectă a unor anumite facultăţi de cunoaştere 
în genere. Astfel, logica generală, în partea ei analitică, este un canon pentru intelect şi 
raţiune în genere, dar numai în privinţa formei, căci ea face abstracţie de orice conţinut. 
Astfel, Analitica transcendentală a fost canonul intelectului pur, căci numai el este 
capabil de adevărate cunoştinţe sintetice a priori. Acolo, însă, unde nu este posibilă o 
folosire corectă a unei facultăţi de cunoaştere nu există un canon” (Kant, trad. Bagdasar, 
Moisuc 1998, 568). Apelul nostru la studiul lui Kant este menit să întărească ideea 
normativității implicate de conceptul de canon.

Prin urmare, un canon literar este un ansamblu de reguli impuse de o autoritate. 
Autoritatea și regulile sunt cele două elemente fundamentale ale conceptului de canon1. 
Pornind de la această condiție putem spune că, de fapt, canonul literar se referă în primul 
rând la estetică și apoi este expresia unei determinări istorice și ideologice. Deci, un 
canon poate așeza, într-o categorie literară, opere care prin intermediul propriilor valori 
determină un anume curent într-o epocă istorică (Martin 2009, 2). Canonul este un 
cod prin intermediul căruia lumea literară include sau exclude o anume operă literară 
sau artistică, acesta este un cod de valori prin aplicarea căruia anumite opere definesc 
identitatea unei comunități. Nu se realizează o grupare a scrierilor doar pe criterii 
estetice, ci și pe criterii etice. Pe lângă prezentarea unei realități externe este oferită 
și o reprezentare a unei realități interne, aceea a eului, a memoriei, a sentimentelor 
și a fluxului gândurilor. Este, deci, un receptacul al valorilor unei comunități dintr-o 
epocă istorică determinată. Astfel, canonul definește, prin mimesis, diverse moduri de 
reprezentare, o poetică colectivă a epocii, a existenței, estetica, etica, axiologia, ceea ce 
este sau nu este dorit și elegant, ceea ce este sau nu este politic corect (Boldea 2002, 34).

În postfaţa volumului Canonul Occidental al lui Harold Bloom, apărut în 
România, în 1998, Mihaela Anghelescu defineşte canonul literar ca pe o listă de autori 
consideraţi modele estetice de o anumită tradiţie care devin interlocutor şi unitate de 
măsură pentru autorii noi (Petraş 2008, 12).

Nicolae Manolescu afirmă despre canon: „Încet, încet, revine la suprafaţă discuţia 
despre canonul literar, abandonată în deceniul din urmă, după emergenţa ei imediat după 
1989. Abandonul se explică prin imposibilitatea formulării unor concluzii clare într-un 
moment istoric în care schimbările de natură politică, economică şi socială s-au dovedit 
a nu avea drept consecinţă şi o iminentă schimbare a canonului. Niciodată, de altfel, 
canonul n-a părut a fi impresionat direct de politic. Generaţia mea a fost contemporană 
cu două revoluţii, în 1947 şi în 1989. Regimul comunist, instalat confortabil ca urmare 
a abdicării silite a Regelui Mihai, a încercat să determine şi abdicarea canonului. După 
un deceniu şi jumătate s-a putut constata eşecul realismului-socialist, care impunea nu 
numai o nouă literatură, ci şi reevaluarea întregii istorii a literaturii din punct de vedere 
ideologic şi estetic, aşadar un nou canon” (Manolescu 2013, 1).

Pornind de la considerațiile lui Manolescu, obiectivul contribuției noastre este 
acela de a identifica, în caz că există, un canon al memoriei deportărilor din România în 
1. În Dicționarul de neologisme (1978) canonul este definit astfel: „regula care face parte dintr-un ansamblu 
de norme artistice obligatorii într-o anumită epocă: regulă rigidă, obligatorie” (Gogea 2015, 1).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

305

QUAESTIONES ROMANICAE VI

timpul celui de-Al Doilea Război Mondial pornind de la analiza a două opere, Noaptea 
de Elie Wiesel şi 20 de ani în Siberia de Aniţa Nandriş-Cudla, considerate capodopere2, 
care au o foarte mare valoare literară pe lângă cea documentară și care reprezintă o 
mărturie autentică a acelei perioade istorice. Acestea reprezintă literatura de deportare 
într-un tipar care se repetă urmând teme estetice și etice, lingvistice și de conținut, 
creând un model cu care alte opere pot fi confruntate. Firul conducător este constituit 
de memorie, de fluxul gândirii care, prin amintire, devine mărturie istorică.

2. Cele două romane. Un posibil canon al memoriei
Din punct de vedere estetic, cele două opere au drept caracteristică amintirea 

elaborată după ce au fost acceptate suferința suportată și norocul supraviețuirii. 
Literatura este un mod de a difuza, de a nu uita, de a depune mărturie, de a face 
cunoscut, de a duce mai departe. Amintirile sunt clare, autentice, pline de particular (de 
elemente specifice), textualizarea lor este o mașină a timpului care ne poartă în timpul 
celui de-Al Doilea Război Mondial, sub ocupația străină a României și la suferința 
suportată de românii de orice etnie, evreii din Transilvania, românii din Bucovina, fără 
deosebire. Ambii autori ai textelor amintite sunt cetățeni ai României, deportați fără să 
aibă vreo vină.

Romanul lui Wiesel, Noaptea, este împărțit în opt capitole fără titlu, tocmai pentru 
a gestiona mai bine amintirea aşa cum e ea, fluidă, rapidă. În schimb, 20 de ani în Siberia 
este o unică povestire, continuă, un flux fără întreruperi. Dar amândouă se caracterizează 
printr-un parcurs cronologic bine definit. Ambele opere pornesc de la amintirile lor din 
copilărie. Sunt, însă, două copilării diverse: Elie Wiesel se naște în 1928, la Sighet, în 
regiunea Transilvania, fiu al lui Sarah Feig și al lui Shlomo Wiesel, negustori, care îi 
transmit interesul pentru literatură și Torah: „Împlinisem doispreceze ani şi eram foarte 
credincios. În timpul zilei studiam Talmudul, iar la lăsarea serii, mergeam la sinagogă ca să 
jelesc distrugerea templului. Într-o bună zi, l-am rugat pe tata să-mi găsească un profesor 
care să mă îndrume în tainele Cabalei. Eşti prea tânăr pentru asta. Maimonide spunea că 
doar la treizeci de ani ai dreptul să te avânţi pe calea plină de primejdii a misticii. Înainte 
de asta trebuie să studiezi lucrurile fundamentale pe care poţi să le înţelegi la vârsta ta. 
Tata era un om educat, mai degrabă rece din fire. Nu-şi arăta sentimentele nici măcar în 
familie. Mai mult îl interesau străinii decât ai lui. Era deosebit de stimat de comunitatea 
evreiască din Sighet. Tot timpul oamenii veneau să-i ceară părerea în privinţa problemelor 
comunităţii, şi chiar referitor la problemele lor personale. În familia noastră eram patru 
fraţi. Hilda era fata cea mai mare. Bea era a doua soră; eu eram al treilea şi singurul băiat; 
iar Jidith, mezina familiei. Părinţii mei aveau o prăvălie în care îi ajutau la treabă Hilda 
şi Bea. Cât despre mine, locul meu era la şcoală, aşa spuneau ei” (Wiesel 2005, 9-10).

Aniţa Nandriş se naște în 1904, la Mahala, în regiunea Bucovina, din părinți 
țărani. Ambele copilării sunt fericite, senine. Wiesel se dedică studiului și începe să se 

2. Anița Nandriș, țărancă din Bucovina, a câștigat pentru scrierea ei, în 1991, premiul Lucian Blaga al 
Academiei Române, în timp ce Elie Wiesel, scriitor, se stabilește în America și va primi Premiul Nobel 
pentru pace în 1982, pentru această mărturie a sa. Supraviețuirea lor a căpătat un sens, cuvintele lor au 
făcut literatură, și citându-l pe Andrea Bianco, supraviețuitor al Shoah, „aceasta are rădăcini profunde în 
sufletul uman și, deci, nu poate fi o pasiune efemeră și caducă, ci este destinată să dea rod, oferind fructe 
tot mai frumoase” (Bianco 1946).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



306

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

apropie de Cabala, în timp ce Anița se ocupă de pământ și de gospodărie. Povestea ei 
începe astfel: „Prin câte poate trece o fiinţă ominiască fără să-şi dea siama3… Eu m-am 
născut în anul 1904, în Mahala, judeţul Cernăuţi4. Am fost şapte fraţi, şase băieţi şi eu, 
o fată. Părinţii au fost ţărani, adică gospodari, cum era timpul pe atunci. Aviau pământul 
lor, ţineau vite, cai, oi, porci. Să plătia un bir la stat, după cât pământ avia omul. Cu asta 
s-au ocupat părinţii. Copiii, dacă au crescut, au mers la şcoli mai departe. În anul 1914 
s-au început războiul mondial” (Nadriş-Cudla 2010, 27). 

România a intrat în război la 16 august 1916, alături de Antantă, cu scopul de a 
recâștiga teritoriile populate de români. România a fost la începutul secolului al XX-
lea într-o situație etnografică foarte specială: aproximativ 7.000.000 de români trăiau în 
vechiul Regat, alcătuit din cele două regiuni istorice (Valahia și Moldova); 4.500.000 în 
Transilvania, Banat, Bucovina (din Imperiul Austro-Ungar) și aproximativ 2.000.000 
în Basarabia, deci doar puțin mai mult de jumătate au trăit în interiorul granițelor 
României (Lupu 1919, 15). În urma Conferinței de la Versailles, România reușește să 
atingă acest obiectiv al unirii românilor în interiorul unui singur stat, iar la 1 decembrie 
1918 s-a născut „România Mare”. Transilvania și Bucovina vor fi cedate României în 
urma Tratatului de la Trianon din 1918, după aproape un secol și jumătate de ocupație 
austro-ungară. Anița își amintește de acest moment astfel: „Prin anul 1918 s-a terminat 
războiul. Bucovina noastră a ocupat-o România. [...] Când s-a terminat războiul, eu 
aviam patrusprezece ani” (Nandriș-Cudla 2010, 42).

Însă, imediat spațiul mioritic va fi zguduit de evenimentele celui de-Al Doilea 
Război Mondial. Prin Dictatul de la Viena din 1940, România pierde o parte din 
Transilvania în favoarea Ungariei. La 6 mai 1944, autoritățile din Ungaria au autorizat 
armata germană să treacă la deportarea evreilor din Sighet la Auschwitz-Birkenau. Elie 
3. Limba folosită de Anița Nandriș e bogată în regionalisme lexicale și gramaticale. Autoarea povestește 
că, după război, mama ei a fost bătută de niște hoți ruși, după care a trebuit să rămână imobilizată la pat, 
ceea ce a schimbat destinul Aniței, pentru că din cauza bolii mamei nu și-a mai putut continua studiile: 
„Mergiau câţiva paşi până aproape de poartă şi iarăşi să smuciau înapoi de îi aducia până aproape de grajd, 
căci erau cai foarte buni şi frumoşi. Au muncit aşa poate un cias sau mai bine. Noroc că mama nu le spunia 
cu rău, numa îi ruga frumos să aştepte să le deie un om să miargă. Dar lor, din contră, asta nu le trebuia. Şi 
deodată au grăit unu ceva pe limba lor cătră ceilalţi şi deodată au rădicat aceia biciurile asupra mamei. Ei 
aviau nişte biciuri împlitite de piele şi la capătu biciului trei viţă şi la capătu celor trei viţă făcute trei măgălii 
vânoasă ca piatra, de mărimia a trei nuci. Şi cu biciurile estia au început s-o bată pe mama. Noi copiii ne 
uitam pe feriastră de cum a ieşit mama afară şi când am văzut că o bat pe mama noi am ieşit toţi afară 
desculţi, desbrăcaţi cum ne aflam şi am început să răcnim. In timpu ista, ei au scos caii din ogradă şi s-au 
dus. Noi am luat-o pe mama de jos şi am adus-o în casă. Răcită, spărietă şi cu mari dureri, am pus-o pe pat. 
[…] Dacă mama s-a îmbolnăvit şi nu mai putea îmbla, a rămas toată sarcina pe mine. Pe mama de îngrijit, 
mâncare de făcut, pâne de copt, căci pe atunci nu să cumpăra pâne gata aşa ca acuma, de spălat, adică tot 
rându gospodăriei. Prin anu 1918 s-a terminat războiul. Bucovina noastră a ocupat-o România. […] Eu cu 
fratele Floria am rămas pe lângă gospodărie. Ni-a întârziat războiul şi nu am mai putut să urmăm şcoala” 
(Nandriş-Cudla 2010, 41-42). Chiar dacă limba folosită de Anița aparține unui anumit registru de limbă, 
scrierea sa deține o mare valoare literară și documentară, după cum afirmă Monica Lovinescu în postfață: 
„Lipsa de cultură o fereşte pe autoare de clişeele ce abundă în textele semidocţilor şi le fac greu suportabile: 
ea povesteşte cum respiră, cu cuvinte reîmprospătate de roua inocenţei. O literatură aurorală, cu o limbă 
bogată în toate nuanţele concretului şi care – insistăm asupra acestui lucru, infinit de rar – îşi poate îngădui, 
datorită naivităţii ei, să exprime sentimente de atâta vreme evitate de literatura cultă: iubirea de părinţi, de 
copii, de locul pe care Dumnezeu ţi l-a hărăzit pe acest pământ. O limbă neparazitată de cunoaştere, o limbă 
de dinainte de pomul binelui şi răului. De fapt, paradiziacă.” (Lovinescu în Id., 262-263).
4. Din 1991, satul Mahala și întreaga regiune Cernăuți fac parte din Ucraina independentă.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

307

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Wiesel își amintește: „Şi-apoi, într-o zi, evreii străinii au fost deportaţi din Sighet. Iar 
Moşe Ţârcovnicul era şi el un străin. Înghesuiţi în vagoane de vite de jandarmi unguri, 
evreii plângeau amarnic. Pe peron plângeam şi noi. Trenul a dispărut în zare; în urmă 
nu rămăsese decât un fum gros şi murdar. Am auzit, în spatele meu, un evreu suspinând. 
La ce ne putem aştepta? E război. Cei deportaţi au fost repede uitaţi. La câteva zile 
după ce plecaseră, a umblat zvonul că ar fi ajuns în Galiţia, că îşi găsiseră acolo de 
lucru şi erau chiar mulţumiţi de soarta lor” (Wiesel 2005, 12). Şi continuă să spună: 
„Apoi a urmat ghetoul. La Sighet s-au înfiinţat două ghetouri. Unul mare, în centrul 
oraşului, care se întindea pe patru străzi, şi un altul, mai mic, pe mai multe ulicioare de 
la periferia oraşului” (Id., 17-18). 

În 28 iunie 1940, în urma Pactului Molotov-Ribbentrop dintre Stalin și Hitler, 
nordul Bucovinei și provincia Herța împreună cu Basarabia vor trece sub ocupația 
armatei sovietice: „Prin luna iunie, tot în anul acela, pe la sfârşitul lunei, s-au retras 
românii de pe teritoriul Basarabiei şi a Bucovinei. Organizaţiile şi lumia ceia mai 
învăţată au ştiut mai din timp de lucru ista, dară cu vro două sau trei zile înainte a ştiut 
toată lumia. S-a făcut o zarvă, o răscoală în sat, de nu ştia lumea de care să se prindă. 
Armată nu era în sat, decât posturile de jandarmi. Au luat jandarmii o căruţă, au tras-o 
în prag la primărie, au încărcat toate documentele, arhiva, tot ce era mai principal. Ce 
nu a dovedit să încarce pe căruţă, au scos afară şi au dat foc. […] Eu aviam atâta de 
mare frică de moscali! Incă din timpul războiului care s-a început în anu 1914 s-a vârit 
atâta de mare frică în mine, căci acuma, cînd am văzut că vin a doilia oară, cu nu mai 
aviam inimă în mine. Fratele care trăia în gospodăria părintească tot nu era de acord să 
rămâie sub ocupaţia moscalilor” (Nandriş-Cudla 2010, 63-64). 

În 13 iunie 1941, în urma încercării unor tineri din Mahala de a fugi către 
frontiera cu statul român, sovieticii au decis deportarea suspecților susținători ai fugii. 
Anița își amintește: „Cam pe la jumătatea lunei ianuarie 1941, s-a strâns tineretu, flăcăii 
şi bărbaţii, tineri însuraţi, poate peste o sută de persoane, şi au plecat într-o noapte pe 
valea Prutului. A trecut graniţa în România printr-un sălişor care se chema Lunca […]. 
Cam pe la începutul lunei februarie, tot în anu 1941, s-a format a doilea transport de 
lume. Tineret, bărbaţi, flăcăi, fete şi neveste tinere, mult mai mulţi decât rându dintâi. 
S-au pornit iarăşi să triacă graniţa în România, dară de data asta nu li-a mărs. Au fost 
trădaţi. S-a găsit cineva şi i-a vândut. Numai ce au eşit din sat şi a fost miliţia anunţată. 
Au sunat îndată la graniţă şi acolo îi aştepta de acuma. Totuşi au dat năvală şi a trecut 
o mică parte, dar cei mai mulţi au fost cosiţi cu mitraliera şi au rămas morţi şi răniţi. O 
parte au fost prinşi şi luaţi la închisoare. Dintr-asta au început năcazurile. După un timp 
scurt, a venit miliţia în sat şi au început să facă cercetări” (Id., 74-75).

Destinele românilor din Transilvania și Bucovina s-au confruntat cu teribila 
experiență a deportării. Momentul de dinaintea tragediei deportării către lagărul de 
concentrare se caracterizează prin neîncredere, șoc, neputință și frustrare. Imaginea care 
domină paginile este aceea a caselor goale cu uși și ferestre deschise care dau în gol. Spune 
Wiesel: „Fiecare îşi ducea lucrurile în spate. În ochii fiecăruia se vedea suferinţa înecată 
în lacrimi. Încet, greoi, convoiul se îndreptă spre poarta ghetoului. [...] Plecau învinşi, 
târându-şi viaţa, părăsindu-şi casele, anii copilăriei lor, umili ca nişte câini bătuţi de stăpân. 
[...] Strada părea o piaţă părăsită. Găseai acolo orice: geamantane, portofele, valize, cuţite, 
farfurii, bancnote, acte, portrete îngalbenite. Toate acele lucruri pe care oamenii, o clipă, se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



308

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

gândiseră să ia cu ei, şi până la urmă le lăseseră acolo. Peste tot încăperile erau deschise. 
Uşile şi ferestrele căscate se dischideau către gol.” (Wiesel 2005, 23-24).

Când scrie, Anița retrăiește cu aceeași durere și groază ceea ce s-a întâmplat 
în acele zile, totul reînvie cu ajutorul cuvintelor așternute de ea: „Peste scurt timp au 
început să se mişce maşinile şi călăreţii miliţieni care stau înaintea primăriei. Ei aviau 
listele gata făcute pentru lumia care aviau de ridicat. Au mai luat din primărie câte un 
om ca să-i conducă, căci satul e destul de mare şi sunt uliţi încâlcite. Peste scurt timp, 
ce s-a început în sat, nici nu mai pot să povestesc. Au trecut vro 26 de ani de atunci şi 
acuma sunt cu condeiu în mână să pun aceste cuvinte pe hârtie. Mi să urcă păru în sus 
şi îmi mărg furnici prin tot trupu când îmi amintesc de momentele acelia. […] O mare 
groază şi frică a fost noaptia aceia. […] La casăle care au rămas goale, au pus câte un 
păzitor, ca să nu se împrăştie, că au rămas vite, porci, oi, gobăi felurite, gâşte, raţe, 
curcani. Afară de aiestea, rându gospodăriei, căruţă, plug, grapă, sicicarne, morişcă, în 
fine cit a muncit fiecare să lase în câteva minute” (Nandriş-Cudla 2010, 77-78).

Totul era al tuturor, nu mai aparținea nimic nimănui, oamenii erau absenți, șirurile 
se formau către trenul morții, desprinderea de cei dragi era iminentă. Elie și tatăl său 
sunt despărțiți de mamă și de cele trei surori, Hilda, Bea şi Ţiporà „cu părul blond bine 
pieptănat, ducând pe braţ o hainuţă roşie, o fetiţă de şapte ani. Bocceaua din spatele 
ei era prea grea pentru ea. Strângea din dinţi. Ştia deja că era zadarnic să se plângă. 
Jandarmii loveau în stânga şi-n dreapta cu bastoanele” (Wiesel 2005, 26).

Anița, împreună cu cei trei fii ai săi, este nevoită să își lase mama bolnavă într-
un pat, singură: „Când au văzut că am început să o îmbrac şi pe mama, atunci ei mă 
întriabă de ce o îmbrac eu şi nu să îmbracă ea singură. Eu li-am spus că ea e bolnavă şi 
nu poate să se îmbrace. Ei au început mai cu răul la mine, ce bolnavă, că la trup, la faţă 
nu arată slabă. Eu am început mai tare să plâng şi le spun, iacă, aşa-i bolnavă, nu poate 
singură să se stâpânească […] lasă, nu o mai îmbrăca, ea rămane. Imbrăcaţi-vă voi şi 
plecăm. […] Adinioară mă zbuciumam ce am să fac cu ea la drum, că i-a fi sărmana 
ei tare greu, dar acuma mi-i şi mai greu în suflet şi inimă cum să o las eu pe mama 
mea scumpă, bolnavă, fără nime lângă dânsa. Ea nu să poate sărmana stăpâni singură, 
nu poate să facă un pas să-şi ia o lingură de apă singură. Dar duşmanii nu m-au lăsat 
mult să mă gândesc. M-a prins unu de spate şi m-a repezit spre uşe să ies mai repede” 
(Nandriş-Cudla 2010, 82). După ce a ajuns la vagoanele de tren, a fost silită să se 
despartă și de soțul ei Chirică Cudlă. „Am ajuns la gară, la Sadagura. Acolo ni-a dat jos. 
Sta un şir mare cu vagoane, de cele de cărat vite, pline cu lume. A deschis un vagon de 
acelia, în care era destulă lume, şi m-a ticsit şi pe mine acolo cu copiii. In urma mea a 
trântit uşa şi a închis-o. Eu am început să strig, să răcnesc, să nu închidă, că încă trebuie 
să vie şi bărbatul meu” (Id., 84). Despărțirea a fost definitivă.

Vagoanele de vite supraîncărcate cu oameni, căldura – în ambele cazuri era 
sfârșitul primăverii – lipsa aerului, aglomerația, și nebunia oamenilor sunt elemente 
care fac parte din poveștile amândurora. Elie Wiesel povestește episodul doamnei 
Schächter, care urla înnebunită ca să aibă cineva grijă de foc. Ca să tacă a trebuit să 
fie bătută. „Doamna Schächter îşi pierduse minţile […] Foc! Văd un foc! Văd un foc! 
A fost o clipă de panică […] Nu ne-am revenit mult timp după şocul acestei trezirii 
cumplite. Tremuram de spaimă […]. Nefiind în stare să ne potolim angoasa, am încercat 
să ne alinăm singuri: a înnebunit, biata de ea… Cineva i-a pus o cârpă udă pe frunte, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

309

QUAESTIONES ROMANICAE VI

încercând s-o liniştească. Dar ţipetele femeii nu s-au oprit […]. O loviră de mai multe 
ori în cap, tare – ar fi putut s-o ucidă. Băieţelul stătea agăţat de ea. Nu ţipa şi n-a mai 
scos o vorbă. Nici măcar nu mai plângea” (Wiesel 2005, 32-33). Odată ce au redus-o 
pe ea la tăcere, au văzut din vagon focul negru care le va înghiți pe mama lui Elie și pe 
surioara de numai șapte ani cu bucle de aur, Ţiporà.

Anița povestește despre oameni înnebuniți care cântau. Își smulgeau părul și 
urlau. Oameni morți aruncați din vagoane, aproape o ușurare pentru ceilalți ca să poată 
respira mai bine: „Pe altu îl scotia mort şi rămânia pe pironu gării. Ce facia pe urmă 
cu el, noi nu ştim. La altă gară vedeai că îl scotia pe unu eşit din minte. Răcnia, cânta, 
săria, aşa ca omul stricat de cap.” (Nandriş-Cudla 2010, 87).

Trenul reprezintă metamorfoza minții umane. Totul plutea într-o ceață care se 
transfera nu doar asupra oamenilor, ci și asupra simțurilor lor. Instinctul de conservare, 
autoapărarea, amorul propriu, toate dispăruseră. Păreau suflete blestemate bântuind o 
lume a nimicului. Suflete condamnate să străbată spații până la capătul lumii. Ajunși în 
lagăr, începe calvarul listelor. Lista din dreapta și lista din stânga, un singur pas către 
viață, un singur pas către moarte. Erau ca niște copaci uscați în inima deșertului. Wiesel 
își amintește bagheta doctorului Mengele, tipicul ofițer SS-ist, baghetă care se mișca 
neîncetat, o dată la dreapta, o dată la stânga. „Bagheta se mişca fără încetare, când la 
dreapta, când la stânga. M-am trezit în faţa lui [...]. Bagheta s-a mişcat spre stânga. Am 
făcut o jumătate de pas înainte. Voiam să văd mai întâi unde-l trimiteau pe tata. Dacă ar 
fi luat-o la dreapta, m-aş fi dus după el. Bagheta indică spre stânga şi în cazul lui. Mi-am 
simţit inima ca uşurată de o povară” (Wiesel 2005, 38-39).

Și Anița își amintește lista de care depindea rația de mâncare. Cine era pe lista 
muncitorilor avea dreptul la 700 grame de pâine, cine intra pe lista celor care nu 
puteau munci (bătrâni, copii, bolnavi) avea dreptul la doar 300 grame de pâine: „A 
doua zi, a început să ne împărţiască la lucru. Ni-au scris pe o listă, fiecare familie 
câţi sunt în familie lucrători şi câţi jivenţ, adică batrâni şi copii care nu putiau lucra. 
Au făcut o listă şi au dat-o la magazin, ca să ne putem cumpăra pâne. Aviam dreptul 
de cumpărat, pentru un lucrator şiapte sute de grame de pâne, iar pentru un jivenţ, 
un bătrân sau copil, 300 de grame de pâine. Dar la pâne, nimic altceva decât apă.” 
(Nandriş-Cudla 2010, 88-89).

Foamea ucidea, îmbolnăvea corpul și spiritul. Aniţa spune asta: „La început a 
mers oliacă, dar nu pria mult. A început lumia să se îmbolnăvească, a început lumia 
să moară. Cu părere de rău şi cu ruşine, dar să spun drept ceea ce a fost. Ni-au umplut 
păduchii, că nu te mai puteai descurca. A dat o dizinterie între lume că îi trecia sânge 
două, trei zile şi să prăvăliau şi gata muriau. Doctorii nu erau, medicamente la fel. 
Vedeai cu ochii cum te sfârşeşti, dar nu aviai ce face” (Id., 106).

Rația de supă era cea care asigura supraviețuirea la Auschwitz. Ca să obțină rația 
de pâine pentru ea și pentru fiii săi, Anița reușea să reziste la toate. Făcea asta pentru 
ea și pentru cei trei fii, dragostea pentru ei a ajutat-o să treacă peste orice greutate. Așa 
scrie în prefața primei ediții din 1991, nepotul său, Gheorghe Nandriș: „În această 
sălbăticie a Siberiei a luptat pentru supravieţuire 20 de ani. Această extraordinară mamă 
și-a ocrotit copiii cu preţul vieţii dovedind o putere de sacrificiu şi o rezistenţă morală 
de excepţie. Renunţă la propria hrană în favoarea copiilor, străbate zeci de kilometri 
prin tundră cu groaza în suflet, în căutarea unor fructe cu care să-şi salveze copiii de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



310

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

scorbut, învaţă să conducă sania cu câini şi să facă din părul lor îmbrăcăminte pentru 
copii” (Nandriş-Cudla 1991, 5).

În același mod, Elie muncea din greu în lagăr ca să asigure pentru el și pentru 
tatăl lui puținul necesar suficient pentru a rămâne împreună, ca să nu moară. Pâinea, 
supa erau totul în viața lor. Ajunseseră să fie doar niște trupuri sau poate chiar mai 
puțin: niște burți flămânde de umplut. De altfel, doar burta simțea trecerea timpului. 
„Ne amorţiseră simţurile, totul se petrecea ca într-un fel de ceaţă. Nu mai puteam să ne 
agăţăm de nimic. Instinctul de conservare, de autoapărare, mândria – toate dispăruseră. 
Într-un ultim moment de luciditate, mi s-a părut că eram nişte suflete blestemate 
rătăcind prin limburi, între două lumi, suflete condamnate să rătăcească în spaţiu până 
la sfârşitul timpurilor, căutând-şi mântuirea, uitarea, – fără speranţa că le vor mai afla. 
[...] I-am aruncat o privire tatei. Cum se schimbase! Ochii se întunecaseră. Aş fi vrut 
să-i vorbesc, dar nu mi-am găsit cuvintele” (Wiesel 2005, 43-44).

Nu aveau timp să se obișnuiască într-un loc că imediat erau mutați în altul. 
Wiesel a fost dus de la Birkenau la Auschwitz, de la Auschwitz la Buna, de la Buna la 
Gleiwitz, de aici la Buchenwald, unde va fi salvat la sosirea americanilor. Anița a fost 
transferată din satul Bolşiareca din Siberia la Nadîm în tundră și, apoi, la Șuga lângă 
Marea Obi. În tundră i-a chinuit o foame teribilă, Anița însăși s-a îmbolnăvit de două 
ori, o dată de dizenterie, o altă dată de tifos. „Cum am întrat în spital, am văzut că e rău 
cu mine. Nu ziciam nimic din gură, numai în gând mă rugam la Dumnezeu să se îndure 
de mine, să mă lase între copii, să nu rămâie copiii aşa străini, fără tată, fără mamă, în 
pustiurile celia. Aşa de amărâtă şi cu gândul ista m-a dovedit timpiratura şi mai mult 
nu am ştiut nimic două săptămâni. Înainte de a mă trezi, parcă mi-a spus cineva: tu vrai 
aşa de tare să te duci la copii. Noi te lăsăm, ia-ţi trupul şi du-te. Parcă trupul îmi era 
despărţit de mine. Atunci eu mă gândesc: când mi-a zis, ia-ţi trupul şi du-te, da cum 
am să-l cunosc eu care trup e al meu, căci erau mai multe trupuri şi toate erau la fel. Şi 
parcă îndată mi-a dat în minte că uşor pot să-l cunosc care e al meu, căci în aceşti ani cât 
am trăit la «sever», din pricina că am lucrat greu sau din frig, mi-a eşit la mâna stângă 
o gotcă. Era acuma cât un ou de găină de mare. Şi în momentul ista, când mi-a spus că 
dacă plâng şi îmi pare rău aşa tare după copii să-mi iau trupul şi să mă întorc la ei, eu 
cu bucurie că mi-a dat în gând cum să-mi cunosc trupul şi să mă întorc la copii, m-am 
trezit şi am văzut că mă aflu în spital. Tare mult timp nu mi-a eşit visul acesta din minte. 
Am mai stat încă vro patru săptămâni în spital. Eram atât de slăbită că nu mă putiam 
ţinea pe picioare deloc.” (Nandriş-Cudla 2010, 143). Şi aproape că a ajuns să plângă 
după Siberia. „Nu era sate cu lume, măcar cât de departe, să poţi merge să găseşti ceva 
de-a mâncării, cum mergiam când eram în Sibiria. Aici nu era alta nimic, decât pădure 
şi apă”. (Id., 105).

Tot astfel relatează Elie Wiesel, când a ajuns la Auschwitz și a văzut „o poartă de 
fier, având deasupra o inscripţie Munca înseamnă libertate. Auschwitz. Prima impresie 
a fost că era mai bine decât la Birkenau” (Wiesel 2005, 48). Se dezvoltă un simț al 
obișnuinței, al adaptării fără a pierde, însă, capacitatea de a discerne între mai rău și mai 
puțin rău, între mai rău și cel mai rău. 

Foamea, mutările, condițiile de viață i-au făcut pe deportați să înfrunte boala, 
durerea, să își facă socotelile cu moartea și cu Dumnezeu. „Gândul de a muri, de a înceta 
să exist începea să mă fascineze. Să nu mai exist. Să nu mai simt nimic, nici oboseala, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

311

QUAESTIONES ROMANICAE VI

nici frigul, nimic. Să ies din rând, să mă las să alunec spre marginea drumului...” (Id., 
95). Le-a intrat în suflet un miros de cadavru care a rămas cu ei pentru toată viața. Ideea 
morții îi învăluia până la sufocare, dar, în același timp, tot ea le aducea salvarea. Ce 
minune să nu mai simtă durerea, frigul, foamea, oboseala. Singura rațiune de a nu se 
lăsa în brațele salvatoare ale morții era, pentru Anița, prezența fiilor, iar pentru Elie, 
prezența tatălui. „Faptul că tata era încă acolo a fost singurul lucru care m-a împiedicat 
să cedez. Alerga lângă mine, cu răsuflerea tăiată, la capătul puterilor, aproape să se 
prăbuşească, nu aveam dreptul să mă las să mor. Ce s-ar fi ales de el dacă eu n-aş mai 
fi fost? Eram singurul lui sprijin” (Id., 95-96).

Dar Dumnezeu unde era? Atât Anița, cât și Elie îl invocau adesea: „Dumnezeule, 
unde ești, unde te-ai ascuns?” Anița îl invocă, cere dreptate când este închisă pentru 
două luni doar pentru că bolnavă de tifos nu s-a dus la muncă. S-a rugat pentru fiii ei. 
„Am fost rămas numai schiletul, cum vediam odată prin cărţi. Ne uitam unu la altu şi 
gândiam, aice e sfârşitu nostru. Totuşi nu pierdiam  nădejdia în Dumnezeu. Ne rugam 
cu toţii la Dumnezeu să ne dăruiască putere şi să ne ajute cu puteria lui, să putem birui 
toate greutăţile ce stau împotriva noastră şi să putem eşi din prăpastia ceia, să nu ne 
rămâie ciolanile prin pustiurile celia aşa îndepărtate.” (Nandriş-Cudla 2010, 109).

Flăcările cuptorului crematoriului au înghițit pentru totdeauna credința lui Elie, 
nu se îndoia de existența lui Dumnezeu, ci de dreptatea sa absolută, care mai era măreția 
lui în fața acelei slăbiciuni și descompuneri, în fața trupurilor infirme și a spiritelor 
bolnave. „Vara se apropie de sfârşit. Anul evreiesc se încheia. În ajunul sărbătorii de 
Roş Hoşana, ultima zi a acestui an blestemat, tot lagărul era însufleţit de încordarea 
care domnea în sufletele tuturor. În ciuda a tot ce se petrecuse, această zi era diferită 
de toate celelalte. Ultima zi a anului. Cuvântul ultima suna foarte ciudat. Dacă era 
într-adevăr ultima zi? [...] Se lăsa noaptea. Din fiecare clădire veneau mereu alţi şi alţi 
deţinuţi, dintr-o dată pregătiţi să învingă timpul şi spaţiul, să le spună voinţei lor. «Ce 
eşti tu, Doamne» mi-am spus în sinea mea cu mânie, «în faţa acestei mulţimi chinuite, 
care vine să-şi strige în auzul Tău credinţa, mânia, revolta? Ce înseamnă măreţia Ta, 
Stăpâne al lumii, faţă în faţă cu toată această slăbiciune, descompunere, putreziciune? 
De ce continui să le tulburi sufletele bolnave, trupurile schiloade?” (Wiesel 2005, 74).

Elie este evreu, Anița este ortodoxă, dar l-au căutat pe același Dumnezeu. Elie 
este un evreu instruit și cu bună stare, crede în Dumnezeu, studiază Torah și vrea să 
se apropie de Cabala pentru a pătrunde în adevărul misticii ebraice. Anița are doar trei 
clase, a trebuit să renunțe la studii pentru a-și îngriji mama, imobilizată la pat după ce 
a suferit un linșaj din partea rușilor în timpul ocupației localității Mahala, de-a lungul 
Primului Război Mondial. Era legată prin credință de comunitatea căreia îi aparținea, 
cea ortodoxă, credea în Dumnezeu, îl invoca și se ruga la el în sinea ei. Nu mai existau 
bogați, oficiali, personalități, religii, ci doar condamnați la aceeași pedeapsă și fără să 
existe vreun motiv. Doar un sentiment de gol în adâncul inimii. 

Atât Anița Nandriș, cât și Wiesel au reușit să supraviețuiască ororilor provocate de 
deportările din timpul celui de-Al Doilea Război Mondial, suferite de cetățenii români. 
Iar supraviețuirea lor este istorie, amintirile lor sunt literatură, un cod, o axiomă cu care 
să trăim mai departe și în funcție de care să ne reglăm existența ca oameni.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



312

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

3. Valoarea literară a memoriei deportării.
Conceptul de canon este o construcție culturală, virtuală, chiar dacă de mare impact 

asupra ideii de literatură și asupra longevității și eficacității în interiorul sistemului culturii 
umane. Canonul este un instrument prin care pot fi rânduite paginile acestor autori care, 
cu istoriile lor, au un loc important în activitatea editorială de prestigiu național și, de 
asemenea, în activitatea educativ-didactică. „Memoria literaturii (fie ficţională sau non-
ficţională) este oglinda dublă, în care literatura se contemplă, se multiplică ca un ecou 
subversiv sau ludic, propunând implicit o reflecţie asupra ideii de mobilitate în timp şi 
spaţiu prin jocurile textuale ale referenţialităţii, în egală măsură trimitere a literaturii la 
ea însăşi ca şi la realul din care pornesc rădăcinile şi asupra căruia revine ca memorie. 
[…] Memoria literaturii desfăşoară în canonul postmodern strategii de reluare, trimitere, 
rescriere, punând în valoare capacitatea ei de a se constitui ca sumă sau ca bibliotecă, 
pentru care poetica scriiturii este inseparabilă de hermeneutică” (Milea 2006, 197).

Toate societățile comuniste au trebuit să facă față dilemei confruntării, chiar 
și aceleia literare, cu propriul trecut. În legătură cu aceasta, Manolescu precizează: 
„Euforia postdecembristă ne-a făcut şi ea să credem că, o dată cu societatea, se va 
schimba şi canonul. Nu s-a întâmplat însă nimic. Motivul nu e deloc misterios. Era 
nevoie să apară o literatură cu adevărat nouă pentru ca lectura întregii literaturi să 
se schimbe, cu alte cuvinte, ca să devină eficientă o selecţie diferită. O literatură cu 
adevărat nouă este necesarmente opera unei generaţii cu adevărat noi, capabilă să-şi 
impună felul ei cu adevărat nou de a citi întreaga literatură” (Manolescu 2013, 1).

Istoriografia literară din România pare să se găsească într-o complexă fază de 
tranziție, mai ales de generație, cu dorința de încerca cu orice preț să se confrunte 
cu probleme oarecum urgente, prin intermediul unor reflecții critice asupra surselor și 
temelor de cercetare care ar trebui să fie puse în aplicare (Bucur 2010, 225).

Există un canon al literaturii Holocaustului, dar nu există un canon pentru literatura 
deportaților, care nu sunt numai evrei și care nu au fost doar victime ale lui Hitler. Au 
fost deportări din România în Polonia, în Siberia, în Transnistria. Decidenții deportărilor 
au fost și unguri, și nemți, și ruși, și români. Hotărât să mențină suveranitatea teritorială 
a României cucerită prin Tratatul de la Versailles în 1918, Ion Antonescu s-a aliat cu 
Axa, ajungând principalul aliat est-european al Germaniei naziste. În octombrie 1941, 
începe campania de expulzare a 150.000 de evrei către Transnistria, teritoriu la est de 
fluviul Nistru, la acea vreme sub administrație românească. Purificarea etnică a devenit 
pentru legionarii lui Horia Sima un obiectiv primordial. Potrivit Comisiei Holocaustului 
pentru România, instituită în 2003 de către Elie Wiesel, sub responsabilitate română au 
fost uciși aproape 300000 de evrei, 11000 de țigani (romi), cea mai mare parte a lor în 
lagărele de concentrare din Transnistria5, unde autoritățile românești au instituit lagăre 
de muncă și lagăre de exterminare. Amintim printre acestea, lagărele de la Berezovka, 
de la Akmechetka, de la Domanevka, de la Bogdanovka. Nu trebuie uitate nici acestea, 
trebuie să rămână vii în amintire și vii pentru a fi studiate și înțelese pentru a nu se mai 
repeta vreodată.6

5. A se vedea și în ancheta realizată de Institutul Național al Holocaustului în România, în secția Victime, 
disponibilă și online: http://www.inshr-ew.ro/ro/holocaustul-din-romania/victime.html.
6. O altă mărturie găsim și în romanul lui Norman Manea, Întoarcereă huliganului. Manea și familia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

313

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Printre cele mai recente încercări de canonizare, se detașează „canonul occidental” 
propus de Harold Bloom în 1994, care conține lista cărților ce trebuie neapărat cunoscute. 
Iar, în sens personal, reprezintă o tentativă de a salva de la uitare lecturile cele mai 
importante ale unei întregi existențe. Cu alte cuvinte, este vorba de o listă a acelor opere 
literare pe care, citându-l pe Bloom, „lumea nu este dispusă să lase să moară” dar și de 
o alegere a textelor aflate în competiție pentru supraviețuire, un tip de raft ipotetic de pe 
care nu pot lipsi opere de documentare ca acestea analizate, care vorbesc despre mărturii 
ale istoriei unui popor, istorie pe care o povestesc (Bloom 1998, 413).

Rămâne deschisă problema unei posibile determinări și a unui canon în care să își 
afle locul opere care nu se referă doar la Holocaust. În actuala situație politică și socială, 
poate că nu e vorba doar de o identificare în mod kafkian a unui canon minor, ci mai degrabă 
de a reface, cum procedează Benjamin, de a propune o listă de lecturi fundamentale 
într-o stare de urgență a memoriei istorice. Un canon care să fie o „memoriatecă” sau 
o „sentimentotecă” colectivă. Literatura, încă de la începutul perioadei moderne, a 
aparținut națiunii; pentru a o defini se caută o graniță geografică, o cultură care să dea 
nume și substanță expresiilor sale, chiar dacă disparate (LaCapra 2004).

Astfel, prin intermediul acestor două opere literare prinde viață, într-o atmosferă 
deja densă de premoniții, un canon literar și istoric, o epopee în adevăratul înțeles al 
cuvântului în care, alături de personaje, putem asista la destinele lor, putem participa 
la războaie, călătorii, nenorociri, de fapt, vieți care se petrec și se săvârșesc până la 
capătul lor. Este urmărită pas cu pas, cu salturi în timp și în spațiu întreaga istorie 
a deportărilor din perioada celui de-Al Doilea Război Mondial. În fond, memoriile 
lor redau o parte din destinul uman al poporului român. Scrierile de acest gen sunt 
o modalitate prin care se încheie conturile cu propriul trecut, o modalitate pentru a 
cristaliza valoarea memoriei.

sa trăiesc la Burdujeni, un sat de lângă Suceava, care rămâne în urma Pactului  Molotov-Ribbentrop 
în interiorul statului român. În 1940, Antonescu proclamase Statul-Naţional-Legionar. „Ordonanţa din 
dimineaţa de 9 octombrie 1941 cerea ca: evreii oraşului să depună imediat la Banca Naţională aurul, 
valutele, acţiunile, diamantele, brilantele, pietrele preţioase şi să se prezinte în aceeaşi zi cu bagajul lor 
de mână la Burdujeni. Lagărul de concentrare din Suceava unde se aflau deja închişi 120 de evrei, fusese 
imediat desfiinţat, în perspectiva noilor măsuri” (Manea 2016, 90). 
Manea avea doar cinci ani când împreună cu familia sa și alți evrei din Bucovina a fost deportat în Transnistria 
rămasă sub administrație românească. Acele momente sunt prezentate astfel: „Tunetul din octombrie 1941. 
Tunetul şi fulgerul despicaseră, dintr-o dată, podeaua scenei. Expulsarea, convoiul exilaţilor, trenul, pustiul 
beznei. Hăul în care fuseserăm aruncaţi nu era leagăn de prunc. În urmă, doar strigătul disperat al Zânei 
Bune care nu vroise să-mi dea drumul din braţe şi se ruga patrule înarmate s-o lase să plece cu noi, în 
neant, ea, creştina, Sfânta Maria, împreuna cu păcătoşii de care nu se putea desparţi. Debarcarea nocturnă, 
împuşcăturile, ţipetele, jaful, baionetele, morţi, râiul, podul, frigul, foamea, frica, cadavrele: noaptea lungă 
Iniţierea. Comedia abia atunci şi acolo avea să înceapă. TRANS-NISTRIA. Dincolo de Nistru. TRANS-
TRISTRIA. Iniţierea preliminară naşterii. Da, ştiu cum arătam înaintea năşterii. Şi cum arătam după, în 
aprilie 1945, când apatrizii fuseseră, în sfârşit, repatriaţi în Patria care, iată, nu izbutise să scape de ei.” 
(Id., 72-73).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



314

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

Bibliografie
Bianco, Andrea, 1946. La lettura dei lager, în „Deportazione”, nr. 2, Februarie, 1946.
Bloom, Harold. 1998. Canonul Occidental. Traducere de Diana Stanciu. Postfaţa de Mihaela Anghelescu. 

Bucureşti: Univers.
Boldea, Iulian. 2002. Canonul în Literatura Română, în „diacronia.ro”, p. 32-37.
Bucur, Maria. 2010. Heroes and Victims: Remembering War in Twentieth-century Romania. Bloomington: 

Indiana University Press.
Diaconu, Virgil. 2014. Arte poetice. Canonul literar, în „Cafeneaua Literară”, nr. 6, August, p. 15-18.
Milea, Doiniţa. 2006. Memoria literaturii: aderenţă ş regăsirea în canonul literar şi cultural francez, in 

Ana Guţu (coord.), La francopolyphonie comme vecteur de la communication/ Francopolifonia ca 
vector al comunicării, Chişinau: Ulim.

Gogea, Simona Maria. 2015. Canonul literar în România de azi, în „documents.mx”, Decembrie 01, p. 
1-6, disponibil online la https://documents.mx/documents/canonul-literar-in-romania-de-azi.html, 
accesat ultima dată la 15 noiembrie 2017.

Kant, Immanuel. 2005. Critica Raţiunii Pure. Traducere de Nicolae Bagdasar, Elena Moisuc. Bucureşti: 
Editura IRI.

LaCapra, Dominick. 2004. History in transit: Experience, Identity, Critical Theory. Ithaca: Cornell 
University Press.

Lupu, Nicolae. 1919. Rumenia and the War. Boston: Richard G. Badger.
Manea, Norman. 2016. Întoarcereă huliganului. Iaşi: Polirom.
Manolescu, Nicolae. 2013. Despre canonul literar, în „România Literară”, nr. 24, p. 1-2.
Martin, Mircea. 2009. Canonul şi valorile. Plenuri. Bucureşti: Facultatea de Litere, Universitatea din 

Bucureşti, p. 1-6, disponibil online la http://www.anpro.ro/html/date/s10_2009_comunicari.pdf, 
accesat ultima dată la 15 noiembrie 2017.

Nandriş-Cudla, Aniţa. 1991. 20 de ani în Siberia. Destin bucovinean. Postfaţa de Gheorghe Nadriş. 
Bucureşti: Humanitas.

Nandriş-Cudla, Aniţa. 2010. 20 de ani în Siberia. Amintiri din viaţă. Prefaţa de Gheorghe Nadriş. Postfaţa 
de Gheorghe Nandriş şi de Monica Lovinescu. Bucureşti: Humanitas.

Petraş, Irina. 2008. Literatură română contemporană: o panoramă. Bucureşti: Ideea Europeană.
Wiesel, Elie. 2005. Noaptea. Traducere de Diana Crupenschi. Bucureşti: Univers.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:48:21 UTC)
BDD-A28955 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

