
98

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (Sources of humour in Petronius’ Satyricon) There are shared opinions about the quality of 
humour practiced by Petronius in his Satyricon, the only satirical prose of the roman literature that survived 
until today. While some approaches highlights the multitude of allusions to people or events contemporary 
with the author, key elements of a juicy and coarse humour meant to entertain a narrow audience composed 
of people who were able to immediately recognize the cultural references employed, other approaches are 
focused almost entirely on the banquet scene in order to discover there that primitive and universal humour 
of making fun of somebody, that resonates so well with both the ancient reader and the contemporary one. 
This paper tries to demonstrate that there are many other sources of humour in Satyricon, and that they can 
become visible once we identify and highlight the elements of a certain type of situational humour that, 
having its origin in antique theatre, reveals itself only by visual reconstruction using imagination.

Keywords: comedy, humour, parody, satire, theatre

Rezumat: Există opinii divergente cu privire la calitatea umorului practicat de Petronius în Satyricon, 
unica proză satirică din literatura romană păstrată până astăzi. În timp ce unele abordări pun accentul pe 
mulţimea de aluzii subtile la adresa unor persoane sau evenimente contemporane autorului, acestea fiind 
considerate elementele cheie ale unui umor suculent şi grosier, menit să distreze o audienţă restrânsă, 
alcătuită din cunoscători ai referinţelor culturale folosite, altele se concentrează aproape în exclusivitate 
asupra scenei banchetului, descoperind în ea acel tip de umor primitiv şi universal, născut din râsul pe 
seama celuilalt, care rezonează atât de bine şi cu cititorul antic, şi cu cel contemporan. Articolul îşi propune 
să arate că există şi alte surse de umor în Satyricon, ele devenind vizibile atunci când sunt identificate şi 
puse în evidenţă elementele unui anumit tip de umor de situaţie care, avându-şi originea în teatrul antic, se 
relevă doar prin reconstituire vizuală, cu ajutorul imaginaţiei. 

Cuvinte-cheie: comedie, parodie, satiră, teatru, umor

Din perspectivă filosofică, umorul1 ne apare ca un concept evaziv, bănuit a fi 
adesea doar o mască în spatele căreia s-ar ascunde o viziune tragică asupra lumii2. Pe 
de altă parte, miturile, creaţii esenţiale ale umanităţii, conţin umorul în însăşi structura 
lor, sub forma concepţiei că totul e posibil în lume, echivalentă în fapt ideii că totul e 
un joc (Huizinga 2002: 206). Între aceste două coordonate, a tragicului şi a ludicului, 
poate fi plasat, în mod confortabil, şi Satyricon-ul lui Petronius, cu condiţia, desigur, să 
le privim pe ambele prin prisma culturii romane.

Deşi au recunoscut întâietatea grecilor în literatură, romanii s-au mândrit 
întotdeauna cu faptul că satira este „o creaţie în întregime originală, un gen literar 
autentic roman” (Cizek 1991: 7). Această idee, regăsită în multe studii de specialitate, îşi 
1. Vom folosi, în acest articol, termenul de umor în sens larg, cuprinzând în el toate manifestările umane 
aparţinând sferei comicului. De menţionat că, în unele accepţiuni, umorul este el însuşi o categorie estetică 
aparţinând comicului, el desemnând o formă uşoară a acestuia ce constă în „identificarea elementelor 
incompatibile sau absurde ale unei situații” (DEX Online).  
2. Pentru Kierkegaard, comicul, înţeles ca esenţă a umorului, este de aceeaşi natură cu tragicul: „Comicul 
şi tragicul sunt similare deoarece amândouă se bazează pe contradicţie” (Kierkegaard 2009, 431).

Daniel HAIDUC
(Universitatea de Vest din 

Timișoara)

Surse ale umorului în 
Satyricon-ul lui Petronius

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

99

QUAESTIONES ROMANICAE VI

are originea într-o afirmaţie făcută de Quintilian în lucrarea sa Institutio oratoria: satira 
quidem tota nostra est (10.1). Tradusă de obicei sub forma „satira este în întregime 
a noastră”, ea pare raţională şi tranşantă, dar numai pentru că se omite traducerea 
cuvântului quidem, purtătorul, în contextul dat, a unei certe încărcături emoţionale, 
el fiind echivalent unui oftat de uşurare al retorului roman la descoperirea (în urma 
înşiruirii unei lungi liste de lucrări de origine greacă recomandate unui student în arta 
oratorică) faptului că există totuşi un lucru (genul satiric) despre care „noi romanii 
putem pretinde că este al nostru în întregime” (Freudenburg 2005, 2). 

În fapt, afirmaţia lui Quintilian este subiectivă şi exagerată, cercetările arătând 
că operele satirice latine, începând cu lucrările primilor autori romani de gen – Ennius 
şi Lucilius în secolele III - II î.Cr. –, au fost influenţate de lucrări greceşti mai vechi, 
mergând chiar până în secolul V î.Cr. În general, există un consens în privinţa faptului 
că satira, ca gen literar distinct, are ca punct de plecare opera filosofului şi scriitorului 
Menip din Gadara, cel care tratase, în secolul III î.Cr., într-o formă liberă şi hazlie, 
probleme de etică, criticând caustic erorile filosofilor şi emfaza oratorilor din vremea sa. 
Însă atitudinea critică faţă de defectele morale şi prezentarea lor sub formă umoristică, 
umorul popular, este o caracteristică a tuturor civilizaţiilor, chiar dacă nu s-a manifestat 
ca o practică literară conştientă decât odată cu civilizaţia greacă, unde comedia, încolţită 
din komos-ul sărbătorilor dionisiace, apare investită încă de la început cu atributele 
satirei, fiind menită, conform lui Aristofan, mai întâi să-i facă pe oameni să râdă şi apoi 
să gândească (Panaitescu 2003, 47).

Este interesant însă faptul că filosofii greci au fost înclinaţi să privească în mod 
negativ umorul, începând cu Platon, unul din cei mai influenţi critici ai acestuia. Pentru 
filosoful grec, comedia aduce tulburare sufletului,  umple de ridicol pe oameni şi pe zei 
deopotrivă, îi coboară spre vulgaritate şi le strică echilibrul psihic (Republica 6.389c). 
În acest sens, râsul apare ca o emoţie ce scapă controlului raţiunii, fiind mai puţin un 
efect al comicului, al prezenţei de spirit şi bunei dispoziţii, cât o izbucnire violentă, semn 
al atitudinii dispreţuitoare sau batjocoritoare faţă de semeni. În opinia lui Platon, râsul 
constituie expresia unei răutăţi intenţionate, îndreptate de obicei asupra ignoranţilor, 
a acelor indivizi care tind să-şi supraestimeze condiţia, considerându-se mai bogaţi, 
mai buni sau mai virtuoşi decât sunt în realitate, iar această răutate, manifestată prin 
plăcerea de a râde pe seama lor, este chestionabilă din punct de vedere moral (Philebus, 
48-50). Din acest motiv, susţine marele filosof, comedia trebuie controlată strict: „Vom 
impune ca astfel de reprezentări să fie lăsate sclavilor sau străinilor angajați și să nu 
primească nici fel de consideraţie serioasă. Nici o persoană liberă, fie că este vorba de 
o femeie sau de un bărbat, nu va găsi lecții în ele.” (Legile 7.816e, 11.935e). Atitudinea 
critică faţă de umor, însuşită şi de Aristotel, care considera că râsul exprimă dispreţ 
(Etica nicomahică 4.8), sau de filozofii stoici, care susţineau că râsul diminuează 
autocontrolul, s-a propagat apoi în gândirea creştină timpurie, influenţând astfel 
întreaga cultură europeană până în perioada modernă.

Pe de altă parte, spaţiul latin pare să fi fost mult mai permeabil la umor, poate 
şi pentru că, la romani, cel puţin la început, genul satirei a fost destul de permisiv, 
poemele cu conţinut moralizator fiind adesea însoţite de elemente dramatice de tip 
pantomimă, dialog, muzică sau joc de scenă (de aici şi opinia că termenul satura, dat 
acestor creaţii, ar proveni de la satura lanx, o farfurie conținând un amestec de fructe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



100

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

și alte alimente, oferite ca ofrandă zeiței Ceres). Prin diversitatea tematică abordată, de 
la adaptarea liberă a pieselor de teatru greceşti la introducerea unor elemente autohtone 
aparţinând improvizaţiei şi farsei, de la hazul pe seama convenţiilor sociale ale vremii 
până la ironia şi sarcasmul folosite în sublinierea faţetelor ridicole ale politicii şi a vieţii 
de zi cu zi, autorii latini au reuşit să pună bazele unei culturi a râsului care a ajuns la 
apogeu în comediile lui Plaut şi Terenţiu şi s-a desăvârşit apoi prin poemele satirice ale 
lui Horaţiu şi Iuvenal3.

În acelaşi timp, fideli unei îndelungate tradiţii oratorice, romanii au teoretizat 
destul de mult pe marginea conceptului de umor. Astfel, în celebra sa lucrare De oratore, 
Cicero analizează capacitatea vorbelor de duh de a crea efecte retorice într-o pledoarie 
fără a afecta autoritatea discursului, iar în Rhetorica Ad Herennium4, un manual de 
artă oratorică, afirmă că „[tonul] glumeţ5 poate, în anumite circumstanţe, să provoace 
un râs decent şi onorabil” (3.13), probabil o aluzie la ideea platoniciană a râsului ca 
manifestare necontrolată. În aceeaşi lucrare, marele orator include şi o lungă listă a 
modalităţilor de a fi amuzant:

Si defessi erunt audiendo, ab aliqua re quae risum movere possit, ab apo-
logo, fabula veri simili, imitatione depravata, inversione, ambiguo, suspicione, 
inrisione, stultitia, exsuperatione, collectione, litterarum mutatione, praeter ex-
pectationem, similitudine, novitate, historia, versu, ab alicuius interpellatione aut 
adrisione. (Rhetorica ad Herennium I.VI) „Dacă ascultătorii au obosit deja de 
atâta ascultat, vom începe cu ceva care ar putea provoca râsul: o fabulă, o poveste 
plauzibilă, o caricatură, o inversiune ironică a sensului unui cuvânt, o ambigui-
tate, o insinuare, o persiflare, o naivitate, o exagerare, o recapitulare, un joc de 
cuvinte, o întorsătură neașteptată, o comparație, o poveste romantică, o anecdotă 
istorică, un vers, o provocare sau un zâmbet de aprobare îndreptat spre cineva”6.

Urmaşul lui Cicero, Quintilian, ţine să-l completeze şi chiar să-l critice uneori, 
susţinând, din postura de fin practician al umorului de calitate, că „glumele bazate pe 
natura lucrurilor au mai mult spirit şi sunt mai elegante” (Institutio Oratoria 6.3.57). 
În general, se acceptă faptul că Quintilian este mai sistematic decât Cicero, în lucrarea 
sa Institutio Oratoria, el dedicând umorului un întreg capitol7 sub numele De risu. 
Discipolul său, Pliniu cel Tânăr, îşi aduce şi el contribuția la teoria umorului, punând 
pe seama naturii umane înclinaţia spre divertisment, fără însă a amesteca glumele sau 
farsele cu ocupaţiile serioase. El îi sfătuieşte pe oratorii vremii să compună şi poeme 
hazlii, deoarece „uneori glumele aduc faimă nu mai puţină decât lucrările serioase” 
(Epistulae 7.9.10).

3. Este contextul în care opera satirică vastă a scriitorului şi savantului roman Marcus Terentius Varro 
(estimată la 150 de cărţi, din care s-au păstrat 90 de titluri şi în jur de 600 de fragmente), alcătuită în 
principal din texte numite sugestiv Saturarum Menippearum libri, a făcut ca acestuia să i se atribuie 
paternitatea satirei menipee.
4. Lucrarea este atribuită de către unii cercetători lui Lucius Cornificius, însă traducătorul Harry Caplan, 
în introducerea la ediţia Loeb 1964, face o convingătoare demonstraţie a faptului că ea nu poate aparţine 
decât lui Cicero.
5. Cicero a stabilit patru tonuri posibile ale unei conversaţii: demn, explicativ, narativ şi glumeţ.
6. Traducere D.H.
7. Capitolul III din cartea a VI-a.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

101

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Contextul în care Petronius îşi elaborează Satyricon-ul este unul mai aparte, 
deoarece autorul face parte din cercul de apropiaţi ai împăratului Nero, personaj plin 
de contradicţii care, pe drept sau nu denigrat de către mulţii săi duşmani, a rămas în 
memorie ca „un monstru criminal, nebun sângeros, care i-a trimis la moarte pe ai 
săi şi a dat foc Romei din pură plăcere” (Cizek 1986, 20). Imaginea pare a fi destul 
de aproape de faptul istoric, comportamentul paranoic, tendinţa de a vedea peste tot 
duşmani şi primejdii, fiind confirmat din plin în momentul descoperirii complotului lui 
Piso (Tacitus, Annales 15.57.5), complot căruia i-au căzut victime nu doar uneltitorii 
direcţi, ci şi alţi apropiaţi, printre care scriitorul Petronius.

Gaius Petronius Arbiter a fost, fără îndoială, unul din favoriţii împăratului și se 
spune că şi-ar fi îndeplinit conştiincios îndatoririle oficiale până să fie arestat şi acuzat 
de trădare, iar motivaţia pedepsirii lui rămâne şi astăzi neclară, deşi s-a vehiculat adesea 
ideea că tocmai Satyricon-ul a constituit cauza căderii în dizgraţie a celui supranumit 
„arbitrul eleganţei”. Desigur, este posibil ca Petronius, ca şi mulţi alţii, să fi fost doar 
victima mai mult sau mai puţin inocentă a unor uneltiri de palat. Totuşi, este greu de 
crezut că cercul de prieteni care cunoştea textul respectiv ar fi putut să-l ferească de 
urechile împăratului, ceea ce înseamnă că, în momentul în care scriitorul a fost supus 
rechizitoriului, romanul său satiric a putut fi cu uşurinţă interpretat retrospectiv ca fiind 
injurios la adresa lui Nero, dacă mai era nevoie de un capăt de acuzare în plus, deoarece 
el conţinea, afirmă cunoscătorii, o mulţime de referinţe, mai mult sau mai puţin directe, 
la obiceiurile şi caracterul omului din fruntea imperiului.

În ce priveşte umorul din Satyricon, multe studii critice ţin să evidenţieze imediat 
comicul irezistibil al confuziilor literare şi mitologice sau umorul gros, extravagant, 
suculent, prelungit până la licenţios, care situează textul direct în zona burlescului, 
conotaţia suplimentară de spectacol a acestui termen fiind întru totul potrivită naraţiunii. 
În general, însă, părerile rămân împărţite. Pentru unii cercetători, aluziile la adresa 
unor persoane sau evenimente contemporane autorului (inclusiv la adresa lui Nero), 
completate de o abordare originală, pentru acele timpuri, a personajelor – descrise în 
detaliu din punct de vedere al înfăţişării, discursului sau comportamentului –, constituie 
cheia unui umor special, menit să distreze o audienţă restrânsă alcătuită din prieteni şi, 
în general, din persoane capabile să recunoască imediat referinţele culturale folosite. În 
schimb, pentru alţii, Satyricon-ul, în ciuda numelui său, nu este considerat a fi o satiră, 
ci mai degrabă o imitație a unora dintre vechile comedii grecești în care erau povestite 
faptele satirilor și zeităților grotești ale spaţiului elenistic.

Această a doua concepţie ridică din start câteva probleme. Este, oare, ideea unui 
grup de homosexuali promiscui, care călătoresc dintr-un oraş în altul, amuzantă doar 
datorită referinţelor la poveştile comico-sentimentale ale unor iubiţi ideali care îşi caută 
perechea? Depinde umorul din Satyricon de capacitatea cititorului de a vedea textul 
ca o parodie a romantismului grec? Probabil că nu. Encolpius, Giton sau Ascyltos sunt 
amuzanţi pentru că reuşesc să contrazică în mod direct normele și valorile culturale și 
sociale convenționale ale lumii mediteraneene, ceea ce înseamnă că, pentru cititorul 
roman, peripeţiile lor ar fi trebuit să pară intrinsec amuzante, fără a fi nevoie de invocarea 
vreunei referințe literare exterioare (Prag, Repath 2009, 44).

Există şi abordări mai savante, care propun realizarea unor conexiuni directe ale 
lucrării lui Petronius cu imaginarul cultural roman prin intermediul altor opere celebre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



102

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

ale latinităţii, spre exemplu Eneida lui Vergiliu. În acest caz, juxtapunerea dintre febra 
eroică a lui Eurialus, unul din eroii troieni, şi situaţia patetică a lui Encolpius ar fi nu 
doar plină de umor în sine, ci ar crea şi o anumită disonanţă comică între categoriile 
literare ale epicului şi romanului (Prag, Repath 2009, 58). Cu alte cuvinte, un cititor 
care gustă umorul petronian înţelege foarte bine aluziile presărate în text, dar şi 
incapacitatea personajului principal de a se ridica la înălţimea lor, şi râde de Encolpius 
cu un sentiment satisfăcător de superioritate (Severy-Hoven 2014, 13). 

Înţelegem acum de ce este atât de ofertantă această cheie de interpretare. Pentru 
că umorul născut din râsul pe seama celuilalt rezonează foarte bine şi cu cititorul antic, 
şi cu cel de astăzi, este un umor în aceeaşi măsură primitiv şi universal. Şi înţelegem 
şi de ce, atunci când este vorba de Satyricon, cercetătorii observă umorul în primul 
rând în scena petrecerii din casa lui Trimalchio, acolo unde majoritatea participanţilor, 
prezentaţi în detaliu de Petronius, sunt deficitari din punct de vedere intelectual şi 
cultural. Altfel spus, este „un simpozion al idioţilor” (Prag, Repath 2009, 38).

Această perspectivă simplificatoare ridică însă o problemă. Pentru cititorul 
modern, acest tip de umor funcţionează bine doar atunci când reuşeşte să rămână 
un observator extern, neimplicat, care tratează cu egal interes, sau dezinteres, de 
pe o poziţie superioară, toate personajele, căutând permanent imagini, gesturi sau 
vorbe care să-i stârnească râsul. Însă talentul narativ al lui Petronius şi complexitatea 
personajului Encolpius sunt elemente de natură să ducă la o implicare mult mai 
mare a cititorului în poveste prin forţarea adoptării unei perspective subiective – 
întâmplările sunt narate la persoana I – aparţinând unei persoane ale cărei motivaţii 
sunt greu de înţeles. Din acest motiv, faptul că destui cercetători nu găsesc prea mult 
haz în scena ospăţului nu este deloc întâmplător. De la arhitectura labirintică a casei 
lui Trimalchio şi până la ritualurile complicate puse în scenă pentru participanţi, 
totul favorizează o anumită rupere de realitate, alunecarea într-un spaţiu imaginar 
seducător şi în acelaşi timp manipulator, în care sclavii, mâncarea şi arta se amestecă, 
nimic nu este ceea ce pare a fi, iar oaspeţii, prinşi în capcană, nu se pot sustrage 
participării la un spectacol care are ca unic scop amuzamentul gazdei. Trimalchio 
se întrece în a face farse tuturor, servitorilor şi oaspeţilor deopotrivă, iar cititorul 
modern, pierdut printre ei, dezorientat de decorul în continuă mişcare şi lipsit de 
referinţele culturale necesare înţelegerii mecanismelor subtile ale societăţii în care 
s-a trezit aruncat, nu prea are motive să râdă.

Desigur, nu putem exclude ideea că autorul roman urmăreşte să-şi distreze 
contemporanii tocmai prin excesul de fapte narative, care completează şi amplifică 
excesele de toate felurile la care se dedau personajele romanului. În acest sens, este 
semnificativ faptul că, deşi autorul Satyricon-ului se inspiră în mod evident din 
Horaţiu şi cina lui eşuată (Satirae 2.8), el se abate în mod semnificativ de la model. 
În timp ce Horaţiu transformă cina lui Nasidienus într-un dezastru prin prăbuşirea 
bruscă a acoperişului şi împrăştierea invitaţilor (arătându-şi astfel dispreţul faţă de 
astfel de manifestări), ospăţul din casa lui Trimalchio pare să continue la nesfârşit. 
Petronius îşi supune personajele unei lungi serii de suprastimulări senzoriale (vizuale, 
olfactive, gustative, tactile), prelungite până la saturaţie, care-i aduc pe aceştia în pragul 
îmbolnăvirii. Nenumărate feluri de mâncare sunt introduse în scenă unul după altul cu 
o „ingeniozitate grotescă”, fiecare fel este însoţit de o iluzie vizuală sau o farsă şi toate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

103

QUAESTIONES ROMANICAE VI

sunt împănate cu glume ieftine şi mişcări de scenă care ameţesc minţile participanţilor 
deopotrivă cu stomacurile lor.

Există însă suficiente alte motive de amuzament în Satyricon. Nu putem să nu 
zâmbim atunci când Trimalchio este descris ca „un om tare de soi, care are în tricliniu 
un orologiu şi un trâmbiţaş tocmit să-i vestească la fiecare ceas cât a pierdut din viaţă” 
(Petronius 1991, 60), sau când oaspeţii săi sunt întâmpinaţi la uşa de intrare în casă de 
un sclav a cărui unică sarcină este să le strige „Cu piciorul drept!”, aluzie la superstiţiile 
gazdei (Petronius 1991, 66), sau când aflăm că cei doi profesori ai şcolii de retorică 
se numesc Agamemnon şi Menelau, trimitere deloc subtilă la conducătorii greci din 
războiul troian. 

Avem, pe de altă parte, mulţimea de ironii la adresa unor personaje pe care 
reuşeşte să le zugrăvească cu talentul caricaturistului care ştie să scoată în evidenţă cele 
mai relevante detalii. Iată două exemple:

Profluebant per frontem sudantis acaciae rivi, et inter rugas malarum tantum 
erat cretae, ut putares detectum parietem nimbo laborare. (Satyricon XXIV) „Pe 
fruntea sa asudată curgeau la vale pâraie de acacia şi între ridurile de pe obraji 
zăcea atâta fard încât puteai crede că ai de-a face cu un perete dărăpănat pe care-l 
dă gata pentru totdeauna o furtună”8.

Nullus sonus unquam acidior percussit aures meas; nam praeter errantis bar-
bariae aut adiectum aut deminutum clamorem miscebat Atellanicos versus, ut 
tunc primum me etiam Vergilius offenderit. (Satyricon LXVIII) „Niciodată un 
sunet atât de piţigăiat nu-mi zgâriase în asemenea hal urechile; nu numai că făcea 
o gălăgie când mai ascuţită, când mai scăzută, greşind în chip barbar, dar sclavul 
acesta mai amesteca şi versuri din atellane, încât, atunci, pentru întâia oară în 
viaţa mea, Vergiliu însuşi mi-a displăcut”.

De asemenea, omului modern, obişnuit cu acel comic de situaţie, naiv şi 
exuberant, însoţit de râsete preînregistrate, al serialelor de comedie, îi este uşor să-şi 
imagineze succesiunea de gaguri înșirate „cinematografic” de Petronius în unele din 
scenele cele mai animate ale romanului. Pentru exemplificare, să citim câteva pasaje:

Cecidit etiam mensa cum argento, et ancillae super torum marcentis excus-
sum forte altius poculum caput tetigit. Ad quem ictum exclamavit ilia pariterque 
et fures prodidit et partem ebriorum excitavit. Syri illi qui venerant ad praedam, 
postquam deprehensos se intellexerunt, pai-iter secundum lectum conciderunt, ut 
putares hoc convenisse, et stertere tanquam olim dormientes coeperunt. (Satyri-
con XXII) „S-a răsturnat şi masa, împreună cu argintăria, iar o cupă, căzută în-
tâmplător de sus de tot, a spart capul unei slujnice care sforăia pe un pat. Lovită 
năprasnic, ea a scos un răcnet care a trădat pe hoţi şi totodată a trezit o parte dintre 
beţivani. Sirienii aceia veniţi la pradă, după ce au priceput că au fost prinşi asupra 
faptului, s-au azvârlit la picioarele unui pat, amândoi în aceeaşi clipă, încât ai fi 
zis că se înţeleseseră dinainte, şi au început să sforăie, ca şi cum ar fi dormit acolo 
de când lumea”.

8. Traducerea fragmentelor folosite în cadrul acestui articol îi aparţine lui Eugen Cizek. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



104

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Eumolpus contumeliae impatiens rapit ligneum candelabrum sequiturque 
abeuntem et creberrimis ictibus supercilium suum vindicat. Fit concursus familiae 
liospitumque ebriorum frequentia […].Interim coctores insulariique mulcant exe-
lusum et alius veru extis stridentibus plenum in oculos eius intentat, alius furca de 
carnario rapta statum proeliantis componit. Anus praecipue lippa, sordidissimo 
praecincta linteo^ soleis ligneis imparibus imposita, canem ingentis magnitudinis 
catena trahit instigatque in Eumolpon. (Satyricon CXV) „Eumolpus, înfuriat din 
pricina jignirii suferite, a pus mâna pe un candelabru de lemn, a luat-o pe urmele 
fugarului şi şi-a răzbunat sprânceana, cărând la lovituri pe spinarea hangiului. 
Sclavii şi muşterii beţi s-au năpustit din toate părţile […]. Unul umbla să-i vâre în 
ochi o frigare plină de măruntaie, care încă sfârâiau, altul punea mâna pe o furcă 
de măcelărie şi lua poziţie de luptă. Cea mai înverşunată era o babă urduroasă, 
încinsă cu un şorţ cumplit de soios şi încălţată cu nişte papuci desperecheaţi. Târa 
de lanţ un dulău cât toate zilele şi-l asmuţea împotriva lui Eumolpus”.

Modalităţile în care autorul alege să prezinte locuri, întâmplări sau personaje 
constituie exemple concludente ale unui talent scriitoricesc autentic, materializat, prin 
intermediul limbii latine, într-un vizual dens, colorat şi animat, care ne aminteşte în 
permanenţă că satira menipee însemna, pentru romani, nu doar text, ci şi, sau mai ales, 
teatru, spectacol, joc de scenă. Exact această materie vizuală abundentă constituie 
elementul esenţial care particularizează stilul lui Petronius.

Efortul pe care scriitorul roman îl angajează în utilizarea, pentru prima dată în 
proză, a tuturor procedeelor literare imaginabile pentru ai face pe cititorii săi să râdă 
ridică o întrebare legitimă: este Satyricon o frescă de moravuri a societăţii romane a 
primului secol sau doar un simplu text de divertisment, destinat unui public restrâns? 
Întrebarea apare frecvent în studiile de literatură antică, fiind practic o reiterare, sub 
altă formă, a problemei imposibilităţii de a stabili cu claritate cine a fost cu adevărat 
Petronius şi care a fost intenţia sa în privinţa Satyricon-ului. La o primă privire, 
înclinăm să nu aplicăm textului eticheta generalizantă a frescei de moravuri, în sensul 
de reflexie a mentalităţilor unei epoci, deoarece, în ciuda unor intenţii satirice evidente 
ale textului, ansamblul cunoştinţelor noastre despre societatea romană, aşa cum pot 
fi ele sistematizate astăzi, pare să indice că majoritatea personajelor petroniene nu 
sunt nici pe departe reprezentative pentru societatea romană a secolului I. Însă tocmai 
această dificultate de a le asimila unor tipare rigide, tributare imaginarul modern, le 
face atât de interesante pentru fiecare nouă generaţie de cercetători ai operelor antice.

Este foarte probabil ca Petronius să-şi fi propus să scrie în primul rând literatură 
de divertisment, inventând o lume, dacă nu realistă, atunci măcar recognoscibilă, 
şi deci plauzibilă, pentru contemporanii săi. În schimb, pentru cititorul de astăzi, 
umorul textului petronian provine mai ales din recunoaşterea unor tipare de gândire 
sau de comportament care n-au dispărut în cei 2000 de ani de civilizaţie care au trecut 
de la crearea sa. Este un tip de umor în care oricine se poate regăsi, căruia îi lipseşte 
superioritatea copilărească a râsului de ceilalţi, dar care poartă cu sine reflecţia senină 
a cunoaşterii de sine, o ironie peste timp la adresa naturii umane de care Quintilian 
ar fi fost mândru.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

105

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Bibliografie
Cicero, Marcus Tullius. 1964. Ad C. Herennium. De ratione dicendi (Rhetorica ad Herennium). Traducere 

de Harry Caplan. London: William Heinemann Ltd. 
Conte, Gian Biagio. 1996. The Hidden Author: An Interpretation of Petronius’ Satyricon. University of 

California Press. 
Huizinga, Johan. 1980. Homo ludens. London: Routledge. 
Kierkegaard, Søren. 2009. Concluding Unscientific Postscript to the Philosophical Crumbs. Translating 

and editing Alastair Hannay. Cambridge: Cambridge University Press. 
Panaitescu, Valentin. 2003. Humorul. Iaşi: Polirom. 
*** Petronius, A Handbook. 2009. Editors Jonathan Prag, Ian Repath. Blackwell Publishing. 
Petronius Arbiter, Gaius. 1991. Satyricon. Chişinău: Hyperion.
Petronius, Seneca Apocolocyntosis. 1925. Traducere Satyricon de Michael Haseltine. London: William 

Heinemann Ltd. 
Rankin, H. D. 1971. Petronius the Artist. Haga: Martinus Nijhoff. 
Rimell, Victoria. 2004. Petronius and the Anatomy of Fiction. Cambridge: Cambridge University Press. 
Seneca, Apokolokintosys, Petroniu, Satyricon. 1967. Bucureşti: Editura pentru Literatură. 
Severy-Hoven, Beth. 2014. The Satyrica of Petronius. Norman: University of Oklahoma Press. 
Silvestru, Valentin. 1988. Umorul în literatură şi artă. Bucureşti: Meridiane. 
Smith, Martin S. 1975. Petronii Arbitri - Cena Trimalchionis. Oxford: Clarendon Press. 
Star, Christopher. 2012. The Empire of the Self. Baltimore: The Johns Hopkins University Press. 

Webografie
The Cambridge Companion to Roman Satire (editor Kirk Freudenburg).  2005. Cambridge: Cambridge 

University Press. http://cco.cambridge.org/extract?id=ccol0521803594_CCOL052180 3594A026 (10 
noiembrie 2017).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:53:52 UTC)
BDD-A28936 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

