
Limba şi literatura latină

55

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (Greek-Latin Influences into the Names of the Annotators in the Budai-Deleanuʼs Work 
Țiganiada) Ioan Budai-Deleanu is the first great Romanian writer to be inspired by the school of classical 
values. Long before Mihai Eminescu, the Transylvanian poet fructifies the Greek-Latin fundamental 
works. The fact is visible both in supratext, where the text is visibly influenced by Latin language and 
in infratext, where the names of the commentators are of Greek-Latin origin. The analysis of Budai-
Deleanuʼs onomastics reveals the overwhelming influence of the classical culture in which the Romanian 
poet was educated. When classifying the names of the annotators of the Romanian epic we discover that a 
great amount of denominations are of Greek origin: Androfilos, Agnosios, Alazonios, Apistos, Apologios, 
Dysidemonesculus, Evlaviosus, Filologos, Micromegas, Musophilos, or Onochefalos while only a few are 
Latin: Dubitantius, Eruditian, Idiotean.

Keywords: annotator, comical, irony, parody, footer 

Rezumat: Ioan Budai-Deleanu este primul mare scriitor român adăpat la școala valorilor clasice. Cu mult 
timp înaintea lui Mihai Eminescu, poetul ardelean valorifică operele fundamentale greco-latine. Faptul 
este vizibil atât în supratext, unde textul este influențat vizibil de limba latină cât și în infratext, unde 
numele comentatorilor subsidiari sunt de sorginte greco-latină. Analiza onomasticii budaidelene relevă 
înrâurirea covârșitoare a culturii clasice în care s-a format poetul cigmăuan. Între înrâurirea greacă și 
cea latină putem conchide că influența elenă este predominantă în denumirile diverșilor comentatori sub-
textuali: Androfilos, Agnosie, Alazonios, Apistos, Apologhios, Disidemonescul, Evlaviosu, Filologos, 
Micromegas, Musofilos, ori Onochefalos sunt nume grecești, în vreme ce doar câteva (Dubitanțius, 
Erudițian, Idiotiseanul) sunt latinești.

Cuvinte-cheie: adnotator, comic, ironie, parodie, sub-text

S-a spus de către critica literară că sub-textul literar budaidelean reprezintă o 
extensie a textului literar de bază, pe care îl concurează, dar îl și completează; editorii 
Țiganiadei au arătat că metoda de lucru a lui Budai-Deleanu consta în redactarea 
textului poetic pe marginea căruia, ulterior, autorul broda notițele complinitoare. Cea 
mai străvezie mărturie în acest sens o constituie manuscrisul poemului nefinalizat Trei 
Viteji, care păstrează până astăzi spațiile goale destinate adnotărilor pe care scriitorul 
ardelean nu a mai apucat să le compileze pe marginea textului. De asemenea, fiind 
gândite drept adaosuri la textul poetic propriu-zis, adnotările au un rol eminamente 
explicativ, câtă vreme prin intermediul lor autorul, dedublat în multiple voci exegetice, 
oferă informații din multe și variate domenii (filologie, filozofie, etnografie, istorie 
etc.). Lectorului îi sunt puse la dispoziție indicații valoroase despre etimologii ale 
cuvintelor („Însă, Vinerea aici nu să semnează alta fără pe zieaua libovului, care 
latinii zic Venus, iar grecii Afrodita; iar’ noi romănește nu putem zice amintrile, fără 
Vinere, ⁄ căci de-acolo chemăm și zioa Vineri, ca cum s’ar [zice] zioa Vinerii; iar’ fiiul 

Adina CRĂCIUNESCU
(Universitatea de Vest din 

Timișoara)

Influențe greco-latine în onomastica 
criticilor subsidiari din Țiganiada lui    
Budai-Deleanu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



56

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Vinerii este Amor sau Lìbòvul. M. P.; B-D, 124”1), îi sunt alcătuite familii de cuvinte 
(„Organisită va să zică rânduită. Vine acest cuvânt de la orgán, care cuvânt să află și 
la Meneiul nostru; de-acolo s-au făcut organisesc, adecă bine împărțesc sau orânduesc 
părțile... Filologos.”; B-D, p. 359), îi sunt enumerate sinonimele regionale ale unor 
cuvinte („Clisă. Cuvântul acesta să obicinuește și în zioa de astezi și însemnează 
aceaia ce pe alte locuri slănină, iar în Ardeal, pe une locuri, lard, care mai de pe 
urmă cuvânt e chiar romănesc, dela lătenie, în carea să zice lardum, adevărat cuvânt 
strămoșesc. M. P.; B-D, 78), îi sunt explicate legile fonetice care acționează în limba 
română („Atáre, tot aceaiaș va să zică ca acătare, și însemnează acest feliu, asemene. 
Este cuvânt strămoșesc de la latini: talis, numai cât noi pronunțiem l ca r și punem 
înainte un a, ca în multe altele. Pentru aceasta, măcar nu este în obiceaiu pretutindene, 
totuș’ romănește să zice bine: atare om, adecă asemene om, acest feliu de om; atare 
lucru, adecă un lucru ca acesta, asemene. M. P.”; B-D, 138), îi sunt tălmăcite anumite 
expresii populare („Fată în păr. Măcar că această zisă este de obște și vulgáre, pe unele 
locuri, precum în Ardeal, însă este adevărat strămoșască; s’află în legile longobardilor 
asemene zise, virgo in capìllis, adecă vergură nemăritată. Aici încă trebue a înțălege 
așa, fiind că fetele nu sunt învălite, ci sunt în păr, care este semnul feciorii, precum a 
femeilor măritate este semnul învălitoarea. Filologos.”; B-D, 114), îi sunt oferite pe 
tavă mijloacele de care dispune poetul pentru înveșmântarea stilistică a ideilor („Să 
piee va să zică să piară. Poeticii au nește slobozii și privilegii care nu au cei alalți ce 
nu scriu cu stihuri; pentru aceasta, ca să-i vie stihul la ritmă, au pus în loc să piară, să 
piee!”; B-D, 122) etc., etc. Sunt informații prețioase, care îmbogățesc textul, încercând 
să-l epuizeze2, să-l stoarcă de înțelesuri și, nu întâmplător, criticul literar Eugen Negrici 
(1978, 100) receptează Țiganiada ca fiind o „masivă și plină de ascunzișuri catedrală”.

O altă caracteristică a subsolului literar budaidelean este de a imagina un cititor 
fictiv care să recepteze critic opera. Practic, Budai-Deleanu se dedublează în nenumăratele 
voci ale comentatorilor sub-textuali pentru a proba multitudinea de interpretări la care se 
pretează o operă polifonică, grandioasă, gândită și structurată pe diverse paliere. În lipsa 
unui cititor real, pe care poetul ardelean nu l-a avut câtă vreme opera i-a rămas în anonimat 
și nu a văzut lumina tiparului în timpul vieții autorului ei, Budai-Deleanu înființează 
un astfel de lector, după care îl multiplică prolific în vocile comentatorilor subsidiari. 
Astfel ia naștere și spiritul critic, atât de specific iluminiștilor, în literatura română, Budai-
Deleanu putând fi considerat unul dintre fondatorii criticii literare românești.

Există și linii exegetice deosebit de originale ale subsolului literar din Țiganiada: 
unii savanți au considerat că notele de subsol reprezintă un procedeu literar definitoriu 
iluminiștilor, și anume travestiul, alții au afirmat că adnotările propun o reprezentare a 
lumii ca joc, un univers baroc, heteroclit și că vocile comentatorilor nu sunt altceva decât 

1. Trimiterile, indicate în text prin B-D, urmat de numele paginii, au în vedere ediția Ion Budai-Deleanu. 
1999. Țiganiada. Studiu introductiv de G. I. Tohăneanu. Ediție critică de Florea Fugariu. Timișoara: 
Editura Amarcord.
2. Analizând scrierile de critică literară anterioare lui, exegetul, Nicolae Manolescu, completează 
concluzia unui afín de-al său: „Ion Istrate a spus despre acest acompaniament critic al versurilor că tinde 
să epuizeze «posibilitățile de interpretare eronată» (1982, 334). Sublinierea îmi aparține: cred că el tinde 
să epuizeze în general interpretarea textului; mai mult, să exploateze contradicțiile și incompatibilitățile 
până la relativizarea deplină a discursului critic, până la ceea ce am putea numi o farsă critico-filologică.” 
(Manolescu 1990, 142).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

57

QUAESTIONES ROMANICAE VI

alter ego-uri ale autorului. Au fost și filologi care au văzut în adnotările budaidelene 
elemente de parodie specifice eposului comic, ori o poetică a lecturii inedită, Budai-
Deleanu scontând un lector avizat, capabil să recepteze integral farmecul unei opere 
livrești ce topește la un loc influențe autohtone cu înrâuriri din patrimoniul cultural 
universal, care armonizează cultura românească cu cea greacă, latină, franceză, italiană, 
germană, ori engleză. 

Peste aceste direcții exegetice trasate de critica literară se suprapune viziunea 
personală: în primul rând, notele de subsol din Țiganiada reprezintă o infuzie puternică 
de dramatic în țesătura epico-lirică a epopeii. Practic, Țiganiada se află la confluența 
nu a două genuri literare, cum a statuat critica literară până acum, ci la întretăierea a 
trei genuri literare. În fapt, Budai-Deleanu a gândit o operă literară completă, care să 
cuprindă, într-o dispunere gândită deopotrivă pe orizontală și pe verticală, toate tonurile 
specifice literaturii: planul orizontal este dominat de două genuri literare, cel liric și 
cel epic, în timp ce în planul vertical triumfă genul literar dramatic. În al doilea rând, 
exegeza subsolului literar budaidelean va releva dimensiunea reprezentativă deținută 
de notele de subsol: dialogul comentatorilor din josul paginii poate naște mici scenete 
dramatice pline de umor, ironie, ori sarcasm, în funcție de intenționalitatea auctorială. 
În al doilea rând, sub-textul literar budaidelean trebuie receptat în contextul epocii 
și al apartenenței lui Budai-Deleanu la Școala Ardeleană. Prin transparența indicării 
surselor livrești folosite de autor, adnotările din Țiganiada deschid calea către literatura 
cultă, detașându-se în acest mod de literatura folclorică, orală. În viziunea iluminiștilor, 
literatura cultă este singura capabilă să rafineze gustul estetic al lectorilor.

Autorul se deghizează în diverși comentatori care glăsuiesc într-un imens cor 
subteran. Dedublându-se în Mitru Perea, Budai-Deleanu face, în primul rând, un 
exercițiu de imaginație și-și închipuie cum ar fi reacționat bunul său prieten la citirea 
poemului său; în al doilea rând, exprimă gânduri și sentimente proprii printr-un alter 
ego fictiv, dar apropiat de personalitatea scriitorului. Precum Budai-Deleanu, și Mitru 
Perea (Petru Maior) este un spirit iluminist, un enciclopedist, un erudit, un filolog 
fin, un filosof fundamentalist, care vede în cunoaștere o infinitate de posibilități, care 
explorează viața pe multiple paliere: lingvistice, etnice, literare, istorice, filosofice etc. 
etc. Concluziile lui Mitru Perea îi sunt împrumutate de Budai-Deleanu. Comentatorul 
erudit este vocea obiectivității, reprezintă triumful spiritului asupra materiei, biruința 
aspirației spre cunoașterea universală.

Cu totul altfel stau lucrurile când vine vorba de vocile celorlalți comentatori 
subsidiari: dacă Budai-Deleanu se identifică perfect cu Mitru Perea, ori cu comentatorul 
anonim, nu același lucru îl putem spune și despre celelalte tipologii reprezentate în 
subsolul Țiganiadei. Dimpotrivă, multiplele roluri existente în sub-textul operei literare 
echivalează cu extensii ale personalității autorului, cu exerciții de imaginație, cu 
experimentarea a diverse posturi de lectori care interpretează textul scris. Există voci cu 
care Budai-Deleanu rezonează perfect (comentatorul anonim, Mitru Perea, Erudițian, 
Musofilos, Părintele Filologos, Talalău), însă există și voci cu care scriitorul distonează 
(Chir Onochefalos, Cocon Idiotiseanul, Părintele Disidemonescul) și chiar voci față 
de care autorul este neutru, imparțial, indiferent (Căpitan Alazonios, Căpitan Pățitul, 
Vintilă). Astfel, diverșii critici din notele de subsol ale Țiganiadei reprezintă virtualități 
ale autorului; în lipsa unui auditoriu real, a unui public-receptor, căci opera poetului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



58

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

ardelean nu a văzut lumina tiparului, cel puțin nu în timpul vieții autorului, Budai-
Deleanu se imaginează pe sine în diverse posturi: a lectorului naiv, neavizat, incapabil 
de a distinge raportul între ficțiune și realitate (Idiotiseanu, Onochefalos), a lectorului 
experimentat, avizat, capabil să sesizeze nuanțele stilistice și ideatice implicate de 
scriitor în textul literar (comentatorul anonim, Mitru Perea, Erudițian, Filologos etc.), 
a lectorului-teolog, care discerne între substratul păgân și cel creștin care fuzionează 
în operă (Părintele Agnosie, Părintele Apologhios, Părintele Ascriteanul, Părintele 
Evlaviosu, Părintele Orthodoxos, Părintele Sfântoiescul, ori, cel mai periculos dintre 
toți, Părintele Disidemonescul), a istoricului care decelează trimiterile istoriografice 
implicate în scriere (Chir Criticos / Cocon Criticos, Coconul Politicos), a militarului 
cu experiență care admiră în Țiganiada doar scenele combative pe care le comentează 
(Căpitan Alazonios, Căpitan Pățitul) ș.a.m.d. Budai-Deleanu se amuză copios, 
imaginându-și cum ar fi putut fi interpretată opera sa de către un filolog, sau de către 
un istoric, sau de către un filosof, de către un teolog, de către un știutor de carte, de un 
om al armelor, ori de un nespecialist în ale literelor. Râsul hohotitor insinuat în opera 
lui Budai-Deleanu va răsuna și va reverbera și în scrierile unor autori ca Ion Creangă, 
sau Mihail Sadoveanu, cu care Budai este afin, fie și numai prin buna dispoziție 
contaminantă pe care o inspiră. 

Din punctul meu de vedere, „comentatorul anonim” joacă un rol aparte în rândul 
multiplelor voci exegetice din „registrul minor al textului”, pentru a denumi cât mai 
expresiv sub-textul literar budaidelean. Îl numesc așa, pentru că autorul nu i-a conferit 
un nume, deci o identitate. Până acum notele de subsol ale acestui comentator i-au 
fost atribuite lui Mitru Perea, care este corelativul fictiv al lui Petru Maior. În edițiile 
coordonate de Florea Fugariu, la „Indici de comentatori fictivi ai Țiganiadei B”, se 
poate lesne constata, comparând notele desemnate lui Mitru Perea cu textul literar, 
că filologul-editor a repartizat acestui comentator toate notele lăsate nesemnate în 
original. În opinia mea, Budai-Deleanu a avut niște motive precise pentru care unele 
note le-a semnat Mitru Perea, sau abreviat M. P., iar pe altele le-a hărăzit unei tainice 
identități. Spun aceasta raportându-mă la o altă informație furnizată de Gheorghe 
Cardaș și coroborată de Florea Fugariu, ambii editori ai Țiganiadei care au ținut în 
mâinile lor manuscrisele Țiganiadei: există o diferență între cele două redacțiuni ale 
epopeii în ceea ce privește sub-textul literar. Dacă prima versiune a operei literare 
este adnotată parțial (informație furnizată de Gheorghe Cardaș), doar până la versul 
5371 (mențiune oferită de Florea Fugariu), a doua variantă este adnotată integral; de 
asemenea, dacă în prima redactare a operei există doar doi adnotatori (detaliu regăsit în 
exegeza lui Savin Bratu), în varianta definitivă a operei numărul acestora se înmulțește 
prodigios, alcătuind un cor sub-textual polifonic. Sunt de părere că identitățile primilor 
doi comentatori ai Țiganiadei sunt cea a autorului, care se inserase deja în operă 
încă din Epistolie închinătoare, luându-și numele de Leonachi Dianeu (anagramă 
binecunoscută a numelui scriitorului), și cea a bunului său prieten, Petru Maior, pe care 
l-a introdus în operă sub identitatea comentatorului Mitru Perea (transcriere încifrată a 
numelui latinistului iluminist, fondator al Școlii Ardelene) și l-a anunțat tot în Epistolie 
închinătoare, în dedicație. Cred că, departe de casă, redactând o scriere care să-l facă să 
se simtă acasă într-o țară străină și care să-i mai alunge dorul de patrie, Budai-Deleanu, 
în primă fază, a făcut un exercițiu de creație și și-a imaginat cum ar recepta amicul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

59

QUAESTIONES ROMANICAE VI

său, Petru Maior, această scriere. Și, din nevoia de comunicare, s-a inclus pe sine în 
urzeala operei sub o identitate anonimă, care analizează opera critic și detașat, pentru 
a discuta în tandem cu Mitru Perea epopeea. Este ușor de înțeles de ce Florea Fugariu 
a atribuit notele de subsol nesemnate lui Mitru Perea: atât adnotările semnate de Mitru 
Perea cât și cele anonime sunt redactate de un comentator doct, obiectiv, într-un limbaj 
elevat, deschizând multiple perspective asupra textului analizat. Din punct de vedere 
al tipologiei nu există diferențe între cei doi comentatori. Însă, personal, sunt de părere 
că un scriitor atât de atent la nuanțe și la semnificații cum este Budai-Deleanu nu ar fi 
lăsat la voia întâmplării un asemenea detaliu. Tocmai de aceea, în exegeza mea mă voi 
îndepărta de viziunea încetățenită până acum de critica literară și voi analiza separat de 
notele lui Mitru Perea pe cele lăsate intenționat nesemnate de poet în original.

 Și mai remarcăm o dedublare a autorului, de data aceasta prezentă în supratext: 
Budai-Deleanu se identifică cu figura lui Vlad Țepeș, model de domnitor luminat, 
intransigent cu trădătorii, neiertător cu hoții, ori răufăcătorii, apărător al patriei mai 
presus decât al aspirațiilor personale. Exegeta Valy Ceia vorbește despre atributele 
definitorii ale personalității acestui conducător muntean, în care se regăsește însuși 
autorul epopeii parodice: „Singurătatea sa, caracterul aspru, însă onest, intransigența, 
severitatea se apropie de firea, dar și de viziunea politică a scriitorului” (Ceia 2002, 22). 
Prin urmare, în Țiganiada se poate remarca o dublă dedublare a scriitorului: în supratext, 
Vlad-Vodă este alter ego-ul poetului din cetatea Ceugmei, în infratext, „comentatorul 
anonim” este extensia individualității naratorului cigmăuan. Astfel, ambele registre 
textuale conțin personaje cu care se identifică autorul! 

Nenumărate viziuni subiective ale criticilor literari pot alcătui o receptare 
obiectivă a notelor de subsol din Țiganiada. Astfel, în viziunea lui Savin Bratu, 
„Comentatorii Țiganiadei sunt virtuali critici ai operei, de diverse orientări politice, 
ideologice și artistice, cu diverse receptivități estetice și cu diverse ocupații. Ei închipuie 
lupta de opinii a epocii în momentul concret-istoric, al pragului de secol nou” (Bratu 
1967, 50). Alexandra Indrieș este de părere că „Personajele acestei originale comedii 
sunt precis conturate și variate; unele sunt ridicole prin ele însele, altele servesc ca 
intermediar pentru ironizarea publicului imaginar și pentru sublinierea anumitor tâlcuri 
satirice ale alegoriei” (Indrieș 1967, 18) și că „Ironia lui Budai-Deleanu în crearea 
acestor personaje are totdeauna mai multe straturi” (Indrieș 1967, 19).

În conturarea nenumăratelor tipuri umane care populează sub-textul epopeic un 
rol esențial și individualizator îl are numele eroilor, capabil să sintetizeze într-un singur 
cuvânt multiplele aspecte ale personalităților complexe ale personajelor. Exact ca în 
genul dramatic, unde comicul de nume, ca subdiviziune a comicului de limbaj, reliefa 
strânsa legătură dintre denumirile actanților și particularitățile lor caracterologice, și în 
notele de subsol din opera budaideleană identitatea dintre individualitatea personajelor 
și apelativele definitoare este remarcată încă din primele exegeze literare pe marginea 
Țiganiadei. Astfel, Aron Densusianu afirma că „Tot de cunoștința și adâncul simț al 
limbei se ține și alegerea numelor pentru persoanele principale din poemă. Nu este 
nicidecum indiferent, cum ar crede cineva, ce nume se dă cutăror sau cutăror personagie 
din o poemă, mai ales când ele sunt consacrate prin istorie sau prin tradițiune. Din 
crearea unor asemenea nume sau din alegerea lor se cunoaște simțul fin de limbă, 
adâncirea psihică a caracterului ce se pune în acțiune, în general al talentului și măiestriei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



60

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

poetului. Aceasta este cu atât mai greu, căci nici nu esistă, nici nu se pot fixa regule, 
din simpla cauză fiindcă aceasta este un simț nespus de fin de limbă și o lucrare psihică 
atât de intimă și particulară încât, chiar pentru acela în al cărui suflet se petrece și se 
îndeplinește această lucrare, adecă a scriitorului, a poetului, rămâne un ce misterios, 
ce el însuși nu poate să-și lămurească, ci simte numai din combinațiunea sunetelor din 
nume între sine și apoi a acestora cu timbrul psihic ce voiește să-l imprime caracterului 
că între ele se stabilește o armonie intimă, care mulțumește aspirațiunea, idealul poetului 
și cutare nume apărând investit cu cutare caracter; ele, nume și caracter, atât sunt de 
închegate laolaltă și atât de tare se impun fantaziei cetitoriului și în urmă a întregului 
public, încât este cu neputință a se mai despărți numele de caracter sau din contră, 
căci numele reprezintă caracterul, iar caracterul numele. Îndeplinirea acestui fenomen 
de simț al limbei și de lucrare oarecum misterioasă psihică pentru armonizarea și 
închegarea dintre nume și caracter s-a petrecut cu deplin succes în sufletul lui Deleanu 
și astfeliu numele eroilor săi […] sunt nu se poate mai nimerite, răsărind împrumutat 
oarecum numele din caracter și caracterul din nume și, ca formă etnică, fiind într-
adevăr toate nume proprie elementului etnic pentru care se aplică” (Densușianu 1983, 
230-231). Migala manifestată de poet în alegerea apelativelor pentru ai săi eroi este 
remarcată de un alt mare filolog al culturii române, G. I. Tohăneanu: „Ca toți scriitorii 
de seamă ai lumii, I. Budai-Deleanu alege cu grijă și cu har numele personajelor sale, 
vrednice de luarea-aminte și de interesul cercetătorilor” (Tohăneanu 2001, 39).

Numai Caragiale, peste câteva decenii, va mai valorifica stilistic unitatea dintre 
numele și caracterul personajului. Identitatea dintre nume și esența personajului o 
menționează și Paul Cornea în studiul introductiv al uneia dintre multele ediții ale 
Țiganiadei, punându-l pe scriitorul ardelean în relație cu dramaturgul muntean în 
această privință: „Budai-Deleanu are intuiția, pe care a posedat-o într-un grad maxim 
la noi Caragiale, a invențiilor verbale care trezesc rezonanța afectivă a personajelor 
și acțiunilor sugerate. […] Dar onomastica lui Budai-Deleanu, prin abundența și 
dexteritatea ei expresivă, pare a-l anticipa pe marele satiric” (Budai-Deleanu 1958, 
LIII). În raport cu Budai-Deleanu și Caragiale, Alecsandri este, în opinia mea, un 
neofit în arta „botezării” protagoniștilor săi, căci nu întotdeauna alegerile sale sunt cele 
mai reușite și mai expresive (oricât de mult ar sluji numele Guliță intențiilor artistice 
ale poetului-dramaturg, opțiunea nu este una inspirată tocmai datorită sonorității 
insolite a apelativului; de asemenea, o variantă nu neapărat potrivită este selectarea 
numelui Charles, pentru denumirea profesorului de origine galică a lui Guliță; formă 
franceză a germanicului Karl, care etimologic înseamnă „om liber”, „om din popor”, 
denominativul Charles nu are nicio legătură cu ideea de înșelătorie pe care o implică 
Alecsandri, atunci când s-a gândit la omonimia dintre numele francez și primele 
silabe ale cuvântului șarlatan – acestea sunt exemple din cea mai cunoscută trilogie a 
scriitorului moldovean, laureat de Academia Română). Nici preferințele onomastice 
ale marelui dramaturg nu sunt întotdeauna cele mai fericite. Vom exemplifica mai întâi 
cu apelativul femeii frivole, dornice să-și înșele soțul nu din iubire pentru amant, ci 
din dragoste pentru mondenitate, care transformă adulterul într-o… modă: Caragiale, 
pentru a sugera ideea că singura sa protagonistă din O scrisoare pierdută este o femeie 
de viață, îi conferă numele grecesc, Zoe, care înseamnă „viață”, fără a ști însă că în 
limba greacă există două cuvinte care desemnează existența, cu nuanțe antinomice: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

61

QUAESTIONES ROMANICAE VI

βίος – bíos (care înseamnă „viață materialnică, trecătoare”, respectiv viața scursă între 
momentul nașterii și cel al morții unui om) și ζωή – zoé (care semnifică „viață veșnică, 
spirituală”, respectiv viața de apoi, sau viața de după moarte). Nimic spiritual nu are 
în ființa ei Zoe Trahanache, care și-a pervertit sufletul și trupul de dragul lumii – cu 
toată pletora de nuanțe semantice pe care o implică această zicală românească! Un 
alt nume nu prea fericit ales este cel al soțului Zoei. Pentru a ipostazia tipul omului 
zaharisit, ramolit, Caragiale își denumește eroul Zaharia,care etimologic este însă un 
nume cu rezonanță biblică, teoforic chiar, de proveniență ebraică, care continuă numele 
personal Zekharyah, un compus cu semnificația «Iahve și-a adus aminte». Dacă ne 
gândim că în Vechiul Testament Zaharia este numele tatălui Sfântului Ioan Botezătorul, 
cel care credea că Domnul i-a uitat dorința de a aduce un suflet pe pământ pentru a nu 
rămâne de ocara lumii, semnificația acestui teoforic este transparentă: în momentul în 
care îngerul îl înștiințează pe Zaharia că soția sa, Elisabeta, va naște un prunc ce va 
fi mare prooroc înaintea Domnului, destinul încapsulat în numele său se împlinește: 
Sfântul Ioan Botezătorul este semnul că „Dumnezeu și-a adus aminte” de preotul său, 
Zaharia! Din nou, nicio conotație religioasă nu implică numele soțului Zoei, Zaharia 
Trahanache! Eventual, putem considera numele o răstălmăcire a însemnătății sale 
etimologice, căci Zaharia lui Caragiale nu-și amintește nimic, fiind așadar un simbol 
al senilității! În trio-ul Budai–Alecsandri–Caragiale, scriitorul ardelean este triumfător, 
pentru că fundamentele clasice ale culturii sale prodigioase îl feresc de figuri etimologice 
eronate! Exegeza notelor de subsol va releva cât de bine denumește Budai-Deleanu 
unitatea dintre numele și caracterul personajelor sale sub-textuale (și nu numai, căci 
această armonizare perfectă e identificabilă și în supratext, în numele eroilor pitorești 
care alcătuiesc planul uman al epopeii!).

Numele eroului sub-textual Androfilos este un compus grecesc format din 
substantivul ἀνήρ, ἀνδρός (anér, andrόs) care înseamnă „bărbat” și din care este derivat 
substantivul ἀνδρεία, ἀνδρείας (andreίa, andreίas) cu sensul de „bărbăție, virilitate, 
curaj, bravură” și adjectivul φίλος: „iubitor”, ce se tălmăcește prin „de curaj iubitorul”, 
denominativ care îi este paradoxal comentatorului, fiindcă, în loc să îndemne la vitejie, 
Androfilos preferă resemnarea. În alegerea acestui nume pentru fixarea caracterului 
personajului se pot intui intențiile ironice ale autorului, cu atât mai mult cu cât se ține 
cont de contextul în care și-a rostit personajul replica: bătrânul Drăghici le reamintește 
țiganilor jurământul făcut lui Vodă și responsabilitatea asumată odată angajați în luptă, 
însă ceilalți țigani fruntași îl combat, invocând tot felul de argumente și pricini pentru 
care războiul e o acțiune nebunească, câtă vreme presupune o încleștare între oameni 
care nu s-au văzut niciodată și care nu au motive de dispută. În acest punct, Androfilos, 
„de bărbăție iubitorul”, în loc să susțină punctul de vedere al înțeleptului Drăghici, care 
îi îndemna pe țigani să lupte, trece de partea țiganilor „iubitori de pace”, nebeligeranți. 
În argumentarea sa, comentatorul invocă chiar legile divine pentru a da și mai multă 
greutate poziției sale: „Căci după toate legile dumnezeiești și firești, nu suntem datori 
a pune la primejdie viața…” (B-D, p. 104). Singura situație în care Androfilos acceptă 
înfruntarea ca opțiune viabilă este amenințarea cu moartea: instinctul de supraviețuire, 
spune comentatorul, se trezește atunci când cineva este amenințat cu extincția. 

Semnificația numelui comentatorului Agnosie este „neștiutorul” (Budai-Deleanu 
1974, XXX). Vocabula e de sorginte grecească: ἀγνωσία, ἀγνωσίας (agnosίa, agnosίas) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



62

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

și înseamnă „ignoranță”, fiind un derivat cu α privativ al verbului γιγνώσκω (gignόsko): 
„a cunoaște”. Comentatorul intervine într-un dialog între Simplițian și Părintele 
Disidemonescul pe marginea curții vrăjite a Satanei, unde îngerul întunericului i-a 
ademenit pe cei mai bravi ostași prin intermediul unor apariții feminine încântătoare, în 
privința cărora comentatorul nostru ignar își exprimă neîncrederea: „Cine știe, doară toate 
acele fete au fost drăculeți în chip de om!” (B-D, 140). Acest „Cine știe…?” oglindește 
perfect caracterul ignorant al personajului: Agnosie admite posibilitatea ca atractivele 
femei să fie niște drăculeți deghizați, dar, în egală măsură, lasă loc și interpretării 
contrare, ca ființele să nu fie altceva decât ceea ce sunt, niște arătări fermecătoare. 
Personajul mai punctează și ofertanta capacitate de disimulare a Diavolului, care poate 
lua atât chip uman cât și animal. Qui pro quo-ul este un procedeu clasic de obținere a 
efectului cathartic prin râs. Prin intermediul acestui personaj, autorul propune euforia 
ca modalitate de purificare.

Semnificația numelui căpitanului Alazonios este „lăudărosul” (Budai-Deleanu 
1974, XXX). Cuvântul original grecesc care îl inspiră pe scriitorul livresc de formație 
clasică este ἀλαζών: „șarlatan”, „impostor”, dar și „lăudăros”, „fanfaron”. Comentatorul 
râde de țiganii fricoși, pe care îi persiflează acid, numindu-i „babe” și nu ezită să-și 
etaleze vitejia: „Atâța oameni să să teamă de oarecâte sute de turci! Eu sângur nice de o 
sută nu m-aș teme!” (B-D, 186). Firea temătoare, dar și gurmandă a țiganilor se potrivește 
de minune cu zicala pusă de Creangă în gura Craiului, care-și apostrofează copiii pentru 
slăbiciunea și moliciunea caracterului lor: „La plăcinte înainte, la război înapoi!”. 

Savin Bratu spune despre acest comentator că „vede în poezie numai bătăile 
ostășești și se grozăvește milităros, pe cât se vaită camaradul său, cpt. Pățitul”. (Bratu 
1967, 52) Fiind un comentator specializat pe chestiuni militare, Ioana Em. Petrescu 
nu găsește altă soluție decât să analizeze această voce sub-textuală împreună cu o alta 
cu care intră în tandem, cea a căpitanului Pățitul: „căpitan Alazonis și căpitan Pățitul 
comentează (din unghiuri opuse și complementare) scenele de bătălie” (Budai-
Deleanu 1984, 18).

Semnificația numelui Apistos este „neîncrezătorul” (Budai-Deleanu 1974, 
XXX), mai exact „cel necredincios”, sau „cel lipsit de credință”, căci, în limba greacă, 
termenul este un derivat cu α privativ (echivalentul prefixului negativ în limba română) 
al verbului πιστέυω: „a crede”. Numele comentatorului îi reflectă perfect caracterul 
său sceptic. Acest personaj sub-textual polemizează cu Mitru Perea în privința utilității 
ajutorului divin în lupta dintre români și turci: Apistos se îndoiește sincer că soarta 
unei bătălii omenești poate fi influențată de intervenția divină. Din punctul de vedere 
al acestui comentator, interferarea planului divin cu cel uman este o „basnă” (B-D, 
245), adică o poveste, o spunere fictivă, ireală. Pentru a-și exprima necredința cu 
privire la ajutorul angelic acordat lui Vlad Țepeș de către Sfinții Giorgiu (Gheorghe) și 
Medru (Dumitru, iar nu Petru, cum eronat afirmă Mihai Zamfir în exegeza sa dedicată 
Țiganiadei, în al cărei subsol literar nu vede, din păcate, decât o influență tassoniană 
și nimic mai mult, dar nu e de mirare, câtă vreme filologul îl confundă pe Sân Medru 
cu Sân Petru!), comentatorul folosește un ton dubitativ și exclamativ deopotrivă („Ce 
basnă!”), fiind uimit de posibilitatea unei asemenea intervenții, dar fiind și neîncrezător 
într-o asemenea minune. În opinia acestui personaj, este suficientă puterea omenească 
într-o confruntare umană, prezența planului divin fiind un simplu artificiu pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

63

QUAESTIONES ROMANICAE VI

mințile temătoare și superstițioase (în cadrul urzelii epice, interferența planului divin 
cu cel uman reprezintă o particularitate a epopeii, deci este o condiție absolut necesară 
acestei specii literare monumentale, așadar un artificiu literar). Pentru Apistos, absența 
dovezilor scrise cu privire la întrepătrunderea celor două planuri existențiale constituie 
argumentul suprem pentru a-și justifica ateismul.

Numele părintelui Apologhios are rezonanță grecească și înseamnă „apărător 
al cuvântului”, iar, în interpretare creștină, „apărător al dreptei-credințe”, știut fiind 
faptul că în tradiția biblică Domnul Iisus Hristos este Cuvântul întrupat. Cuvântul este 
un derivat cu prefixul ἀπό- al substantivului λόγος, λόγου: „cuvânt”. Și în cazul acestui 
personaj se poate observa o echivalență perfectă între numele personajului și identitatea 
sa: Părintele Apologhios îi ia apărarea poetului, pe de o parte, și credinței creștine, 
pe de altă parte, argumentând cu cronici istorice că intervențiile supraomenești sunt 
reale și sunt atestate în multe scrieri, care certifică astfel existența planului divin care 
interferează cu cel uman. Comentatorul probează o bună cunoaștere a tradiției biblice, 
atât vetero- cât și neotestamentare, arătând că sfinții din tradiția nouă testamentară, care 
le vin în ajutor creștinilor sunt echivalentul îngerilor salvatori ai oamenilor din tradiția 
testamentară veche.

Numele comentatorului Chir Criticos provine din adjectivul elinesc κριτικός, 
care înseamnă „capabil de judecată, critic”. Făcând conexiunea între numele 
personajului Chir Criticos și personalitatea acestuia, Ion Rotaru afirmă că „Criticos 
ricanează” (Rotaru 1972, 45), adică ripostează batjocoritor la adresa conlocutorilor, pe 
care îi sfidează astfel, totul culminând într-un rânjet umilitor. 

Despre acest comentator, Savin Bratu e de părere că este „unul din principalii 
comentatori pe care se bizuie reliefarea sensurilor Țiganiadei, inclusiv a satirei 
ascunse…” (Bratu 1967, 51), așadar este „exeget lucid al intențiilor operei” (Bratu 
1967, 51). Ioana Em. Petrescu accentuează rolul de comentator acid îndeplinit de acest 
interpret: „Criticos descifrează «satera ascunsă»” (Budai-Deleanu 1984, 18). Și Grigore 
Țugui crede la fel ca predecesorii săi: „Criticos deslușește sensurile alegoriilor, dublat 
uneori de Politicos (mai specializat)” (Budai-Deleanu 2004, 16). După cum și numele 
i-o arată, acest comentator este criticul prin excelență, căci el demască intențiile ironice 
ale poetului care sunt imperceptibile uneori unui cititor neavizat datorită ascunderii lor 
sub masca umorului, ce rezidă din contrastul între esență și aparență. 

Numele părintelui Disidemonescul este de sorginte grecească și este în strânsă 
legătură cu individualitatea personajului. Cuvântul grecesc δεισιδαιμονία, δεισιδαιμονίας 
din care provine românescul „disidemonie” înseamnă „credință superstițioasă”, 
„superstiție”. Într-o adnotare, prin intermediul „comentatorului anonim”, autorul explică 
ce înseamnă disidemonie – și, implicit, tălmăcește numele purtătorului său: vocabula este 
sinonimă cu cuvântul popular, devenit arhaism, suprăstăciune, și semnifică „credință 
deșartă” (B-D, 220), adică superstiție. Sub aura cuvioșiei și a credincioșiei, insinuează 
Budai-Deleanu, se ascunde uneori urâciunea necredinței.

În opinia lui Savin Bratu, acest comentator este, de departe, cel mai primejdios 
tip uman ipostaziat în sub-textul Țiganiadei, dar, mai ales, înfierat de Budai-Deleanu: 
„Cel mai periculos pentru o operă ca Țiganiada nu e, însă, Idiotisianul, care nu exprimă 
o forță ideologică activă. Întreaga luptă literară Budai-Deleanu o va duce, ca și pe aceea 
social-politică, cu dogmatismul teologic, reacționar și agresiv. Exponentul acestuia, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



64

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

corul cititorilor, este părintele Disidemonescul. Numele și semnificația lui constituie un 
simbol al înapoierii, care cere ura luptătorilor pentru progres. 

Ioana Em. Petrescu vede în acest comentator întruchiparea firii populare 
superstițioase: „Părintele Disidemonescul nu acceptă pomenirea diavolului între 
creștini” (Budai-Deleanu 1984, 18).

Prin intermediul acestui comentator, Budai-Deleanu încearcă să-și imagineze 
cum i-ar fi fost interpretată opera de către un teolog, dar nu de către orice fel de cleric, ci 
de unul bigot, obsedat de a vedea peste tot lucrarea Diavolului, iar nu a lui Dumnezeu. 
E posibil ca prin intermediul acestei voci sub-textuale Budai-Deleanu să-și fi dorit 
să sublinieze distanța, enormă din punctul lui de vedere, între educația laică și cea 
bisericească împinsă la extrem și transformată în fanatism religios. Nu trebuie uitat 
contextul cultural în care a fost redactată Țiganiada: iluminismul insistă pe iluminarea 
maselor, pe scoaterea lor din întunericul necunoașterii, pe șansa la educație a tuturor 
oamenilor și pe un învățământ instituționalizat, scos de sub tutela Bisericii. 

Părintele Disidemonescul reprezintă obtuzitatea mentală, incapacitatea 
desprinderii de tipic, de canon, simbolizează tirania literei, iar nu a duhului, tocmai 
de aceea face parte din categoria comentatorilor antipatici, cu care Budai-Deleanu 
nu rezonează absolut deloc. În calitate de monah, comentatorul nu poate să nu 
reacționeze la ceea ce știe că e potrivnic firii: hula împotriva lui Dumnezeu. Călugărul 
nu privește lucrurile cu detașarea senină a poetului, care își permite să glumească 
cu cele sfinte, ba chiar să fie și cârcotaș la adresa fețelor bisericești – niciodată la 
adresa lui Dumnezeu, deși impresia părintelui Disidemonescul este aceea că poetul 
blasfemiază. Reacția părintelui Desidemonescul reprezintă, în definitiv, viziunea 
unui teolog asupra textului poetic; dacă filologul îl laudă pe poet pentru puterea 
sa de creație, izvorâtoare a unei multitudini de tipuri umane, teologul îl condamnă 
pentru tovărășie la păcatele Satanei prin chiar mimarea condiției de creator specifică 
Divinității. În viziunea monahului, primul autor al ponegririlor împotriva dumnezeirii 
este poetul, căci el este creatorul personajelor, iar injuriile se nasc mai întâi în mintea 
lui și abia apoi răsar în gura personajelor. Comentatorul se postează în denunțătorul 
hulitorilor de Dumnezeu, pe care îi condamnă aspru; nu admite nicio critică la adresa 
Bisericii sau a reprezentanților ei, întruchipând mentalitatea tradițională potrivit căreia 
oamenii care-i slujesc lui Dumnezeu sunt toți sfinți și nu trebuie să fie judecați, căci 
criticarea lor va aduce detractorilor nenumărate pedepse duhovnicești, ajungând până 
la pierderea harului divin. Părintele Disidemonescul mai simbolizează și tendința de 
generalizare a ideii că orice om ireverențios la adresa Bisericii și a reprezentanților ei 
este neapărat necreștin (trebuie amintit faptul că, în epocă, a fi necreștin era sinonim 
cu a fi calvin sau reformator, apelative care funcționau ca reale injurii la adresa 
cuiva), așadar toți cei care fac acest lucru sunt lipsiți de credință. Stilul de vorbire 
al călugărului comentator amintește de cel al retorilor deprinși la școala logicii, care 
își concluzionează raționamentele astfel: „De aici s-arată că…”. Nu în ultimul rând, 
trebuie analizată și modalitatea politicoasă prin care polemizează călugărul: pentru a 
condamna ireverența poetului, care și-a permis impolitețea de a-i defăima pe monahi, 
părintele Desidemonescul adoptă un ton reverențios, politicos, sugerat de pluralul 
formei verbale (pluralul politeții), neacordat cu subiectul său: „De aici se arată că 
alcătuitorul acestor stihuri au fost fără credință și doară vreun calvin (s.m.)” (B-D, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

65

QUAESTIONES ROMANICAE VI

273). În acest fel, monahul înțelege să nu răspundă la rău cu rău, neadoptând același 
ton defăimător al laicului versuitor.

Numele personajului Dubitanțius este de origine râmlenească, fiind un derivat al 
verbului sufixat intensiv dubito, -are: „a se îndoi”, „a ezita”, la rândul său denominativ 
al lui dubium: „îndoială”. Așadar, Dubitanțius este „cel care se îndoiește”, „cel nesigur”, 
„cel șovăielnic”. 

Alături de Androfilos, Părintele Agnosie, Alitofilos, Apistos, Părintele 
Apologhios, Părintele Ascriteanul, Cocon Coantreș, Arhonda Suflănvânt și Arhonda 
Suspusanul, acest comentator este unul episodic, având o singură intervenție, și anume 
în analizarea apelativului ursariu atribuit, impropriu potrivit comentatorului, lui Zăgan. 

Formula „Nu să știe…” (B-D, 111), cu care își deschide Dubitanțius comentariul, 
sugerează discret firea ezitantă a personajului sub-textual, care își permite să pună la 
îndoială credibilitatea poetului în asocierea atributului ursar, care înseamnă, potrivit 
DEX, „bărbat (de obicei țigan) care avea urși dresați pe care îi punea să joace”, cu 
antieroul Zăgan. De un caracter îndoielnic îi este și argumentarea: acest calificativ 
ar trebui să denumească o ceată țigănească pentru a putea însoți numele personajului 
(„Nu să știe pentru ce numește poetul pe Zăgan ursariu, căci întră cetele cele mai sus 
pomenite nu să află ceata ursarilor!”; B-D, 111).

G. I. Tohăneanu se arată interesat de denominativul Zăgan, însă nu pomenește 
nimic despre insolitu-i determinant: „Ca nume propriu al unuia din personajele 
Țiganiadei, zăgan este folosit cu un coeficient vădit de ironie. Și zăganul și…cioara 
sunt, până la urmă, tot zburătoare, dar… la altitudini diferite” (Tohăneanu 2001, 41). 
Asocierea acestor două vietăți are în comun mediul în care ele trăiesc, căci și vulturul 
de mare altitudine, și ursul sunt întâlniți la munte, însă persistă o notă de nefiresc în 
această aliere. Până la urmă, atributul ursariu evidențiază o trăsătură specifică țiganilor, 
care pentru bani fac orice, ba chiar dresează și urși, punându-i să danseze! Nimic 
mai nefiresc decât un urs dănțuitor, dar absurdul este una din „calitățile” acestei nații 
pestrițe, iar un subtil cunoscător al specificului țigănesc precum Budai-Deleanu nu avea 
cum să nu sesizeze aluzia comică, mai bine zis burlescă, a acestui determinativ. 

Numele comentatorului Cocon Erudițian este de origine latină și surprinde 
desăvârșit esența caracterologică a personajului sub-textual: Erudițian este un derivat 
al adjectivului participial eruditus: „învățat”, „cultivat”, „priceput”, al verbului erudio, 
-ire: „a învăța”, „a instrui”, „a forma”. Așadar, Erudițian semnifică „cel doct”, „cel 
învățat”, „știutor de carte”.

Intuind relația dintre numele personajului și tipul uman pe care îl întruchipează, 
filologul, Ion Rotaru îl consideră pe comentator drept cel care „intră în amănunte 
explicative” (Rotaru 1972, 45). În opinia lui Savin Bratu, acest comentator este „personaj 
ilustrativ pentru Școala ardeleană, care are dreptate în genere, dar căruia Budai-
Deleanu nu uită să-i accentueze, până la șarjă, pedantismul… (s.m.)” (Bratu 1967, 51). 
Din perspectiva Alexandrei Indrieș, criticul Erudițian „comentează referințele de ordin 
cultural și istoric, sau pretins istoric adesea, subliniind prin «erudiția» sa elementele de 
parodie literară încifrate poemului; el e, totodată, caricatura cititorului pedant, livresc. 
[…] Dar Erudițianu mai are încă o semnificație: el este o satirizare la adresa celor ce 
ar căuta în opera poetică influențe și izvoare, fără să le sesizeze caracterul parodistic 
intenționat. Pe de altă parte – căci personajul nu e lipsit de complexitate – Erudițianu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



66

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

e tipul criticului opac la farmecele fanteziei poetice și care nu gustă decât ceea ce are 
o bază precisă, documentară. Adesea el își exprimă, într-un mod sâcâitor, dubiul față 
de amănunte concrete ale imaginii (s.m.)” (Indrieș 1967, 19). Ioana Em. Petrescu vede 
în Erudițian confratele literat al lui Filologos: „comentariul filologic (adesea, comedie 
filologică) e specialitatea părintelui Filologos și a lui Erudițian” (Budai-Deleanu 1984, 
18). Valy Ceia afirmă despre Erudițian că „Rolul acestui comentator este îndeosebi 
cel de a arunca punți între operele literare, pe de-o parte, între poet și cititori, pe de 
alta. Transmițător «mecanic» al informațiilor, un soi de… enciclopedie însuflețită, 
implicarea sa este minimă (s.m.)” (Ceia 2002, nota 124, 165). În viziunea sintetizatoare 
a lui Grigore Țugui, „Erudițian este preocupat îndeosebi de identificarea surselor” 
(Budai-Deleanu 2004, 16). Marius Chivu pune semnul egalității între Leonachi Dianeu, 
anagrama numelui lui Budai, și Erudițian: „Dacă Prologul și Epistolie ar fi fost așezate 
în subsolul paginii, Leonachi Dianeu s-ar fi confundat cu Erudițian” (Budai-Deleanu 
2011, 26). De asemenea, exegetul vede în acest personaj un alter ego al lui Budai-
Deleanu: „Persiflându-și propria creație, nu uită să plăsmuiască un Erudițian care să-i 
amendeze pe cei care ar căuta în opera poetică altceva (a se citi documente) decât 
farmecul pur al fanteziei” (Budai-Deleanu 2011, 27).

Alături de „comentatorul anonim”, Mitru Perea, Chir Criticos, Părintele Filologos 
și Musofilos, Erudițian este unul din comentatorii creditabili din sub-textul Țiganiadei, 
ale cărui opinii sunt viabile și demne de luarea-aminte a cititorului. Notele sale sunt 
numeroase și relevă un comentator doct și obiectiv, ale cărui afirmații au caracter de 
generalitate și cuprind cele mai vaste domenii (Erudițian are cunoștințe temeinice de 
istorie – bunăoară, vorbește despre pasajul din Herodot în care istoricul antic pomenește 
oastea lui Xerxes, împăratul Persiei, care atacă grecii (v. B-D, 109) –, de etnografie – 
criticul afirmă că originea poveștii lui Arghir și a iubitei sale, Ileana, este ardelenească 
(v. B-D, 131), vorbește despre credința populară în existența fermecătoarelor făcătoare 
de farmece (v. B-D, 109), ori despre practici vrăjitorești care au impresionat mentalul 
colectiv românesc (v. B-D, 197) – etc. 

Numele comentatorului Părintele Evlaviosu este tot de rezonanță grecească, 
neogreacă mai exact, și înseamnă „cel cucernic”, „cel pios”, „cel profund religios”. 
Adjectivul evlavios e creat pe teren românesc cu prefixul -os atașat substantivului 
evlavie care provine din grecescul εὐλάβεια, al cărui sens particular este „pietate”, 
„frică de Dumnezeu”. Și în cazul acestui personaj se poate observa corespondența 
perfectă între felul de a fi al criticului sub-textual și denominativul său.

Pentru Ioana Em. Petrescu, această față bisericească portretizează tipul celui 
care crede și nu cercetează, respectiv al unui biet credincios „sărac cu duhul”, expresie 
înțeleasă nu în accepția ei duhovnicească, adevărată, de creștin însetat de Adevăr, de 
ființă umană setoasă după sacru, ci în interpretarea ei vulgară, de crezător orb, lipsit de 
rațiune: „părintele Evlaviosu ia apărarea miraculosului creștin în virtutea principiului 
că «Cel ce nu crede aceste, nici altele nu va crede.»” (Budai-Deleanu 1984, 18). În nota 
de subsol în care părintele Evlaviosu deplânge atitudinea ireverențioasă a poetului la 
adresa călugărilor: „Poetul acesta eu văd că de nime bine nu vorbește. Acum s-apucă 
și de săhastri, amărâtul, și nu știe că toată învățătura lumii aceștia e gunoiu înaintea 
lui Dumnezieu, și acei precuvioși părinți, măcar că putea să să procopsască în științele 
deșerte, dar le defăima și să frângea cu posturi și tot feliu de netihnă omenească, ca să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

67

QUAESTIONES ROMANICAE VI

dobândească împărăția cerurilor” (B-D, 315), Ion Rotaru întrevede ascunsă o puternică 
infuzie de „ironie voltaireană” (Rotaru 1979, 150). 

Părintele Evlaviosu reprezintă încă un comentator din seria celor care nu înțeleg 
opera ca o alcătuire alegorică prin intermediul căreia poetul își permite să condamne 
tare omenești și să moralizeze, ci raportează conținuturile la credința ortodoxă și le 
cataloghează drept adevărate, ori blasfematoare. Astfel, reprezentantul bisericii 
argumentează că există în Biblie și în Viețile Sfinților dovezi ale interferenței planului 
divin cu cel uman (v. B-D, 245), susține efectele miraculoase ale apei sfințite (v. B-D, 
273), ori ale sfintei cruci (v. B-D, 274), care sunt capabile să alunge demonii, chiar și 
pe cei ce-și iau înfățișarea unei fecioare lipsite de apărare în fața turcilor, ori pune la 
îndoială descinderea la Iad a lui Parpangel, câtă vreme scrierile biblice afirmă că este cu 
neputință ca sufletele odată desprinse de trup să revină pe pământ (v. B-D, 298). 

După cum numele o sugerează (care e un compus de obârșie grecească, alcătuit 
din adjectivul φίλος: „iubitor” și substantivul λόγος, λόγου: „cuvânt” și se tălmăcește 
prin „iubitor de cuvânt”), comentatorul numit Părintele Filologos este specializat 
în domeniul filologiei, este un specialist al literelor. În fapt, Părintele Filologos 
este exponentul Școlii Ardelene pe principii lingvistice, după cum Mitru Perea sau 
Politicos sunt reprezentanți în domeniul istoriografiei. Prin intermediul acestei voci 
sub-textuale, Budai-Deleanu introduce în mentalul colectiv toate dovezile latinității 
limbii române ofertate de textul poetic. Acest aspect dovedește justețea opiniei că 
latinistul ardelean s-a folosit de nivelul infratextual al operei sale pentru a populariza 
preceptele Școlii Ardelene cu scopul de a scoate din ignoranță poporul român semidoct 
din zorii veacului al XIX-lea.

Din perspectiva lui Savin Bratu, acest comentator este „replica specializată 
în explicații etimologice” (Bratu 1967, 51) a lui Erudițian. Și Ioana Em. Petrescu îl 
vede pe Filologos în relație (intelectuală) cu Erudițian: „comentariul filologic (adesea, 
comedie filologică) e specialitatea părintelui Filologos și a lui Erudițian” (Budai-
Deleanu 1984, 18). Grigore Țugui apreciază corect, deși lapidar că „Filologos pune în 
evidență etimologii și filiații lingvistice” (Budai-Deleanu 2004, 16). 

Părintele Filologos este un comentator atipic în corul sub-textual polifonic și 
îl simbolizează pe teologul erudit, care tinde spre cunoașterea absolută, nelimitându-
se strict la dogmatismul credinței ortodoxe, din ale cărui tipare nu vrea să iasă și să 
le depășească, precum alți confrați de-ai săi, ca Părintele Disidemonescul, Părintele 
Apologhios, Părintele Ascriteanul, sau Părintele Evlaviosu. Pentru acest critic, știința 
este infinită și se realizează pe multiple paliere, motiv pentru care se poate constata cu 
ușurință că în comentariile acestui interpret există trimiteri variate la cultura universală. 

Domeniul în care excelează acest comentator este cel al etimologiei, însă 
teologul-filolog dovedește și o bună cunoaștere a literaturii culte, aflându-se astfel 
în opoziție cu alți monahi care acceptă ca singură modalitate de cunoaștere autentică 
textul biblic ori scrierile patristice. Astfel, Părintele Filologos arată că vorba curentă 
în popor, sânt (iar nu sfânt, utilizată frecvent în limbajul teologic), este de sorginte 
latinească, că originea cuvântului românesc laur este vocabula latinească laurus (v. 
B-D, 161), că termenul șoiman este de origine turcească (v. B-D, 203) etc., dar oferă 
și informații despre civilizația și cultura romană (într-un loc, Chir Filologos vorbește 
despre obiceiul romanilor de a-și încununa învingătorii cu frunze de dafin / laur; v. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



68

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

B-D, 161), ori despre vestiții scriitori latini, cum este cazul lui Ovidius Publius Naso, 
un excelent exponent al culturii clasice latinești („Nason este Ovid, poetul romanilor, 
care au scris de dragoste. Și pentru aceasta fu izgonit de August Chesariu, la Tomos, 
pe malul Mării Negre.”; v. B-D, 289). Filologos este și un minuțios gramatician, care 
corectează exprimarea populară eronată a personajelor din supratext. Indicațiile sunt 
subtile, căci comentatorul nu-și permite să mustre fățiș inadvertența morfologică, pe 
care însă o îndreaptă cu multă finețe. Astfel, vorbele rostite de Tandaler, care-i instruiește 
pe „vajnicii” soldați țigani cum să-și organizeze străjile pe timpul nopții: „Stăi! care…” 
sunt corijate în spiritul lingvistic pur al limbii române: „[…] stăi, cine ești, sau cine-i? 
sau și, cum zice el, care-i!...” (v. B-D, 257) – propoziția incidentală arată că eruditul 
umanist este îngăduitor cu abaterile de la normă specificii vorbirii populare, potrivite 
în graiul personajelor ieșite din popor, al cărui limbaj poetul îl reproduce tale quale 
ca mijloc de sporire a autenticității eroilor săi. Formația teologală a lui Chir Filologos 
este vizibilă, bunăoară, în explicarea semnificației biblice a lui Asmodeu: „Acesta 
încă este nume de diavol, cunoscut la S. Scripturi, și mai cu samă să chiamă duhul 
înșelăciunilor…” (v. B-D, 214).

Părintele Filologos simbolizează acribia filologică concretizată în toate 
domeniile disciplinei umaniste: gramatică, lingvistică, beletristică. Preocupările 
filologice reprezintă trăsătura dominantă a acestui adnotator: rigurozitatea în 
domeniul științific al literelor este mărturisită de însuși Chir Filologos: „Mult mi-am 
bătut capu ce va să zică acest cuvânt…” (v. B-D, 293). Coștiinciozitatea sa lingvistică 
îl determină să compare sursele livrești („[…] am căutat anume și eu la original și am 
aflat tot așa.”; v. B-D, 293).

Numele Coconului Idiotiseanul este unul dintre puținele nume sub-textuale 
de origine latinească. El trebuie raportat la unul dintre puținele substantive masculine 
de declinarea I, idiota, idiotae: „necunoscător”, „ignorant”, „om simplu”, cuvânt 
împrumutat în latină din grecescul ἰδιώτης, ἰδιώτου: „om de condiție modestă”, „simplu 
cetățean” de unde derivă sensul de „simplu”, „ignorant”, „vulgar”. Stabilind legătura 
dintre numele comentatorului Cocon Idiotiseanul și atributul acestuia, Ion Rotaru 
afirmă despre acest interpret că „Idiotiseanul se miră prostește” (Rotaru 1972, 45).

Dimitrie Popovici consideră că „Dintre toate personajele ce împodobesc cu 
competența lor comentariul operei, singurul pe care îl satisface versul popular este 
Cocon Idiotiseanul. El ar fi dorit ca poema să fie scrisă în «versuri cum sunt obicinuite» 
și-și propune chiar să transforme anumite părți ale ei în «viersuri de ale noastre, ca 
să ne-o cânte apoi țiganul nostru»” (Budai-Deleanu 1981, 455). Dimitrie Popovici 
simte disprețul lui Budai-Deleanu pentru acest comentator, în care intuiește un urmaș 
îndepărtat și deghizat al lui Ion Barac, poetul ale cărui versuri le renega poetul cigmăuan 
și motivul pentru care el s-a apucat să scrie „o poezie nouă”: „Versurile acestea nu le 
aprecia poetul nici în produsele literare ale poporului, nici în opera cultă: povestea lui 
Barac despre Arghir era «în stihuri proaste alcătuită și tipărită» și el a socotit necesar s-o 
scrie «într-altă formă de versuri»” (Budai-Deleanu 1981, 455). Pe Cocon Idiotiseanul, 
Savin Bratu îl prezintă în antiteză cu Simplițian și consideră că „nu e numai cum îl 
arată numele, ci și suficientul reprezentant al «gustului vechi» - boieresco-lăutăresc, 
îngâmfat și încăpățânat” (Bratu 1967, 51). În opoziție cu opinia lui Savin Bratu, 
Alexandra Indrieș consideră că „Idiotiseanul, cu logica sa rudimentară, cu veșnicele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

69

QUAESTIONES ROMANICAE VI

sale încercări de a reduce imaginile poetice la glasul simplist al «bunului simț» banal, 
e o caricatură a lui Simplițian. De exemplu, opac cu desăvârșire la splendidul episod 
al convorbirii dintre Parpangel și Iha (ecoul) în care, probabil pe urmele unei celebre 
poezii din barocul german, poetul nostru creează prima piesă de mare virtuozitate 
din versificația românească, Idiotiseanul vrea neapărat o situație verosimilă: «Ce 
țigan nebun! Dar nu putea el să cunoască că nimene nu-i răspunde, ci numai sunetul 
vorbelor lui să răzbătea?» (notă la IV, 83) (s.m.)” (Indrieș 1967, 19). Grigore Țugui îl 
caracterizează simplu: „Idiotiseanu nu agreează ficțiunea și nicio altă formulă poetică 
în afara celei folclorice” (Budai-Deleanu 2004, 17).

Pentru comentariul lui Idiotiseanu la ecoul scos de vorbele lui Parpangel, Leonid 
Dimov spune: „Comentatorul Idiotițeanu este voit pus aici a spune o enormitate, tocmai 
pentru a se demonstra că receptarea artei n-are nimic comun cu simplitatea (s.m.)” 
(Dimov 1970, 3).

Semnificația numelui de obârșie grecească, Micromegas, este, în sens literal, un 
oximoron, „mic-mare”, iar în plan simbolic înseamnă „om mic care face pe marele” 
(Budai-Deleanu 1974, XXX). 

Acest comentator, spune Savin Bratu, este „preluat direct din Voltaire” (Bratu 
1967, 53) și, după cum numele i-o arată, simbolizează „un mic om mare” (Bratu 1967, 
53). Alexandru Piru este mai precis decât Savin Bratu, echivalându-l pe Micromegas cu 
„Fontenelle într-o povestire filosofică de Voltaire” (Budai-Deleanu 1974, XXX). 

Momentul ivirii acestui comentator este semnificativ: Micromegas dezaprobă 
comportamentul reprobabil al călugărilor ispitiți de apariția unei feciorelnice ființe, 
la ceas de taină, sub acoperământul mănăstirii. Se simte aici puternic infuzată 
ironia voltairiană la adresa cinului monahal aspru condamnat de către iluminiști, cu 
malițiozitate chiar. Nota umoristică a comentariului este răsunătoare: comentatorul 
se miră în mod repetat cum de au izbutit toți celibii să încapă într-o biată chilioară 
monastericească – în metatext se aude râsul hohotitor al autorului, care persiflează, 
încă o dată, ipocrizia reprezentanților bisericii: „Adecă mai toată mănăstirea era în 
chilie! De bună samă au trebuit să fie chilia mai mare decât cele obicinuite!” (B-D, 
275). Nefirescul situației create de apariția fiicei Evei în așezământul monahal, în mod 
normal loc al reculegerii, unde domnește ordinea și liniștea, este surprins de comentator 
printr-un enunț exclamativ: „Ce îngăimăcitură!” (B-D, 276), care subliniază vânzoleala 
monahilor aprinși de poftele trupești și dezordinea pe care o aduce cu sine păcatul, căci 
acesta este, potrivit aluziei subtile a teologului de formație umanistă, Budai-Deleanu, 
tâlcul simbolic al neascultării de Dumnezeu: recăderea în haos. Dorința de anonimat 
a călugărilor, care doresc să-și tăinuiască faptele rușinoase, este admirabil înfierată de 
Micromegas: „Mă mir că nu striga ei să să cunoască unul pe altul; însă doară fieșcare 
vrea să fie necunoscut și să bătea muțește” (B-D, 276). În toată țesătura epico-lirico-
dramatică a Țiganiadei se simte formația teologică a lui Budai-Deleanu: el nu este însă 
un habotnic, ci un trăitor al Cuvântului care devine faptă.

Micromegas este un comentator unic în rândul criticilor sub-textuali, fiind 
singurul care atestă livrescul scrierii budaidelene: semnificația acestui personaj îi 
este cunoscută doar unui lector erudit, familiarizat cu opera lui Voltaire și îi scapă 
cu desăvârșire unui cititor ignar, care va trece nepăsător pe lângă această prezență 
episodică ce nu influențează puternic „comedia filologică” din infratext. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



70

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Numele comentatorului Musofilos născocit de autor este un compus sudat din 
cuvântul grecesc, μοῦσα: „muză” și vocabula grecească, φίλος: „iubitor”, care literal 
se tălmăcește prin „iubitor de muză (sau Muze, ca divinități inspiratoare ale poetului)”.

Pentru Ion Rotaru, numele acestui comentator reflectă statutul personajului între 
ceilalți adnotatori: „Musofilos explică procedeul alegoriilor” (Rotaru 1972, 45).

Din punctul de vedere al lui Savin Bratu, Musofilos este „acel adept al 
specificului poeziei pe care-l cheamă Musofilos, amantul muzelor, deci un critic-artist 
el însuși” (Bratu 1967, 51) și, în egală măsură, „purtătorul de cuvânt” (Bratu 1967, 50) 
al pozițiilor inovatoare „în estetica secolului” (Bratu 1967, 50). Savin Bratu detaliază: 
„Comentator receptiv la poezie, Musofilos e cel ce știe «ce este poezia și ce va să 
zică poetul.» Musofilos îi repudiază în ansamblu pe toți criticii poeziei, denumindu-i 
cârtitori, chiar și pe cei ce-i slujesc, de fapt, poetului însuși, în precizarea pozițiilor 
sale, în interpretarea justă a creației sale” (Bratu 1967, 51). Ioana Em. Petrescu 
păstrează și ea nota auctorială și consideră că „Musofilos (Iubitorul de muze) explică 
natura adevărului poetic” (Budai-Deleanu 1984, 7), viziune care amintește de opinia 
lui Savin Bratu. În plus, aceeași exegetă afirmă că aceluiași interpret sub-textual îi este 
atribuit „comentariul specializat estetic” (Budai-Deleanu 1984, 18). Grigore Țugui îl 
cataloghează simplu: „Musofilos este mai ales poetician” (Budai-Deleanu 2004, 16).

Alături de „comentatorul anonim”, Mitru Perea, Coconul Erudițian, ori Părintele 
Filologos, Musofilos este criticul creditabil, ale cărui interpretări sunt viabile și riguroase.

Semnificația numelui lui Onochefalos este „cap de măgar” (Budai-Deleanu 
1974, XXX), iar vocabula compusă e de origine grecească: ὄνος: „măgar” și κεφαλή: 
„cap”. Pentru a „greciza” și mai mult denominativul, Budai-Deleanu l-a turnat într-o 
terminație specific elenă: -os. Prin intermediul numelor acestor comentatori sub-
textuali devine și mai vizibilă formația clasică, greco-latină, a stihuitorului ardelean, 
care este un scriitor cult. Onochefalos îl ipostaziază pe lectorul naiv, care nu înțelege 
alegoria poetică și nu este capabil să depisteze semnificațiile ascunse mascate de poet 
sub haina râsului. Nu înțelege mesajul poetic, iar opera nu reverberează în mintea-i 
plată. Versurile lui Ion Barbu dedicate lui Crypto cel ascuns, îndărătnic și incapabil să 
se autodepășească i se potrivesc de minune acestui critic credul și lipsit de prefăcătorie: 
„Dar soarele, aprins inel, / Se oglindi adânc în el; / De zece ori, fără sfială,/ Se oglindi 
în pielea-i cheală. // Şi sucul dulce înăcreşte! / Ascunsa-i inimă plesneşte…”.

În Chir Onochefalos, Savin Bratu îl vede pe cel care „traduce întotdeauna brut 
imaginea artistică și o ia ad litteram; pentru el nu există ficțiune artistică și toate se 
pot justifica de vreme ce i se spune că «așa au fost găsit scris». Altfel onest și credul, 
e preferat manifest tuturor soiurilor de critici din tagma părintelui Disidemonescul” 
(Bratu 1967, 52). Alexandra Indrieș, pe de altă parte, afirmă că „Onochefalos, cu 
credulitatea sa nestrămutată în documente, în tot ce «să află scris», e o reducere la absurd 
a lui Erudițianu” (Indrieș 1967, 19). Constanta acestui comentator, credința oarbă în 
textul scris, care denotă platitudinea părerilor critice, este reliefată și de Grigore Țugui: 
„Onochefalos vede unilateral, este total imun (și alergic) la tot ce ține de imaginație, 
crezând doar în document” (Budai-Deleanu 2004, 17).

În opinia mea prin acest comentator Budai-Deleanu vrea să blameze buna-
credința unor cititori, care iau de bune toate cele pe care le citesc, considerând că, de 
vreme ce sunt scrise, informațiile sunt și adevărate și valoroase. Or, Budai-Deleanu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

71

QUAESTIONES ROMANICAE VI

atrage atenția, prin această voce din subsol, că omul trebuie să disemineze ceea ce 
citește și că în cărți el poate găsi multe lucruri vătămătoare pentru suflet, minte și trup 
deopotrivă, că tomurile pot fi periculoase dacă nu sunt implicate rațiunea și bunul-simț 
în lectură. 

Ticul verbal și mintal al lui Onochefalos, concretizat în exprimarea stereotipă: 
„Dacă așa au găsit poeticul scris!”3 subliniază platitudinea gândirii acestuia și poate 
fi sursa de inspirație a lui Caragiale pentru un alt personaj maniacal, obsedat de o unică 
întrebare: este vorba de Cetățeanul turmentat al Scrisorii pierdute și a sa problemă 
existențială: „Eu cu cine votez?”, chestiune care reprezintă nedumerirea – singura 
esențială pentru el – a omului simplu, a omului de rând, amețit de haosul minciunilor 
electorale din care nu se poate sustrage. Ambele personaje sunt ființe de bună-credință, 
care cred orbește – Onochefalos în ceea ce stă scris, Cetățeanul turmentat în ceea ce 
aude de la politicieni venali. Clișeul verbal al lui Onochefalos constituie tălmăcirea 
românească a unui dicton latinesc pe care de bună seamă că Budai-Deleanu, latinist 
fervent, îl cunoștea foarte bine: Quod scripsit, scripsit., ce se traduce prin „Ce e 
scris, e bun scris.” Că lucrurile stau așa o dovedește însuși comentatorul într-o 
replică de-a sa: „Ba caută să crezi, vere, căci așa este scris; și dacă-i scris odată, îi 
scris!... (s.m.)” (B-D, p. 137).

Este un fapt bine știut că numele comentatorului Mitru Perea reprezintă anagrama 
lui Petru Maior, bunul prieten al lui Budai-Deleanu, fondator al Școlii Ardelene și latinist 
convins ca și poetul. Surprinzător este că, chiar și prin metateză, autorul păstrează ideea 
de sfințenie sugerată de apelative: Petru devine Medru / Mitru, prescurtare a numelui 
Sfântului Dumitru. Paronimia îi slujește poetului în jocul dedublării unei persoane reale 
într-una imaginară.	

În viziunea lui Savin Bratu, Mitru Perea este, din punct de vedere al importanței 
în sub-textul literar, „Primul adnotator, căruia într-o primă variantă i se atribuie 
nemijlocit toate «băgările de seamă» (s.m.)” (Bratu 1967, 50)4, identificat cu Petru 
Maior, motiv pentru care „reprezintă, sintetic, pozițiile esențiale ale Școlii ardelene” 
(Bratu 1967, 50). Foarte interesant este faptul că, în opinia criticului literar, comentariile 
nesemnate, care îi aparțin autorului, îi sunt conferite tot acestui comentator subsidiar: 
„Autorul și le adaugă pe cele afirmate oarecum ca aparținându-i, dacă ținem seama 
de faptul că apar nesemnate, în ansamblul lor însă nediferențiate de cele atribuite lui 
Mitru Perea” (Bratu 1967, 50). Aceste observații ale criticului literar, Savin Bratu, 
ne îndeamnă la meditație asupra rolului adnotațiilor, așa cum a fost el gândit de 
autor și să credem că opera, fiindu-i dedicată bunului său prieten, Petru Maior, a fost 
imaginată inițial, în subsol, ca un dialog închipuit cu acesta: în lipsa unei conversații 
reale, imposibile câtă vreme Petru Maior era în țară, iar Budai-Deleanu autoexilat pe 
meleaguri străine, scriitorul ardelean a proiectat în imaginar cum ar fi decurs receptarea 
operei de către amicul său. Până și faptul că Budai-Deleanu a lăsat nesemnate anumite 
note de subsol, care pot fi lesne atribuite însuși autorului, susține, în opinia mea, 
această ipoteză a unei discuții amicale și polemice deopotrivă în sub-text. Interesantă 

3. Prin frecvența cu care se repetă această formulă stereotipă e ușor observabilă mania acestui personaj 
care exprimă în mod sincer ceea ce gândește: „poeticul așa află scris” (B-D, 119), „Cum să nu fie cântat, 
când se află scris așa!” (B-D, 126), „Dar nice poetul are vină dacă au aflat așa scris.” (B-D, 155) etc., etc.
4. Această remarcă a autorului este preluată de la un alt filolog român, Ovid Densusianu.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



72

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

este și opinia exegetei, Alexandra Indrieș, care presupunea că notele de subsol au fost 
redactate după ce Budai-Deleanu și-a finalizat opera și ele s-au înmulțit pe măsură ce 
autorul cigmăuan a simțit ce resurse umoristice și ironice zac în aceste comentarii pe 
marginea textului literar (v. Indrieș 1967, 18).

Pentru Alexandra Indrieș, „Mitru Perea reprezintă comentatorul inteligent; el e 
cel ce explică, dar cel mai adesea explicația sa e doar aparentă, el râde mereu pe ascuns 
de cititorul incapabil să priceapă născocirile lui «Leonachi Dianeu». Mitru Perea 
comentează expresiile cele mai clare, presupunând că nici acestea nu vor fi înțelese. […] 
Același ton insistent, vădind neîncrederea în perspicacitatea cititorului, se găsește în 
mai toate «însămnările» și «luările aminte» ce-i aparțin. Necruțătoare e ironia sa atunci 
când, pretinzând că explică, nu face decât să «traducă» în proză versurile, rezumând 
imaginea. […] Sunt deci false explicații, în cazul acestora. Autorul n-are încredere că 
ironiile sale din textul poemului vor fi înțelese. Pe unele le ține secrete, dar pe altele, 
și adesea pe cele mai evidente, le explică prin intermediul lui Perea, accentuând astfel 
subtil permanenta sa suspiciune față de cititorii cu care dialoghează în această originală 
polemică” (Indrieș 1967, 19).

Ioana Em. Petrescu îl cataloghează drept „comentatorul universal, spirit 
enciclopedic deopotrivă priceput în filologie, politică, istorie și filosofie. Voce 
privilegiată, Mitru Perea (prietenul Petru Maior) întrupează ipostaza de critic al 
autorului, care se ascunde astfel, se contemplă și se joacă pe sine în acest personaj în 
egală măsură real și fictiv, așa cum se juca pe sine – ca poet – în înfățișarea eroicomică 
a lui Parpangel” (Budai-Deleanu 1984, 18). De asemenea, mai original este punctul 
de vedere al autoarei care crede că scriitorul ardelean își îndreaptă săgețile sarcastice 
spre însuși amicul său, „căruia Budai-Deleanu îi face un portret prietenesc-ironic de 
iluminist grav, mereu preocupat de educația cititorilor «neînvățați cu stihuri»” (Budai-
Deleanu 1984, 17-18). Dacă ne gândim la reprezentarea făcută de Nicolae Iorga lui 
Petru Maior, pe care îl prezintă drept un om dedicat luminării oamenilor simpli prin 
cultura binefăcătoare, fie ei tineri, ori vârstnici, atunci comentariul Ioanei Em. Petrescu 
își pierde palida tentă malițioasă: „Ni spune el însuși – povestind spre apărarea sa viața 
pe care o dusese ca protopop – cum trimitea pe flăcăi și fete «la diacul bisericei, a învăța 
lucrurile cele creștinești», cum impunea părinților să supravegheze acasă învățătura 
copiilor lor. Cu aceștia ținea însuși, în visitele sale de protopop, «examen» prin sate 
și astfel făcea cultura înțeleasă și iubită și de cei în vârstă, dumerea cum scrie el, și 
bătrânii ca să învețe. «Vara umbla pe câmpuri, prin păduri, unde știa că sunt adunați 
pruncii a paște vitele și, văzându-i, îi striga la dânsul; carii, cunoscându-l îndată, 
alergau toți acolo, și el îi întreba cele ce au învățat și de nou îi mai învăța și luminà, 
având osebită dulceață de a băilui cu pruncii, pentru care a tuturor era iubit… Atâta 
au fost aprins Petru Maior voia pruncilor spre învățătură, cât pruncii uitase jucăriile 
sale și, când se întâlniau la uliță, tot de învățătură grăiau și se întrebau unul pe altul. 
Fetele cele mari încă, adunate la șezătoare a toarce, în loc de obicinuitele nebunii, 
despre învățătura lucrurilor celor sfinte povesteau și se întrebau. Atâta au fost întru 
intăiu prostia oamenilor acelora în treaba învățăturei acesteia, cât unii, ca când ar fi 
venit o nevoie mare pe sat, așa și pânâ la domnii locurilor au ajuns cu plânsoare asupra 
protopopului, ca să-i scutească de învățătură. Iară după aceia, văzând nu numai pre fii, 
ci prin dânșii și pre sine însuși învățați în cele trebuincioase, i-au iertat de păcate, lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

73

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Petru Maior și părinților lui ce l-au făcut. Așa s-au purtat Petru Maior cu învățătura 
pre locurile acele.»”5 (Iorga 1933, 239-240). Este înduioșătoare pasiunea pe care a 
depus-o Petru Maior într-o viață de om pentru a înălța poporul din întunericul neștiinței 
la lumina cunoașterii pentru a nu mai fi rob, pentru a nu mai sluji interesele altor nații, 
ci propriile foloase, dar, în egală măsură, este revoltătoare ignoranța oamenilor, care au 
știut să răspundă cu rău la binele ce li se făcea.

Viziunea lui Grigore Țugui despre acest critic erudit plurivalent este mult mai 
simplistă și simplificatoare: „Mitru Perea rezumă și explică secvențe ale subiectului” 
(Budai-Deleanu 2004, 16). Perspectiva lui Grigore Țugui, este, în ceea ce mă privește, 
trunchiată și unilaterală, Mitru Perea fiind mult mai mult decât un povestitor care 
accesibilizează conținuturile. El este eruditul care se coboară la nivelul plebei pentru a 
o atrage la sine. 

Există multe tandemuri semnificative în Țiganiada: Căpitanul Alazonios – 
Căpitanul Pățitul, Onochefalos – Idiotiseanul. La acestea se mai adaugă unul: Mitru 
Perea – „comentatorul anonim”, exegeți care alcătuiesc un Ianus bifrons, amândoi 
reprezentând erudiția, obiectivitatea, ambii proliferând preceptele Școlii Ardelene.

Analiza onomasticii budaidelene relevă influența covârșitoare a culturii clasice 
în care s-a format poetul cigmăuan. Între înrâurirea greacă și cea latină putem conchide 
că influența elenă este predominantă în denumirile diverșilor comentatori sub-textuali: 
Androfilos, Agnosie, Alazonios, Apistos, Apologhios, Disidemonescul, Evlaviosu, 
Filologos, Micromegas, Musofilos, ori Onochefalos sunt nume grecești, în vreme ce 
doar câteva (Dubitanțius, Erudițian, Idiotiseanul) sunt latinești.

Bibliografie
Budai-Deleanu, I. 1958. Țiganiada. 2 vol. Ediție și glosar de J. Byck. Cu un studiu de Paul Cornea. Ediția 

a II-a. București: Editura de Stat pentru Literatură și Artă.
Budai-Deleanu, I. 1974. Opere. 2 vol. Ediție critică de Florea Fugariu. Studiu introductiv de Al. Piru. 

București: Minerva.
Budai-Deleanu, I. 1981. Țiganiada. Ediție îngrijită de Florea Fugariu. Repere istorico-literare alcătuite în 

redacție de Andrei Rusu. București: Editura Minerva.
Budai-Deleanu, I. 1984. Țiganiada. Studiu introductiv, tabel cronologic și bibliografie selectivă de Ioana 

Em. Petrescu. Cluj-Napoca: Editura Dacia.
Budai-Deleanu, Ion. 1999. Țiganiada. Studiu introductiv de G. I. Tohăneanu. Ediție critică de Florea 

Fugariu. Timișoara: Editura Amarcord.
Budai-Deleanu, Ion. 2004. Țiganiada. Repovestită și cu o introducere de Grigore Țugui. Iași: Institutul 

European.
Budai-Deleanu, Ion. 2011. Țiganiada. Prefață de Marius Chivu. București: Curtea Veche Publishing.
Blaga, Lucian. 1966. Gândirea românească în Transilvania în secolul al XVIII-lea. Ediție îngrijită de 

George Ivașcu. București: Editura Științifică.
Bratu, Savin. 1967. Locul Țiganiadei în istoria ideologiei noastre literare, în „Limbă și literatură”, XIII, 

nr. 3, pp. 35-44. 

5. În expunerea sa despre întemeietorii Școlii Ardelene, Lucian Blaga îl citează la rându-i pe Nicolae Iorga, 
însă ca pe o sursă mai degrabă legendară, venită parcă din vremuri imemoriale: „Așa ni se vorbește undeva 
despre el: «Mergea Petru Maior prin sate, unde adunând pruncii, făceau examen, pre cei ce știau îi lăuda, 
pre ceilalți părintește îi dojenea și rânduia mijlociri ca să învețe…» (s.m.)” (Blaga 1966, 130). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



74

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Ceia, Valy. 2002. Narativ și descriptiv în Țiganiada lui I. Budai Deleanu. Timișoara: Editura Universității 
de Vest.

Densușianu, Aron. 1983. Cercetări literare. Ediție îngrijită, introducere, note și glosar de Georgeta 
Antonescu. Cluj-Napoca: Editura Dacia.

Dimov, Leonid. 1970. Țiganiada, un spectacol în sine, în „Luceafărul”, XIII, nr. 6, p. 3.
Indrieș, Alexandra. 1967. Trei ipostaze ale ironiei în Țiganiada, în „Orizont”, XVIII, nr. 7, pp. 16-21. 
Iorga, Nicolae. 1933. Istoria literaturii romănești. Vol. III. Partea întăia (Generalități, Școala ardeleană). 

Ediția a II-a revăzută și larg întregită. București: Editura Fundației „Regele Ferdinand”.
Manolescu, Nicolae. 1990. Istoria critică a literaturii române. Vol. I. București: Editura Minerva.
Negrici, Eugen. 1978. Figura spiritului creator. Eseuri, București: Editura Cartea Românească.
Rotaru, Ion. 1972. Analize literare și stilistice. București: Editura Ion Creangă.
Rotaru, Ion. 1979. Forme ale clasicismului în poezia românească până la Vasile Alecsandri. București: 

Editura Minerva.
Tohăneanu, G. I. 2001. Neajungerea limbii: Comentarii la Țiganiada de I. Budai-Deleanu. Timișoara: 

Editura Universității de Vest. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:58:58 UTC)
BDD-A28932 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

