TRANSLATIONES Volume
DE GRUYTER 10/2018, Pages 131-147

OPEN
DOI: 10.2478/tran-2018-0008
Translationes 10 (2018)

Questions de création poétique dans la traduction des
haikus

Yuya Yokota
Université Paris Diderot
France

Résumé : Traduire des haikus nécessite la reconnaissance d’un certain
contexte. Cet article analyse trois éléments de ce contexte: les mots de
saison, les réunions de poétes lors desquelles des haikus sont composés, et le
texte de prose (journal intime ou nouvelle) dans lequel ils s’insérent parfois.
Par ces éléments contextuels, le haiku découvre une signification qui dépasse
le sens littéral. La reconnaissance de ces éléments contribue a une meilleure
traduction.

Abstract: Translating haiku requires some sense of context. This article
examines three elements of that context: seasonal words, the society in which
haiku are produced, and prose (such as journal or short story). Behind the
haiku there is a particular community in which poet and reader are close to
each other, allowing the haiku to communicate more than their literal
meaning. Taking this into consideration facilitates their translation.

Mots-clés : traduction poétique, haiku, mots de saison, co-création, poésie et
prose
Keywords: poetic translation, haiku, seasonal words, co-creation, poetry and
prose

Introduction

L'instantanéité semble considérée comme l'essence méme du
haiku. Paul-Louis Couchoud (1916, 62), par exemple, I'a caractérisé
ainsi : « Un bref étonnement ! C’est la définition méme du haikai »*.
Maurice Coyaud lui a consacré un chapitre intitulé « Moments » dans

! Le haiku tient son origine du hokku, les dix-sept premiéres syllabes du haikai
(abréviation de haikai no renga), forme poétique qui s’est répandue a
I’époque d’Edo. Plusieurs poétes improvisaient ou composaient ensemble un
long poéme dont le rythme alternait en 5-7-5 et 7-7 syllabes. Déja, la notion
de dialogue était au centre de la création du haiku (voir infra, deuxieme
partie). Dans I'occurrence citée, cependant, le mot « haikai » prend le sens de
« haiku ».

131

© 2018 Yuya Yokota. This is an open access article licensed under the Creative
Commons Attribution-*" i i
creativecommons.org/ BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

son Fourmis sans ombre (1978); quant a Haiku (1990), traduit par
Roger Munier et préfacé par Yves Bonnefoy, la quatrieme de couverture
avertit le lecteur en ces termes: « Le haiku est beaucoup plus qu’un
poeme sur un instant privilégié. Il n’est pas excessif de dire que ce que
propose un haiku achevé est une expérience qui s’identifie peu ou prou
a celle du satori, de l'illumination. »

Il est vrai que l'instantanéité est 'un des éléments capitaux du
haiku et que certains des haijin [créateurs de haiku] japonais eux-
mémes recherchent cet effet dans leurs pratiques. Cependant, quand
on est tenté de traduire un haiku, les dix-sept syllabes ne seraient-elles
pas trop courtes pour saisir pleinement la portée du poéme?
Autrement dit, ne serait-il pas nécessaire de tenir compte d’un certain
contexte (historique ou culturel) pour traduire un poéme, comme il le
faut dans la traduction de la prose ?

Pour répondre a ces questions, dégageons trois éléments qui
constituent proprement ce « contexte » du haiku, a savoir les mots de
saison, la composition en réunion dans le monde du haiku, il existe une
communauté de haijin dans laquelle auteur et lecteur se confondent ,
ainsi que les éléments de prose dans lesquels les haikus peuvent
s’intégrer comme c’est le cas dans un journal intime ou une nouvelle. A
nos yeux, il est important pour le traducteur de comprendre les
processus de création et de réception du haiku. Une meilleure
connaissance de ces processus nous ameénera a réfléchir sur la
traduction des haikus composés en japonais, ou sur la création de haiku
dans des langues autres que le japonais.

Mots de saison

Le haiku est avant tout le poéme d’une saison. En effet, le mot
qui symbolise la saison, le « mot de saison », y occupe une place
importante. Traditionnellement, il est nécessaire que chaque haiku
comporte un seul kigo [mot de saison] qui est souvent le mot le plus
important du poéeme.

Ainsi que I'expliqgue Yamashita Kazumi (Yamashita, Inahata, et al.
2005, 173-174), il existe trois types de kigoz. Le premier décrit une
réalité ou un fait réel comme le « cerisier » qui s’épanouit au

2> Nous nous conformons ici a I'usage japonais qui place traditionnellement le
patronyme devant le prénom.
132

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

printemps ou la « neige » qui tombe en hiver. Le deuxieme est le kigo
indiquant une qualité comme le « vent d’automne », c’est-a-dire que
grammaticalement le mois ou la saison fonctionne comme un adjectif
ou un complément du nom. Le troisieme constitue un terme
conventionnel. Ainsi la « lune » est un mot de saison de I'automne bien
gu’elle se voie a toutes les saisons, et le « champ de fleurs » correspond
a l'été si l'on écrit « ohanabata(ke) », mais a l'automne si c’est
« hanabatake ». Plus le lien entre le mot de saison et le sentiment qu'’il
inspire est indirect, plus il semble complexe ou méme trompeur de
traduire ce kigo littéralement, puisque le sentiment des saisons
lui-méme est « difficile a saisir pleinement »>.

Meigetsu Ya...

Prenons pour exemple un poéme de Takarai Kikaku, un des
brillants disciples de Matsuo Basho6 : « Meigetsu ya tatami no ue ni
matsu no kage. » 1l est a noter que le mot « meigetsu » appartient a la
troisieme catégorie : celle du kigo conventionnel, et qu’il signifie bien
davantage que ne le suggéere sa traduction : la « pleine lune ». Au fur et
a mesure que le mot de saison s’établit et s’inscrit dans le saijiki
[glossaire des mots de saison avec des exemples variés de haiku], se
cristallisent également ce que I'on appelle hoi [le sens essentiel d’'un
mot de saison] et honjé [le sentiment qu’il est censé évoquer]. Dans le
cas du meigetsu, le hoi est la plus belle lune de I'année, et le honjé est
I'attachement sentimental pour la beauté et la sérénité d’'une scene,
auquel s’ajoute peut-étre un sentiment presque religieux, car le

> Takahama Kyoshi raconte sa découverte de la question de la saison en
France dans « Haiku no gojinen » [« Cinquante ans de haiku »] : « De fait en
France, nous avons un peu discuté de ce probléme du ki [saison], mais il
semble que ce ki soit difficile a saisir pleinement dans un lieu tel que la
France » (Takahama 1973, 127), (notre traduction). Lors de son voyage en
Europe, on était bien au printemps, mais celui-ci était loin de ressembler a
celui du Japon, méme si Takahama Kyoshi a apercu quelques fleurs
d’abricotier, de pommier, de cerisier, etc. A travers cette expérience, il s’est
rendu compte qu’il existe une grande différence de perception des saisons
entre I'Europe et le Japon, et que les Japonais sont plus sensibles aux
changements de saison.

133

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

meigetsu fait penser a I'ancienne priere agricole®. De plus, il est
intéressant de constater que la perception du meigetsu rappelle
d’autres mots de saison (les fleurs ou les herbes d’automne, la rosée ou
les petites bétes, etc.). Ainsi, les kigo se lient étroitement les uns aux
autres et l'univers du kigo sert a concrétiser le sentiment des saisons.
Le poete et le lecteur peuvent partager, par I'intermédiaire du saijiki, un
horizon commun, et par conséquent les dix-sept syllabes évoquent bien
davantage que ce que les mots signifient littéralement.

Observons certains haikus traduits par Augustin Berque,
spécialiste de mésologie, dont I'argument porte sur le milieu humain
qui intégre la poésie et I'écologie”.

Clair de lune ah
sur le tatami
I'ombre du pin (Berque 1986, 41)

* L'article « meigetsu », dans le grand saisonnier des éditions Kadokawa,
expliqgue que « meigetsu — la lune du 15 ao(t de I'année lunaire, pleine et
pure, brille dans le ciel nocturne et limpide. Des fleurs ou des herbes
d’automne, mouillées par la rosée, poussent partout ou de petites bétes
chantent et rivalisent de beauté. [...] On célébre la lune en lui dédiant des
pommes de terre nouvelles, des dango [boulettes de pate de riz], des
edamame [haricots de soja], des herbes des pampas, etc. [...] C'est aussi un
moment important dans le monde agricole ou l'on prie pour une récolte
abondante » (Kadokawa haiku daisaijiki : aki [Kadokawa grand saisonnier :
automne], 2006, 93), (notre traduction).

> Selon Berque, le sujet élabore une réalité dans I'interaction avec son
environnement. Cette réalité du milieu humain est, selon lui, « trajective », et
il la saisit sous la forme d’une fonction qui se représente par « S en tant que
P». «S (le sujet logique, ce dont il s’agit) est interprété en tant que P (en
logique le prédicat, ce qui est dit de S) » (Berque 2015, 3) et ce « S en tant que
P » forme des « chaines trajectives » par les sens, par I'action, par la pensée et
par le langage, « (((S/P)/P’)/P”’)/P"" et ainsi de suite, indéfiniment » (ibid.). Ce
gu’il appelle «trajection » est la modalité d’une réalité qui n’est ni
compléetement objective ni complétement subjective, ni complétement
collective ni compléetement individuelle, mais qui synthétise ces dualités. Ce
dernier point n’est pas anodin, si 'on admet avec Berque qu’un poeme
impose cette réalité.

134

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

Lune des moissons
trace sur le tatami
une ombre de pin (Berque 2015, 6)

Voici deux traductions différentes du haiku. D’une part, il existe
un changement par rapport au meigetsu, de « clair de lune » en « lune
des moissons », qui est plus proche de notre interprétation; d’autre
part, le « ah » de la premiére version est peut-étre plus (ou trop) fidéle
a «ya», mot-coupure qui distingue clairement deux éléments
assemblés dans un haiku, en mettant en valeur le mot qui le précede et
qui représente I'impression la plus forte du poéte. Il y a effectivement
d’autres différences: le verbe «trace » est-il nécessaire, alors que
I'emploi du verbe est souvent évité dans la pratique du haiku ? Ou
encore : l'expression « matsu no kage » signifie-t-elle « I'ombre du
pin », « une ombre de pin » ou bien « I'ombre d’un pin », traduction
pour laquelle a opté Roland Barthes® ?

Tous ces points suscitent des réflexions ; toutefois, nous allons
plutdt nous intéresser ici a la maniere dont le haiku est présenté dans
un texte. Pour revenir au haiku cité plus haut, Berque donne la seconde
version dans un de ses articles sans ajouter aucune explication, au
contraire de la premiere version qui intervient dans le contexte suivant :

Des périodes de temps tiede et sec, dues au passage de masses
d’air trés mobiles venues du continent chinois, viennent
agréablement couper la suite des journées de pluie de Ia
mousson. Avec un peu de chance, on peut donc observer la
pleine lune de la « quinzieme nuit » (la quinzieme, bien sir, du
huitieme mois lunaire); deux années sur trois, le ciel est
dégagé. La mi-automne soit entre le 9 septembre et le 8
octobre dans le calendrier actuel est en effet par excellence le
temps de « regarder la lune ». Les cloisons repoussées, toute
embrasure offerte, on laisse entrer le clair de lune dans les
maisons :

® Dans le contexte barthésien qui n’est pas le notre, la nécessité du haiku tient
a ce que I'« exemption du sens s’accomplit a travers un discours parfaitement
lisible » (Barthes 2005, 112). Il cite le méme haiku dans la version suivante :
« Pleine lune/Et sur les nattes/L’ombre d’un pin » (ibid.).

135

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

Meigetsu ya Clair de lune ah
tatami no ue ni sur le tatami
matsu no kage I'ombre du pin

Pour le cas ou la quinzieme nuit serait nuageuse, on commence
a regarder la lune la veille, la « veillée d’attente » ; ou bien I'on
recommence a la «seizieme veillée», et au besoin l'on
persévere les nuits suivantes: c’est I'« attente debout », puis
I« attente assis », enfin I'« attente couché » apres, cela ne vaut
plus la peine, et la lune se leve de plus en plus tard ! Certaines
années, il faut bien recourir au mot de saison « mi-automne
sans lune »... (Berque 1986, 40-41).

Typographiqguement, le haiku est inséré dans le contexte
explicatif, sans que sa traduction ne soit dégradée. C’'est une maniére
pour ainsi dire classique de présenter des haikus, car Reginald Horace
Blyth et Couchoud ont également présenté leurs traductions de haiku
accompagnées de notes explicatives. Certes, dans ce chapitre intitulé
« Des météores », le but de Berque est d’analyser le milieu japonais a
travers son climat. Mais grace a cette disposition, le décalage entre
meigetsu et «clair de lune» n’est-il pas comblé dans une large
mesure ?

Etant donné que le mot de saison nous renvoie a un horizon
plus riche que ce gu’il signifie littéralement, il ne pourrait pas étre
remplacé par un autre mot dans une autre langue. Quel que soit le
moyen, il nous parait nécessaire de faire sentir (ou au moins imaginer)
au lecteur de la traduction ce que partagent le poéte et le lecteur de
I'original : le saijiki lui-méme, ou alors, plus justement, la scéne de la
réalité qu’il fait surgir devant l'esprit du lecteur et que les haikistes
japonais appellent kei.

Composition de haiku en réunion

Les haijin doivent, dans I'élaboration de leurs poemes, éliminer
un certain nombre d’éléments pourtant linguistiquement nécessaires.
Cependant, a cause de cette concision, il arrive que l'effet produit sur
les lecteurs ne soit pas toujours celui que le poéte avait visé, méme s’il
s’efforce de suggérer son sentiment dans le haiku. C’est pour cela que,

136

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

lorsqu’on fabrique des haikus, appartenir a un groupe littéraire peut
étre un des meilleurs moyens pour en vérifier I'effet sur les autres, ainsi
gue pour améliorer ses ceuvres.

Le kukai désigne cette réunion ou plusieurs poetes présentent
leurs haikus, qui sont ensuite jugés selon un systeme de votation, et
guelquefois par un maitre présent. Ces réunions permettent aussi de
créer une atmospheére d’émulation. Le processus du kukai ordinaire est
le suivant (Yamashita, Inahata, et al. 2005, 196—-198) :

1) Ecriture. Au début de la séance, chacun recoit de petites
cartes longilignes dont le nombre est déterminé a l'avance, et
écrit ses haiku de maniere anonyme ; ils peuvent soit étre créés
sur place, soit avoir été produits avant. Dans la majorité des cas,
on emploie dans le haiku des mots de saison correspondant a la
saison dans la réalité.

2) Transcription. Une fois que tout le monde est prét, les haikus
sont ramassés et mélangés. Ensuite, chaque participant recoit
au hasard un nombre de haiku égal a celui qu’il a lui-méme
écrits. Puis, chacun transcrit sur une autre fiche les haikus qu’il a
recus pour que personne ne puisse deviner l'auteur a partir de
son écriture.

3) Choix. Maintenant, chacun a une fiche ou figurent plusieurs
haikus dont les auteurs restent inconnus. S’ensuit un temps de
lecture en silence des haikus, chaque participant s’échangeant
les fiches l'une apres l'autre autour de la table. Au fur et a
mesure que les fiches circulent, chacun sélectionne les haikus
gu’il trouve bons pour ensuite voter a |I'étape suivante.

4) Lecture et révélation du poete. Chaque participant choisit ses
haikus préférés selon un nombre défini a I'avance. Ces haikus
sont ensuite une nouvelle fois transcrits sur une autre fiche qui
sera passée a un participant expérimenté qui présentera a voix
haute les haikus choisis. Lauteur du haiku choisi se désigne tout
de suite aprés que son haiku est lu. Il arrive aussi que l'auteur ne
réponde pas tout de suite, mais seulement apres que tout le
monde a discuté des haikus présentés, notamment de ceux
ayant regu beaucoup de points.

5) Commentaire et/ou critique. Si un maitre est présent a la
réunion, il indiquera lui aussi ses choix, effectuera des

137

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

commentaires sur les points positifs et négatifs des quelques
(ou bien de tous les) haikus, et pourra parfois les corriger. Si le
maitre n’est pas présent, les participants le font eux-mémes.

Le groupe auquel un poéte appartient influence d’une maniére
directe ou indirecte sa pensée du haiku, voire ses haikus tout court.
Comme on le voit, le kukai est une communauté particuliere ou les
poétes a la fois auteurs et lecteurs sont tellement proches qu’ils sont
libres de se conseiller mutuellement.

Si l'on ouvre le rapport du kukai de Masaoka Shiki nous
I'appellerons désormais Shiki’ , rénovateur du haiku moderne, on
remarque que les changements proposés portent principalement sur
I'enclitique®, I'ordre des mots ou l'utilisation du mot-coupure, tout en
gardant l'essence du poeme. Dans la pratique du kukai en général, il est
aussi possible que les haijin s’interrogent sur la pertinence de I'emploi
du mot de saison ou sur la scene évoquée par le poéme. Si l'auteur
accepte une correction proposée par un autre, il a le droit de 'adopter
comme étant sa propre création.

Daibutsu no...

Le 20 janvier 1895, Shiki a participé a un kukai avec Takahama
Kyoshi, Kawahigashi Hekigotd, Naitd Meisetsu et quatre autres auteurs.
Une partie du rapport de ce jour donne l'information suivante :

Meisetsu, Hekigoté Daibutsu no katahada yuki ni [no (Meisetsu)] toke ni
keri (Masaoka 1977a, 381)

Cela signifie que Shiki a donné anonymement son haiku
« daibutsu no katahada yuki ni toke ni keri» et que Meisetsu et
Hekigoté lI'ont choisi comme leur haiku préféré. « Daibutsu » est une
grande statue du Bouddha et « katahada » signifie 'une de ses épaules,
ou plus généralement la partie du corps qui entoure son épaule.

’ Dans le cas ou il s’agit d’un écrivain célébre dont I'ceuvre est familiére a tous
les Japonais, il est de coutume de désigner cet auteur uniguement par son
prénom.

® En japonais, I'enclitique est a peu prés I'équivalent des prépositions dans la
langue francaise.

138

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

« Yuki » veut dire la neige et « toke(ru) », fondre. Lauxiliaire « keri », qui
fonctionne comme le mot-coupure, montre a la fois que c’est un
événement du passé et que le noyau de ce poeme réside dans le verbe
« fondre », qui se trouve juste avant.

Or, il est a noter que Meisetsu a proposé le remplacement de
I'enclitique « ni » par celui de « no ». Dans la version originale, ce qui a
fondu au moins littéralement est I'épaule du Bouddha, ou bien le sujet
fondu est omis; tandis qu’avec I'enclitique « no », cette scéne ou la
neige a fondu devient plus claire et, en plus, il apparait une petite
césure entre la figure du Bouddha et la neige qui a fondu. La premiére
version est peut-étre plus poétique, mais plus énigmatique. La
deuxieme permet, grace a cette césure, de créer un suspens riche dans
ce haiku, et de donner plus d’étendue spatio-temporelle a ce que décrit
le mot « katahada ». C’est peut-étre pour cette raison que Shiki a
accepté cette proposition. Dans son recueil, il a opté pour la deuxieme
version (Masaoka 1975, 371).

Revenons a notre question : comment traduire ce haiku ? Voici
guatre réponses différentes :

La neige a fondu
sur une épaule
du Grand Bouddha (Munier 1978, 4)

sur I'épaule nue

du grand bouddha
la neige a fondu (Cheng et Collet 1992, 33)

Sur I'épaule
du grand Bouddha
la neige a fondu (Atlan et Bianu 2002, 36)

Le Grand Bouddha —
la neige sur son épaule

s’est décrochée (Titus-Carmel 2002, 11)

Il faut d’abord signaler que, curieusement, les traducteurs

pensaient que la version japonaise était « daibutsu no katahada no yuki

139

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

toke ni keri »°. Mais ce malentendu mis a part, ce changement du « ni »
en «no » importe toujours. Etant donné que Shiki a consciemment
rejeté lI'enclitique « ni », la préposition « sur » qui fait voir I'épaule du
Bouddha au contact direct de la neige ne semble pas idéale. Le
qualificatif « nue » attribué a I'épaule et I'emploi du verbe «se
décrocher » ne correspondent pas non plus a l'intention du poéte. Ce
qui est essentiel ici, c’est d’abord la description d’'une épaule du
Bouddha, ensuite le fait que la neige a fondu, et enfin la distance tantot
proche, tant6t éloignée, entre les deux.

Certes, il faut admettre que cet argument concernant la réunion
de haijin est a double tranchant. D’abord, il est difficile sinon impossible
de suivre le fil des changements de tous les haikus a traduire, et puis,
méme si les rapports du kukai existent, ils sont souvent conservés par
les participants et leur publication est rare. Le kukai est au fond un
espace fermé ol s’établit une sorte de connivence tacite, et c’est pour
cela qu’il nest pas anodin de connaitre le groupe auquel un haijin
participe. Apres avoir admis que le caractere dialogique du haikai se
perd au fur et a mesure que le haiku s’établit en tant que tel, Yamamoto
Kenkichi (1960, 101), critique littéraire spécialiste du haiku, nous
avertit : « Avancer sur le chemin du monologue, c’est aboutir a
I'impasse du haiku. [...] Il faut surmonter le mur du monologue et
rouvrir un lieu de rencontre avec les autres. Juger arbitrairement est le
plus grand tabou du haiku. » (notre traduction)

Le kukai est un « lieu de rencontre avec les autres » au sens fort
du terme. Ce qui s’y déroule semble d’autant plus important pour la
traduction du haiku que cette communauté ol l'auteur et le lecteur se
trouvent face a face est difficilement saisissable mais particulierement
féconde.

Intégration des haikus dans des textes de prose
Waga inochi...
En général, le haiku n’est pas isolé. Il s'insere dans un récit, ou

° Dans les livres de Titus-Carmel et de Cheng et Collet, cette version fautive
apparait sur la page accompagnée de sa traduction. Dans les ouvrages d’Atlan
et Bianu et de Munier, I'original japonais n’est pas mentionné. Cette erreur de
transcription provient peut-étre d’un livre de Blyth dans lequel le poéme a été
présenté ainsi: « Daibutsu no katahada no yuki toke ni keri The snow has
melted/On one shoulder/Of the Great Buddha » (Blyth 1950, 121).

140

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

bien se lit par rapport a sa relation avec d’autres haikus, lesquels
produisent un certain contexte. Quand on s’intéresse a la traduction
des haikus, il est donc indispensable d’en tenir compte.

Ma vie
combien en reste-t-il encore ?
la nuit est bréve (Munier 1978, 63)

ma vie
combien de temps encore ?
courte est la nuit (Cheng et Collet 1992, 24)

Nuit breve
combien de jours
encore a vivre ? (Atlan et Bianu 2002, 72)

On voit ici trois traductions différentes d’un haiku de Shiki :
« Waga inochi ikubaku ka aru yo mijikashi. » Ce haiku a été publié pour
la premiére fois le 24 juillet 1897 dans le quotidien Nippon avec
d’autres haikus, sous le titre de « Byé chi ku gin » [Poémes dans la
souffrance de la maladie]. Le mot de saison «yo mijikashi »
communique en général un sentiment de regret vis-a-vis de la nuit
courte de I'été.

Au premier abord, les premiere et deuxieme versions semblent
plus proches de [loriginal que la troisieme, méme si elle est
accompagnée d’une note™®, parce que d’une part « ma vie » est le sujet
méme de ce poeme (le titre des ouvrages nous oriente déja vers cette
lecture et surtout I'adjectif possessif, rarement employé dans le haiku,
marque la subjectivité), et d’autre part « combien de jours/encore a
vivre » transmet moins l'envie de vivre que « combien en reste-t-il
encore ? » ou « combien de temps encore ? ».

Mais veut-il vraiment vivre ? Ou bien souffre-t-il au point de
vouloir mourir, si 'on pense a sa tuberculose ? On ne saurait le dire,
parce que « ikubaku ka aru » reste une expression interrogative neutre.
C’est donc le traducteur qui choisit de montrer le degré d’attachement
de Shiki a la vie. D'ou, peut-étre, la différence des traductions:

% bans une note correspondant a ce haiku, Atlan et Bianu (2002, 220)
indiquent : « Masaoka Shiki mourut de la tuberculose a trente-cing ans. ».

141

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

« combien de jours/encore a vivre », ou la volonté de vivre n‘apparait
pas tres forte ; « combien en reste-t-il encore ? », ou I'on sent vraiment
cette volonté; « combien de temps encore ? », qui semble étre un
compromis.

En fait, avant de paraitre dans le journal, ce haiku a été écrit
dans une lettre de Shiki a Natsume Soseki, le 16 juin 1897. Dans sa
lettre, Shiki évoque sa condition physique en écrivant : « Je n’ai jamais
senti une si affreuse douleur », tandis qu’a la ligne suivante, il exprime
sa joie vive de manger quand la fievre tombe et que l'appétit revient.

La pluie de tous les jours me fait éprouver une sorte de rancune.
Quand il fait beau et que la fievre est basse, je me sens
parfaitement joyeux, cependant il n’y a aucun espoir, et mon
esprit est ainsi pris entre les joies et les peines de chaque jour.
Tres franchement, mon seul espoir est la mort. (Masaoka 1977b,
168) (notre traduction)

On déduit de cette lecture que la conscience de Shiki oscille
entre la joie et le désespoir. Voulant tantot vivre, tantot mourir, il parait
s’étre résigné a son sort. Comment interpréter cette information dans la
perspective de la traduction ? Dans le poéme concerné, I'expression
« ikubaku ka aru » constitue une question existentielle qui n’a au fond
pas de réponse. Si 'on n’a pas de « preuve » que Shiki voulait vivre ou
mourir (peut-étre souhaitait-il les deux en méme temps), n’est-il pas
plus prudent de garder un ton neutre lors de la traduction ? On voit
ainsi que le contexte de la composition peut étre utile pour considérer
la portée interprétative d’'un haiku.

Niji tachite...

Dans le méme ordre d’idées, la traduction de « niji tachite
tachimachi kimi no aru gotoshi» (littéralement traduit: «deés
I'apparition d’un arc-en-ciel, il se voit comme si tu étais la ») présente
un intérét pour notre étude.

Larc-en-ciel apparait

comme si soudain

tu étais la (Kervern 2013, 25)

142

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

La traduction n’est peut-étre pas mauvaise. Cependant, il faut
noter que ce haiku se trouve dans un conte de Kyoshi intitulé Niji [LArc-
en-ciel]'!. Le protagoniste (la premiére personne du singulier) est dans
le train qui 'améne a Tsuruga avec Tatsuko, Hakusui, Aiko et sa mere ™.
Pendant le voyage, le narrateur (« je ») découvre un bel arc-en-ciel dans
la direction de Mikuni, ou habite Aiko.

[...] Alors Aiko entama comme un monologue.

« Je vais aller a Kamakura par le pont de larc-en-ciel, la
prochaine fois qu’il apparaitra... »

Je ne crois pas qu’elle ait dit cela en toute conscience. [...] Moi
aussi, en regardant cet arc-en-ciel, jai imaginé Aiko le
traversant.

« Viens. Avec une canne peut-étre... »

« Oui, avec une canne... »

Aiko s’est tue, absorbée par ses pensées (Takahama 1975a, 188—
189) (notre traduction).

A la fin de cette histoire, 8 Komoro, le narrateur voit de nouveau
un arc-en-ciel vers le mont Asama, qui se trouve entre Mikuni et
Kamakura, ou il habite. Cela lui inspire ces trois haikus :

Asama kakete niji no tachitaru kimi shiru ya
Niji tachite tachimachi kimi no aru gotoshi
Niji kiete tachimachi kimi no naki gotoshi (ibid., p. 194)

Ici, « kimi» [tu] (qui désigne souvent, dans le poeme, I'étre
aimé) désigne Aiko, et ces trois poémes expriment la tendresse du
poete envers son disciple qui ne peut quitter Mikuni a cause de sa
maladie. Le premier signifie littéralement « l'arc-en-ciel apparait a
travers le mont Asama, le sais-tu ? », mais nous nous intéresserons
surtout aux deux derniers. Comme on le voit, cote a cote, ils ont treize
syllabes communes. Il est donc préférable que ces deux poémes qui

' Ainsi que nous I'avons déja indiqué dans la note 7 supra, nous désignons
par son prénom, Kyoshi, le grand poéte Takahama Kyoshi.

2 Hoshino Tatsuko, It6 Hakusui et Morita Aiko sont tous disciples de Kyoshi.
Hoshino Tatsuko est sa fille. Morita Aiko a contracté la tuberculose comme It
Hakusui et en est morte a I'age de 29 ans.

143

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

partagent la méme structure puissent se lire ensemble, sans présenter
seulement le deuxieme poeéme, comme l'a fait Kervern.

Or, remarquons ici également que ce conte refléte le monde réel
et que les trois haikus en font partie. Kyoshi a écrit dans une lettre a
Julien Vocance que Niji est une « histoire vraie »13. Si cest le cas, ces
haikus devraient étre traduits en fonction du contexte dans lequel ils
s’'inserent. Ainsi, Aiko déclare : « Je vais aller a Kamakura par le pont de
I'arc-en-ciel, la prochaine fois qu’il apparaitra... » Dans ce contexte, on
voit bien que l'arc-en-ciel n’apparait pas « comme si soudain/tu étais
la ». C’est plutot le poete qui apercoit I'arc-en-ciel et aussitot I'associe
au souvenir d’Aiko. ldéalement, le mot « soudain » devrait donc
qualifier la modalité d’apparition ou de disparition de I'« arc-en-ciel ».

L'idée gqu’un poéme soit étroitement lié au réel parait un peu
naive, mais comme nous l'avons vu jusqu’ici, quand on veut traduire
des haikus, il est essentiel de tenir compte du contexte dans lequel ils
ont été composés. Dans la préface de son Ku nikki [Journal de haiku],
Kyoshi suggere : « La vie sentimentale est comme la marée dont les
flots seraient des poemes. Ku nikki, ce sont ces flots apparus a la
surface de ma vie, et si vous les lisez attentivement, vous pourrez alors
bien comprendre ma vie. » (Takahama 1974, 364), (notre traduction).

Comprendre la vie du poéte a travers ses haikus. L'idée ne
correspond-elle pas a cette remarque : « Le haiku, pour moi, n’est pas
fictionnel, il n’invente pas, il dispose en lui, par une chimie spécifique
de la forme bréve, la certitude que ¢a a eu lieu » (Barthes 2015, 119) ?
Si le haiku « n’invente pas », s’il « n’est pas fictionnel », alors il ne
semble pas inutile, pour le traduire, de rechercher a travers I'expression
poétique la voix du poéte, sa subjectivité, sa présence™*.

13 « Hoshino, de son coté, s’occupe du haikai tout comme moi. Tous deux
publions chacun une revue de haikai. Je vous envoie le dernier exemplaire de
la mienne. Ci-joint, vous trouverez aussi mon ouvrage intitulé Niji. C'est une
histoire vraie ». (Takahama 1975b, 388), (notre traduction)

Y ’accumulation de ce « ¢a a eu lieu » devient peut-étre plus visible, d’une
maniére non prosaique mais poétique, quand il s’agit de ce que I'on appelle
rensaku, soit une série de haiku. Le rensaku a été inventé au cours des années
1930, dans le mouvement du « modernisme » du haiku : « Cette technique
consiste en regroupement, sous un méme titre, d’'un certain nombre de
haiku, centrés sur un méme théme. Chaque haiku, tout en gardant la valeur
d’un poeme autonome, d’un microcosme autarcique, participe, en association

144

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

Conclusion

Pour mieux traduire le haiku ou encore |« état d’ame »
(Couchoud 1916, 81) du poete, les dix-sept syllabes sont parfois trop
courtes. Il faudrait donc d’abord, sinon traduire entierement le saijiki,
du moins compléter le sentiment des saisons codifié dans le kigo,
ensuite tenir compte de l'influence du kukai sur le poéte Cette réunion
est-elle plutot traditionnelle ou novatrice ? Qui en est le maitre ? Une
autre expression a-t-elle été proposée ? etc. , enfin préter attention a
I'ensemble du texte qui entoure un haiku ainsi qu’au rapport qu’il
entretient avec d’autres haiku du méme auteur (dans le méme ordre
d’idée, pour la publication, il semble préférable d’établir I'anthologie
d’un haijin plutét que de mélanger les auteurs).

Cela nous améne également a réfléchir a la traduction du haiku
dans le monde. Des haikus sont écrits maintenant partout et la regle
poétique y semble plus souple. Leur traduction serait donc plus
complexe, non seulement parce qu’il n'y a souvent ni le kigo, ni le
groupe littéraire, ni le contexte typographique, mais aussi parce qu’ils
contiennent selon les cas moins de dix-sept syIIabeslS. Devant un haiku
isolé et non japonais, sur quels criteres la traduction peut-elle
solidement s’appuyer ?

Par ailleurs, il est vrai qu’un certain nombre de recueils (ou
séries) de haiku non japonais ont connu le succés. Parmi les premiéres
tentatives, on peut citer Au fil de l'eau (1905) de Couchoud, Andrée
Faure et Albert Poncin, et Le Livre des hai-kai (1937) de Vocance. Au fil
de l'eau est bien entendu le premier recueil de haijin frangais, mais la

avec les autres haiku appartenant au méme groupe, a la formation d’une
unité poétique de niveau supérieur » (Inagaki 1997, 57). Signalons aussi cette
remarque de Philippe Forest (2006, 163) sur Barthes : « [Barthes] ignore tout
a fait le jeu tres complexe qui se joue entre prose et poésie dans la littérature
classique japonaise particulierement dans le nikki [journal intime] et le
haibun [mélange de haiku et de prose] et dont certains critiques ont montré
gu’il continue a informer le grand roman japonais contemporain (de Soseki a
Kawabata). »

1> 5at6 Kazuo (1997, 183) remarque qu'il y a plusieurs haiku excellents dont le
rythme n’est pas forcément 5-7-5 syllabes, car si I'on garde les dix-sept
syllabes dans la langue occidentale, le poéme contient en général plus
d’informations que le haiku japonais.

145

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

vraie originalité de cet ouvrage ne réside-t-elle pas dans le fait que les
trois poetes ont créé leurs haikus dans un contexte concret qu’est le
voyage en péniche ? Quant aux ceuvres de Vocance, le poéte est certes
seul, mais le sujet de chaque série est explicite (« Cent visions de
guerre », « Paysages parisiens », etc.). Pour qu’un recueil soit une
réussite, chaque haiku semble devoir dépendre d’'un ensemble qui lui
donne du sens, tout en gardant son propre microcosme.

Références bibliographiques

Atlan, Corinne et BIANU, Zéno. Haiku : anthologie du poeme court
japonais. Paris : Gallimard, 2002.

Barthes, Roland. L’Empire des signes. Paris : Seuil, coll. « Points Essais »,
2005.

Barthes, Roland. La Préparation du roman, Cours au Collége de France
1978-1979 et 1979-1980, texte annoté par Nathalie Léger et
Eric Marty. Paris : Seuil, 2015.

Berque, Augustin. Le Sauvage et [IArtifice : les Japonais devant la
nature. Paris : Gallimard, 1986.

Berque, Augustin. « La perception du milieu nippon au prisme du
haiku ». Maison de la poésie de Nantes, 28 novembre 2015,
[http://ecoumene.blogspot.fr/2015/12/au-prisme-du-haiku-
augustin-berque.html].

Blyth, Reginald Horace. Haiku, t. Il : Spring. Toky6 : Hokuseid6, 1950.

Cheng, Wing Fun et Collet, Hervé. Le Mangeur de kakis qui aime les
haikus. Millemont : Moundarren, 1992.

Couchoud, Paul-Louis. Sages et poétes dAsie. Paris: Calmann-Lévy,
1916.

Couchoud, Paul-Louis, Faure, Andrée, et al.. Au fil de l'eau ; Haikais : les
premiers haiku frangais, 1905-1922, nouvelle édition établie par
Eric Dussert, Paris : Mille et une nuits, 2011.

Coyaud, Maurice. Fourmis sans ombre : le livre du haiku. Paris : Phébus,
1978.

Forest, Philippe. « Haiku et épiphanie: avec Barthes, du poéeme au
roman (15 février 2005) », Ebisu, vol. 35. Paris: I'Harmattan,
2006 : 159-165.

Inagaki, Naoki. « “Modernisme” européen et “réforme” du haiku dans
les années 1930 ». Daruma, vol. 2. Arles: Phillippe Picquier,

146

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)



Translationes 10 (2018)

1997 : 53-62.

Kaneko, Mitsuko. Furansu nijd seiki shi to haiku : japonisumu kara zenei
he [La Poésie francaise au xx° siécle et le haiku : du japonisme a
la poésie d’avant-garde]. Toky6 : Heibonsha, 2015.

Kervern, Alain. Haikus des cing saisons : variations japonaises sur le
temps qui passe. Brest : Géorama, 2013.

Masaoka, Shiki. Masaoka Shiki zenshd [(Euvres completes], t. 2. Tokyo :
Koédansha, 1975.

Masaoka, Shiki. Masaoka Shiki zenshi [CEuvres completes], t. 15.
Toky6 : Kédansha, 1977a.

Masaoka, Shiki. Masaoka Shiki zenshi [CEuvres compléetes], t. 19.
Toky6 : K6dansha, 1977b.

Munier, Roger. Haiku, préface de Yves Bonnefoy. Paris : Fayard, 1978.

Sat6, Kazuo. Haiku kara haiku he : bei-ei ni okeru haiku no juyé [Du
haiku au HAIKU : la réception du haiku aux Etats-Unis et en
Angleterre]. Toky6 : Nanund6, 1997.

Takahama, Kyoshi. Teihon Takahama Kyoshi zenshi [(Euvres compléetes],
t. 13. Toky6 : Mainichi Shinbunsha, 1973.

Takahama, Kyoshi. Teihon Takahama Kyoshi zenshi [(Euvres completes],
t. 12. Tokyd : Mainichi Shinbunsha, 1974.

Takahama, Kyoshi. Teihon Takahama Kyoshi zenshi [(Euvres completes],
t. 7. Toky6 : Mainichi Shinbunsha, 1975][a].

Takahama, Kyoshi. Teihon Takahama Kyoshi zenshi [(Euvres completes],
t. 15. Toky6 : Mainichi Shinbunsha, 1975[b].

Titus-Carmel, Joan. Shiki : cent sept haiku. Lagrasse : Verdier, 2002.

Vocance, Julien. Le Livre des hai-kai; Le Héron huppé : poémes. Paris :
Les Compagnons du livre, 1983.

Yamamoto, Kenkichi. « Haikuron shé » [Extrait d’argument du haiku].
Shinsen gendai nihon bungaku zenshi [Nouvelles collections de
la littérature japonaise contemporaine], t. 37. Toky6 : Chikuma
shobo, 1960.

Yamashita, Kazumi, Inahata, Teiko, et al.. Gendai haiku daijiten
[Encyclopédie du haiku moderne]. Toky6 : Sanseid6, 2005.
Kadokawa haiku daisaijiki : aki [Kadokawa grand saisonnier : automne].

Toky6 : Kadokawa Gakugei Shuppan, 2006.

147

BDD-A28926 © 2018 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:53 UTC)


http://www.tcpdf.org

