
„Philologica Jassyensia”, an XIV, nr. 2 (28), 2018, p. 35–46 

 
 
 

Posibile influenţe ale scrierilor patristice  
asupra operei eminesciene. Alegorie şi alegoreză 

 
  Lucia CIFOR 

 
 

Keywords: influence; patristic writings; literary exegesis; Biblical 
hermeneutics; allegory; allegory-reading; allegoresis; poetry; Mihai Eminescu 

1. Preambul 

Un subiect mai puţin sau deloc discutat în eminescologie îl reprezintă 
influenţa scrierilor patristice asupra operei poetului. Chiar atunci când a fost avută în 

vedere (Del Conte 1990), interesul cercetătorilor nu a mers mai departe de analiza 
temelor şi motivelor gândirii patristice din scrisul eminescian. O privire mai atentă 
asupra funcţiilor alegoriei (şi în varianta patristică de alegoreză) în poetica (e vorba 
de elementele de poetică implicită) şi poematica eminesciană ar putea scoate la 
iveală influenţe mai consistente decât cele amintite.  

Eminescu pare a fi fost cucerit de alegorie, mai întâi, sub aspectul strategiilor 
poetice, utilizând-o când ca figură de stil, când ca principiu de compoziţie, în 

majoritatea poemelor lungi, scrise mai ales în perioada primei tinereţi. Alegerea 

alegoriei ca figură de compoziţie şi în marile sale poeme de mai târziu (Luceafărul, 
Gemenii, Sarmis etc.) se explică prin forţa acesteia de a cliva lectura pe mai multe 

planuri, de la bun început. Deschiderea, prin alegorizare, spre mai multe planuri ale 
lecturii (înscrise în textul poemului) nu-i doar o subtilă, căci „postromantică”, 

tehnică de creaţie, identificată cu „alegoria ironică” (Bot 2012: 134), una care nu 
mai crede în sensul definitiv şi posibilitatea închegării lui (De Man 1979: 17–18), 
cât o activitate întemeietoare de adevăruri, sensuri şi lumi, profund individualizate, 

dincolo de schiţa lor generală, prezentă în structura şi infrastructura poematică.  
Într-o poezie închinată lui Shakespeare, Cărţile, destul de puţin cercetată sub 

aspectul filosofiei lecturii pe care o subîntinde, poetul român exprimă, dincolo de 

fascinaţia sa constantă pentru „divinul Brit” (o primă expresie a evlaviei pe care o 
avea pentru scriitorul britanic apare încă din 1870, în scrisoarea de justificare trimisă 

lui Iacob Negruzzi – Negruzzi 2013: 236), un nucleu de doctrină a lecturii. E vorba, 

mai precis, de o doctrină încifrată sub aspectul unei veritabile alegorii a lecturii, 
cuprinzând o succintă descriere de tip alegoretic a lecturii ideale, similară vechilor 
lecturi ale textelor sacre. Descriind cum îl citeşte pe Shakespeare, Eminescu 

sugerează un scenariu sau un itinerar al lecturii cu nişte parametri diferiţi de cei ai 

lecturii comune. Precum în lectura canonică a textelor sacre, în experienţa de lectură 
a operei lui Shakespeare, perspectivele asupra înţelegerii lumii se multiplică, 

                                                
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza” din Iași, România (luc10for@gmail.com). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucia CIFOR 

 36 

deodată cu sensurile cărţii, practic, la infinit („Ca Dumnezeu te-arăţi în mii de feţe / 

Şi-nveţi ce-un veac nu poate să te-nveţe”1). Edificarea (nu doar intelectuală) se 

conjugă cu autoedificarea, întrucât cartea poetului britanic îl conduce (în sens 

anagogic, am putea spune, dincolo de textul propriu-zis) spre o conjuncţie fericitoare 
cu cartea lumii („M-ai învăţat ca lumea s-o citesc”).   

În Shakespeare Eminescu a văzut un scriitor de importanţă cardinală pentru 

omenire, avant la lettre am putea spune, pare a fi identificat în el, chiar dacă nu în 
aceiaşi termeni, „centrul canonului occidental” (Bloom 2007: 69–98). Un poet de 
forţa acestuia, aşa cum Eminescu însuşi şi-ar fi dorit să fie, îşi educă şi-şi formează 

cititorii de care are nevoie. Îi „învaţă” cum să-l citească şi să-l asimileze (să-l 
„înveţe”), nu doar pentru sensurile cărţilor lui, ci şi pentru a putea „citi lumea”. Or, 

metafora lumii ca o imensă carte şi deprinderea lecturii ei au rădăcini europene mai 

adânci, ţinând de orizonturile spirituale ale medievalităţii patristice. „Celor vechi 

lumea le apărea ca o carte enigmatică a naturii şi a istoriei care se lasă descifrată 
de iniţiaţi prin metoda alegorezei” (Krauss 2000: 29), afirmă cercetătorul german 

Henning Krauss într-un studiu în care s-a ocupat de funcţiile şi specificul alegoriei 

dintr-o poezie patriotică de tinereţe a lui Eminescu.  
Dacă alegoria ca figură de stil şi de compoziţie nu a putut fi trecută cu 

vederea în exegeza de peste un secol a operei eminesciene, fiind adesea analizată 

drept una dintre mărcile stilului retoric de tinereţe, mai puţin (spre deloc) au fost 
remarcate atenţia şi interesul de care s-a bucurat la Eminescu celălalt aspect al 

alegoriei, alegoria-lectură, strategie de construcţie a planului lecturii şi a „cititorului 

implicit” (utilizând termenii lui Wolfgang Iser) sau a „cititorului-model” (Umberto 

Eco). Citind cu atenţie textele poetice eminesciene care fac vorbire despre lectură, se 
poate desprinde o autentică filosofie a lecturii, una care nu mai are de-a face cu 
lectura (să-i spunem) „romantică” practicată de contemporanii săi junimişti, ci cu un 

tip de lectură asemănătoare cu lectura alegoretică, de extracţie patristică (cercetată 
cel mai adesea în contextul hermeneuticii biblice), cu toate diferenţele inerente care 

există între ele. Anticipând, după cum „înţelegerea Scripturilor nu era, pentru 

Origen, un simplu exerciţiu academic, ci o experienţă religioasă” (Louth 2002: 98), 

citirea eminescianizată a poeziei transcende perimetrul unei achiziţii cognitive, 
implicând un tip de cititor „ales”, apt să realizeze o experienţă spirituală.    

2. Alegorie şi alegoreză: câteva detalii. Atracţia lui Eminescu faţă de 

alegorie şi alegoreză 
Pentru a putea şti în ce măsură Eminescu a fost atras de alegorie şi alegoreză, 

în înţelesul pe care acestea le-au avut în epoca Antichităţii târzii şi de-a lungul 
Evului Mediu, dar şi mai târziu, după cum susţin unii, ar trebui fixate limitele acestei 
cercetări. Mai întîi, se cuvin reliefate fundamentele greco-latine şi patristice ale 

alegoriei, ale sensului alegoric şi ale alegorezei, cercetate de specialiştii în patristică 

(Coman 1988), teologi (Crouzel 2014), ca şi de filosofi şi hermeneuţi (Gadamer 

2001; Afloroaei 2003; Cornea 2006), filologi clasicişti (Paraschiv 2011) şi, mult mai 
rar, de către poeticieni, în mod particular de către cei medievişti (Zumthor 1983). 
                                                

1 Eminescu 1982. Citatele din opera poetului se dau, în continuare, din această ediţie realizată de D. 
Murăraşu, coroborată cu ediţia din 2014, realizată de Cătălin Cioabă (Eminescu 2014). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Posibile influenţe ale scrierilor patristice asupra operei eminesciene... 

 
 

 
37 

 

Dintru început, cel mai important lucru de remarcat ni se pare a fi falia dintre 
epocile istorice mai vechi amintite şi epoca modernă şi contemporană, în chestiunea 

înţelegerii alegoriei – figură de stil, numită şi alegorie expresivă (Paraschiv 2011) şi 

a alegorezei – numită azi şi alegorie-lectură, ultima, cunoscută, în contextul 
filologiei clasice şi al teologiei, şi drept alegorie interpretativă,  alegoreză exegetică 
(Paraschiv 2011) sau alegoreză biblică (Coman 1988).  

Ştiinţele de astăzi ale textului, precum retorica, poetica şi hermeneutica (ca să 
ne oprim asupra celor mai vechi), considerate la un nivel mediu de specializare şi de 

dificultate, nu posedă viziunea şi parametrii necesari înţelegerii alegoriei şi 

alegorezei antice şi medievale, a căror anvergură depăşeşte limitele limbajului 
figurat şi ale lecturii ghidate spre decodificarea figurilor. Unul dintre motivele 
acestei situaţii îl constituie doctrinele diferite ale organizării textului şi lecturii din 

spaţiul culturii creştine. Acestea îşi au fundamentarea într-un tip de spiritualitate 
care are la bază credinţa creştină, temeiul prim şi ultim al oricărei înţelegeri şi al 
oricărei activităţi intelectuale care implică textele sacre, mai întâi, apoi, prin 

extensiune, toate textele (din aceste epoci conservatoare). Se subînţeleg, aici, 

orizontul metafizic diferit în care se citeşte cartea, conduita inspirată de pre-lectura 
cărţii şi performarea înţelesurilor ei, ambele specifice acelei lectio divina, despre 
care se obişnuieşte a se vorbi în contextul hermeneuticii creştine (patristice). În acest 

orizont spiritual, cei care citesc o fac pentru a asculta Cuvântul divin, voinţa de 
ascultare fiind conexată voinţei de slujire a Logosului divin (Cifor 2006: 26–28) 
căruia credinciosul i se încredinţează pentru propria sa mântuire. Pe scurt, miza 

supremă a oricărui act de lectură şi înţelegere (interpretare) a textelor sacre o 

reprezintă mântuirea, o realitate care nu e de lumea aceasta şi nici de pe lumea 
aceasta, dar care nu e de sperat şi de obţinut decât pe teritoriul ei. 

În această opoziţie fundamentală, creată de necesitatea de a te folosi de lumea 

dată, lumea aceasta, pentru a obţine împlinirea care transcende lumea dată, stă 
lectura cărţii şi a vieţii din lumea creată, dar nu într-o perspectivă imanentistă, ci 

urmând linia transgresivă a desăvârşirii pe un plan care nu mai aparţine lumii 

acesteia. Aşa stând lucrurile, nu mai e de mirare că creştinii din Antichitatea târzie şi 

cei din epoca medievală se servesc de datele realităţii şi ale textului scris ca de nişte 
pârghii pentru transcenderea lor. În acest fel ei sunt deprinşi să citească nu doar 

cărţile sacre, ci şi „cartea vieţii”, „cartea lumii”, „viaţa”, „lumea”, „natura”, „istoria” 

(ultimele înţelese tot ca nişte suporturi de lectură, ca nişte cărţi). Aceste metafore-
alegorii, cunoscute şi formate în această perioadă istorică (Zumthor 1983), indică 

treptele desăvârşirii graduale realizate după „ghidajul” iniţiat şi întreţinut (fortificat) 

de cărţile sacre în spaţiul lecturii spirituale (lectio divina). În aceste epoci vechi, 
lumea dată, universul existenţei umane, viaţa omenească nu sunt domenii ale 

niciunui mimesis pentru literatură. Ceea ce se străduiesc anticii târzii şi medievalii să 

urmeze (ori să imite) este un scenariu de mântuire, pe care îl alegorizează în orice tip 

de lectură pe care o fac Sfintei Scripturi, ca şi oricărui alt text de edificare spirituală. 
Alte texte, în afară de cele de edificare spirituală, aceste epoci nu cunosc, cel 

puţin nu în spaţiul culturii scrise agreate de Biserică sau de stat. Iar această 

obişnuinţă de a citi pentru a te edifica, în primul rând, din punct de vedere spiritual, 
s-a transmis şi s-a propagat în cultura europeană mult dincolo de graniţele epocilor 

religioase, cum sunt cunoscute Antichitatea târzie şi epoca medievală, până în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucia CIFOR 

 38 

romantism. Valenţele modelatoare (sub aspect spiritual) ale acestui tip de lectură 

erau încă active în zilele lui J. W. Goethe, autorul cunoscutului roman Suferinţele 

tânărului Werther, un roman nihilist, al cărui impact asupra publicului cititor tânăr 

este bine cunoscut. Spre sfârşitul secolului al XVIII-lea, în 1774, când a fost 
publicată celebra „carte de mîngâiere” goetheeană (în aceşti termeni îşi oferea 

produsul marele scriitor german cititorilor săi, urmând şi respectând, desigur, 

canoanele epocii încă puternic amprentată de religiozitatea protestantă a Bildung-
ului german), cultura literară era aproape de nedespărţit de cultura formativ-
religioasă. Cărţile, chiar cele laice, sugerau modele de conduită şi ofereau 

„mângâiere” celor care aveau nevoie de ea. Expresia „carte de mângâiere” şi 
mângâierea nu trebuie înţelese în cheia sentimental-melodramatică de astăzi. 

Mângâierea trebuie citită în vechiul ei sens religios, de consolare, alinare, leac 

pentru un suflet adânc tulburat, afectat de Weltschmerz, boală metafizică prin 

excelenţă, fără vindecare în imanenţa lumii. Nici din creaţia lui Eminescu nu lipsesc 
ecourile unei ideale „cărţi de mângâiere”, pe care societatea germană (şi religioasă) a 

Bildung-ului o ţinea la mare preţ:   
Voit-am a mea limbă să fie ca un râu/ D-eternă mângâiere... şi blând să-i fie 

cântu-i./ Acum... acuma visul văd bine că mi-l mântui. (Icoană şi privaz) 

În preromantismul european, dar şi în perioada romantică propriu-zisă, mai 
pot fi descoperite unele răsfrângeri ale vechilor concepţii creştine asupra textului şi 
mai ales asupra lecturii lui, după cum se vede, nu doar la Eminescu, ci şi în creaţia 

de tinereţe a lui Goethe, ca să rămânem doar la aceste două exemple. Ca şi pentru 
cei vechi, pentru tânărul Eminescu, lumea vizibilă, lumea fizică şi orice fel de lume 

contingentă nu sunt decât elementele figurale ale unei alte lumi, lumea paradisiacă, 

inspirată de modelul platonician (Petrescu 1978: 25–48), pură figuraţie pentru cele 
invizibile, id est spirituale, cele care nu se văd, dar sunt singurele care contează, 

pentru că susţin şi accesibilizează lumea adevărată, lumea mântuirii şi lumea 

mântuită, o lume transcendentă, ca şi lumea ideilor lui Platon2.   
De altfel, unul dintre marii cercetători ai domeniului, poeticianul şi 

medievistul Paul Zumthor, insistă în a vorbi despre un limbaj figural al alegoriei şi 

alegorezei, reprezentativ pentru epoca medievală (Zumthor 1983: 167–179), şi un 

limbaj figurat, cel al poeziei moderne, al cărei început poate fi considerat chiar 

momentul renascentist al desprinderii literaturii de constrângerile marii tradiţii 
medievale.  

Alegoria şi alegoreza nu ţin doar de o concepţie diferită asupra literaturii, ci şi 

de modul de concepere a limbii şi a textului în legătură indeclinabilă cu Tradiţia, id 
est corpusul de texte medievale. Lectura textului este ghidată – după cum arată 

poeticianul francez – de legenda textului (=ceea ce trebuie citit, Zumthor 1983: 
191), mai mult decât de semnele care-l compun, toate acestea avându-şi rădăcinile 
într-o mare şi augustă tradiţie de lectură a textului sacru, cunoscută odinioară ca 

lectio divina, lectura fundamentată pe teoria celor patru sensuri ale Sfintei Scripturi, 

                                                
2 Relaţiile dintre patristică şi platonism au fost subliniate în nenumărate rânduri (Crouzel 2014; 

Zumthor 1983; Coman 1988; Del Conte 1990; Petrescu 1978 ş.a.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Posibile influenţe ale scrierilor patristice asupra operei eminesciene... 

 
 

 
39 

 

teorie pe care Dante susţine a o fi utilizat în compunerea Divinei Commedii  
(Zumthor 1983: 169).  

Fără a intra în complexitatea istoriei constituirii teoriei sensului împătrit al 

Bibliei, să spunem doar că aceasta este îndatorată unei anumite tradiţii filosofice 
antice, precum şi anumitor curente şi vârste ale exegezei creştine (contribuţiile lui 

Origen fiind centrale), care se definesc ca doctrine specifice, filosofice şi teologice, 

fructificate şi de unele teorii ale textului şi ale lecturii de mai târziu. După cum 
susţin savanţii medievişti sau teologii (Paul Zumthor, Henri Crouzel), dar şi filosofii 

(Hans-Georg Gadamer, Ştefan Afloroaei ş.a.), aşa-numitul sens alegoric, alegoria 
şi/ sau alegoreza din patristică (şi din marea şi repetitiva literatură medievală) au de-
a face prea puţin cu ceea ce înseamnă alegoria cu începere de la romantism încoace, 

de când ea este definită mai ales ca figură de stil sau ca procedeu retoric şi repudiată 

exact din acest motiv. În romantism, asistăm, de altfel, oarecum, la apusul epocii 

alegoriei şi alegorezei ca tehnici de construcţie şi habitudini de lectură a textelor, în 
acest timp, fiind puse fundamentele unei literaturi care mizează mai mult pe simbol. 

J.W. Goethe este considerat (Gadamer 2001: 67–68) a fi printre cei dintâi care au 
remarcat schimbarea, trecerea de la alegorie la simbol, tranziţie pe care o consideră a 
fi o trăsătură definitorie a noii arte romantice. Dar, într-un anume sens, după cum 

susţine chiar gânditorul german, nici romantismul nu a putut evacua din structura 

gândirii şi a înţelegerii procedurile alegoriei şi ale alegorezei, pentru că simbolul şi 
„travaliul simbolizant al spiritului” îşi exercită efectele şi prin perpetuarea vechilor 

tradiţii mitico-alegorice (Gadamer 2001: 71). Nu mai vorbim de faptul că nici 

romantismul nu renunţă la gândire, adică la construcţiile (alegoretice ale) teoriilor 

filosofice, iar oriunde e loc pentru o teorie (ori pentru o dogmatică) intră în 
funcţiune şi mecanismele alegorezei (Afloroaei 2003/2004: 25).  

Rezumând, în spaţiile lor de formare şi de evoluţie, alegoria şi alegoreza 

vizează moduri speciale de „scriere” şi de „citire” a lumii textului şi a textului lumii, 
depotrivă, în una şi aceeaşi carte. O astfel de activitate hermeneutică avea drept 

finalitate – după cum se spune că s-ar fi exprimat Origen (Crouzel 2014: 157) – 
experienţa unui „prilej de înţelegere”, nu o simplă achiziţie de sensuri. Acest tip de 
experienţă, intelectuală şi spirituală deopotrivă, reprezintă un proces care depăşeşte, 
prin implicaţiile lui teologice şi metafizice, simpla achiziţie de cunoştinţe. În sensul 

lor întreg, alegoria şi alegoreza reprezentau, pentru cititorul canonic al Sfintei 
Scripturi, ca şi pentru cititorul altor texte din literatura medievală, nişte posibilităţi 
sau prilejuri ale articulării înţelegerii de sine în înţelegerea lumii, precum şi 

înţelegerea lumii prin înţelegerea de sine, textul şi textele fiind doar cadrul şi cadrele 

care asigurau survenirea acestor evenimente hermeneutice şi existenţiale deopotrivă.  
Pe de altă parte, alegoreza reprezintă, în contextul mai larg de semnificaţii al 

filosofiei,  un cod al interpretării, ba chiar însuşi Codul, şi nu doar un nivel de sens 
care dublează sensul literal (Afloroaei 2003/2004: 24–25). Rezumând nişte discuţii 

mai ample, alegoreza ilustrează, până la urmă, un mod natural de dezvoltare a 
gândirii omeneşti, parcurs care implică, concomitent, construcţia şi deconstrucţia, 
favorizând fabulaţia şi enigma (Afloroaei 2003/2004: 24–25).  

Figuralul sau figuraţia, nu figuratul (înţeles ca stratul sensurilor figurate, 
oblice, deviate etc.), constituie domeniul alegoriei şi alegorezei medievale. Figuraţia 

e înţeleasă în următorii termeni: textul întreg e o figură a altceva, textul „e o figură 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucia CIFOR 

 40 

globală, ce comportă sau nu imagine, descriere, aluzie la lumea înconjurătoare, 

trimitere la vreun referent dat în mod fictiv, ca fiind exterior discursului” (Zumthor 
1983: 154), cum mai târziu, pentru Paul de Man, limba e figură în întregime pentru 

altceva3. Figuralul nu exclude figuratul, alegoreza – numită de Fontanier alegorism 
(Cornea 2006: 229) – şi alegoria uzând din plin de metafore. De altfel, ele sunt şi 

definite deseori ca metafore extinse, suite de metafore, personificări, cumulate cu 

alte figuri de stil (Zumthor 1983: 170), constituind aşa-numitul stil ornat sau style 
imagé, propriu limbajului poetic eminescian din prima vârstă de creaţie (Petrescu 

1978: 223).  
Dacă raţiunile figuratului sunt de ordinul poeticităţii (simbolice, parabolice 

etc.), vizând elementele din ţesătura literaturii, raţiunile figuraţiei depăşesc stricto 
sensu construcţia semică pur textuală, în favoarea unei arhiconstrucţii de la care se 

revendică, de pildă, aşa-numita legendă a textului (cum i-a spus Zumthor, adică ceea 
ce trebuie citit, în acord cu Tradiţia), pe care lectura adecvată a textului o presupune, 
deşi textul nu o conţine literalmente. Legenda textului îl angajează pe cititor într-o 
aventură intelectuală ce implică permanente depăşiri, transcenderi ale nivelurilor de 

sens proprii textului concret, unele, evident, cu miză spirituală (chiar de tip anagogic).  
Pentru un medieval, cartea de semne nu e o eboşă a cărţii lumii, aşa cum 

devine aceasta în epoca literaturii moderne. Cartea de semne, textul ei, ilustrează un 
drum de acces spre cartea lumii, un mod de înscriere posibil în cercul de cititori ai 
acesteia. Eminescu, se pare, a fost atras de această conjuncţie, specifică altor 

vremuri, dintre cartea lumii (cartea vieţii) şi cartea de semne, care îl angajează nu 

doar cărturăreşte, ci şi existenţial, pe cel care o experimentează. Sunt frecvente 

versurile eminesciene care indică această nostalgie şi credinţă în identitatea 
ontologică dintre cartea lumii, lumea, cartea vieţii, viaţa etc. şi cartea poetului, 
creaţia poetică, paginile cărţii: „Să vadă-n cartea lumii un înţeles deschis / Căci 

altfel viaţa-i umbră şi zilele sunt vis” (Povestea magului călător în stele); „Cu 
gândiri şi cu imagini / Înnegrit-am multe pagini: / Ş-ale cărţii, ş-ale vieţii / Chiar din 
anii tinereţii” (Cu gândiri şi cu imagini); „Tu (Shakespeare, n.n.) mi-ai deschis a 
ochilor lumine / M-ai învăţat ca lumea s-o citesc” (Cărţile). Accesul la „cartea 

lumii” este echivalent cu deschiderea spre primirea Revelaţiei (înţeleasă în spiritul 
sincretismului şi panteismului, ambele specifice religiozităţii eminesciene), care-i 
transformă pe cei ce au primit-o, integrându-i în ordinea universală a existenţei 

(Cifor 2000: 101). „Citirea lumii” şi citirea „cărţii lumii” sunt trepte ale lecturii/ 
cunoaşterii de sine, nu doar trepte ale citirii/ cunoaşterii cărţilor. Precum în cazul 

oricărei doctrine hermeneutice care pleacă de la postulatul caracterului infinit al 

textului sacru (intră, aici, cu diferenţele subînţelese, teoria sensului cvadruplu din 
hermeneutica biblică, precum şi concepţia asupra arcanizării textului sacru, specifică 

hermeneuticii Cabalei), lectura textului poetic vizată de Eminescu este inspirată de 

modelele hermeneuticii biblice de inspiraţie patristică. Textele poetice puternice, ca 

şi textele sacre, conţin (ori aspiră să conţină) determinaţii (prelungiri, extensiuni) 

                                                
3 A se remarca analogia dintre concepţia medievală despre text şi concepţia lui Paul de Man din 

Alegoriile lecturii (De Man 1979), autor despre care s-a spus că „ar fi reciclat”, în moderna sa teorie,  
mai vechea lectură alegorică a textului biblic, „lărgindu-i semnificaţia şi reevaluându-i importanţa” 
(Cornea 2006: 232). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Posibile influenţe ale scrierilor patristice asupra operei eminesciene... 

 
 

 
41 

 

dincolo de planul literei, dar nu în afara posibilităţilor pe care nivelul literal le 

schiţează, le proiectează.  
Când cărţile de semne şi cartea lumii nu se mai află într-o fericitoare 

conjuncţie, când cărţile oamenilor nu se mai pot fundamenta pe credinţa în 
consubstanţialitatea lor cu întreg Universul (văzut ca o imensă carte, unul dintre 

sensurile cărţii lumii), viaţa însăşi iese văduvită, experienţa livrescă devenind chiar 

o formă de ucidere a viului:  
Ce caută talentu-i în şirele s-arate?/ Cum luna se iveşte sau vântu-n codru 

bate?/ Dar de-o va spune-aceasta sau dacă n-o va spune,/ Pădurile şi luna vor face-o 
de minune./ Ba ele vor întrece de-a pururi pe-autori/ Ce-au spus aceste lucruri de zeci 
de mii de ori./ O, capete pripite, în colbul trist al şcolii,/ Cetiţi în foliante ce roase sunt 

de molii/ Şi viaţa, frumuseţea, al patimii nesaţ/ Nu din viaţa însăşi – din cărţi le 

învăţaţi./ În capetele voastre, de semne multe sume,/ Din mii de mii de vorbe consist-a 
voastră lume./ [...] Demult de vorbe goale nici voi să mai ascult./ Nimic e pentru mine 

ce pentru lume-i mult./ Ce este viitorul? Trecutul cel întors/ E şirul cel de patimi cel 

pururea retors./ Am azvârlit în laturi greoaie, veche cărţi,/ Cari privesc viaţa din mii 

de mii de părţi/ Şi scrise în credinţa că lumea tot se schimbă/ Cu dezlegări ciudate şi 
cu frânturi de limbă./ Nu-i foliant în lume din care să înveţi/ Ca viaţa preţ să aibă şi 

moartea s-aibă preţ…/ Şi de pe-o zi pe alta o târâi uniform/ Şi nici să pot de somnul 

pământului s-adorm. (Ca o făclie) 

Cunoscutele, dar nu întotdeauna adecvat interpretatele versuri eminesciene în 
care apare toposul cărţii lumii, în corelaţie cu cartea ori cu citirea vieţii, pot fi citite 
şi ca o expresie a nostalgiei după acea veche şi augustă tradiţie de înţelegere a 
lecturii cărţii, în legătură cu sensul alegoric, alegoria şi alegoreza, tehnici de creaţie 

şi de lectură cu un potenţial mistagogic subînţeles: „În zădar ne batem capul, sânte 

firi vizionare,/ Să citim în cartea lumei semne ce noi nu le-am scris” (La moartea lui 
Neamţu) şi, versiunea uşor schimbată: „Şi de-aceea beau paharul poeziei înfocate. / 
Nu-mi mai chinui cugetarea cu-ntrebări nedezlegate / Să citesc în cartea lumii 

semne, ce mai nu le-am scris” (Memento mori). 
Lipsa de iniţiere în aceste sisteme tradiţionale de înţelegere a lecturii, sisteme 

bine cunoscute în orizonturile lumii patristice şi medievale, îl umplu pe poet de 
nostalgie şi de amărăciune, trăiri cu atât mai adânci cu cât ele rămâneau opace 

pentru contemporanii săi. Metafora „literele vremii” simbolizează enigma, taina de 
nepătruns a vieţii şi a morţii:  

Sunt neînţelese literele vremii/ Oricât ai adînci semnul lor şters?/ Suntem 

plecaţi sub greul anatemii / De-a nu afla nimic în vecinic mers? (O, -nţelepciune, ai 

aripi de ceară).  

Toposul cărţii lumii ca Revelaţie, concretizată în zidirea lumii, universul 

vizibil, apare, de câteva ori, în creaţia eminesciană. Această ipostază a cărţii lumii 
face parte din acele metafore sau simboluri, crescute, potrivit Rosei Del Conte, în 
tradiţia şi „substratul autohton” al culturii eminesciene (Del Conte 1990: 269), 

echivalent cu „humusul creştinismului primitiv”, în care subzistă încă „climatul 
neoplatonic al Patristicii răsăritene” (Del Conte 1990: 29). Ca şi pentru un învăţat 

medieval, „pentru Eminescu, universul însuşi este acela care se propune ca „semn” 

şi figură sacrală, ca primă hierofanie. Şi, sub acest aspect, el se inserează în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucia CIFOR 

 42 

mentalitatea religioasă autohtonă, deschisă sensului cosmic al numinosului” (Del 

Conte 1990: 270). În aceste contexte, cartea lumii se află în relaţii de contiguitate cu 

cititorul ei privilegiat, care este chiar creatorul ei şi al lumii, figurat ca Dumnezeul 

cel bun ori ca Demiurgul cel rău:  
Când cartea lumii mare Dumnezeu o citeşte/ Se-mpiedică la cifra vieţi-ţi făr’ 

să vrea. (Povestea magului călător în stele); 
Atâta plan de rele/ S-a grămădit puternic în viaţa ginţii mele/ Încât îmi vine-a 

crede cum că principiul rău,/ A scris a lumii carte – că el e – Dumnezeu. (Andrei 
Mureşanu)  

Biblia, deşi „simbolul cel mai solemn al Cărţii, întrucât are pecetea tradiţiei”, 
nu mai este, pentru Eminescu, „mesajul Revelaţiei” (Del Conte 1990: 270, 271), 
locul său fiind luat de cartea lumii, în toate variantele cunoscute (cartea vieţii, 

cartea istoriei, cartea naturii, prezente şi în formele simple ale substantivelor, ca 

lume, viaţă, univers, istorie etc.). 
Semnele din cartea lumii îi rămân însă inaccesibile celui care nu s-a iniţiat în 

cunoaşterea lor prin creaţia proprie, întotdeauna şi o creaţie de sine. Unele dintre 

aceste semne sunt faptele de glorie ale câte unui principe providenţial, care creează 
istorie, iar, pe un plan mai larg, participă la sporirea cărţii lumii: 

[despre Napoleon:] N-a fost om acel ce cade, ci a veacului gândire/ A trăit în el 

[...]/ Cu dânsul cartea lumii iar s-a-nchis. (Memento mori) 

3. La confluenţa unor vârste hermeneutice diferite: Epigonii 

Intrarea în cartea lumii, pentru un popor, în viziunea poetului din tinereţe, nu 
se poate face decât pe calea care-i este proprie lui, respectiv prin ceea ce tradiţia şi 

limba i-au forjat ca profil spiritual, creator, moral şi estetic. În poemul Epigonii, 
poetul tratează, printre altele, chiar această temă, însă o face nu „descifrând” ideea 
poetică, ci „încifrând-o” în „simbolele şi hieroglifele imaginilor sensibile” 

(Eminescu 1981: 238), în spaţiul unor alegorii multiple, în ritmuri de odă şi în 

versete satirice deopotrivă. „Cifrul” poemului Epigonii l-a făcut greu de înţeles 

pentru contemporanii poetului, după cum se ştie, ca şi pentru eminescologii de mai 
târziu. Am putea spune că atât contemporanii lui Eminescu, cât şi unii eminescologi 

de mai târziu s-au plasat ori se plasează într-un orizont cărturăresc (poetico-retoric şi 

hermeneutic) diferit de cel îmbrăţişat de poet (în poem, ca şi în scrisoarea trimisă lui 
Iacob Negruzzi).  

În spirit romantic, pentru cel care trimitea, în 1870, poezia Epigonii la 
„Convorbiri literare”, modalitatea de înscriere (prin lectură creatoare, un fel de 

autolectură) în cartea lumii era reprezentată de tradiţia scripturală a poporului 
român. Primele elemente constitutive ale acestei tradiţii sunt şi textele literaturii 

religioase, reprezentate nu doar de textul Bibliei, ci şi de numeroasele (şi deja 

nemaicititele de către junimişti) scrieri patristice, găsite de poet în manuscrisele 
vechi, scrieri din care el va sorbi autentica limbă românească, limba veche (motiv 
recurent al liricii eminesciene), limba nobleţii unui popor, o limbă capabilă să evoce 

paradisul ori chiar să-l înfiinţeze. Versurile din Epigonii exaltă o limbă cvasi-
paradisiacă, exprimând o lume care conţine totul: geneza gândului şi posibilităţile 

lui, originea şi devenirea muzicală a universului: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Posibile influenţe ale scrierilor patristice asupra operei eminesciene... 

 
 

 
43 

 

Când privesc zilele de-aur a scripturelor române,/ Mă cufund ca într-o mare de 
visări dulci şi senine/ Şi în jur parcă-mi colindă dulci şi mândre primăveri,/ Sau văd 

nopţi ce-ntind deasupră-mi oceanele de stele,/ Zile cu trei sori în frunte, verzi 
dumbrăvi cu filomele,/ Cu izvoare-ale gândirii şi cu râuri de cântări. 

Aceasta este limba pe care poetul o vede (şi pentru că vrea să o vadă) 

perpetuată, cel puţin la nivelul asumării sacralităţii ei, dincolo de fruntariile textelor 
biblice, în textele poeţilor şi cărturarilor români. În scrierile lor, Eminescu găsea, 

după cum arată Rosa Del Conte, nu genialitate, nu cine ştie ce valoare estetică, ci, 

mai presus de toate, românismul, „românitatea ca [...] o valoare ce trebuie să fie 

recunoscută întâi de toate, pentru a fi iubită şi continuată, acţionând în spiritul ei” 
(Del Conte 1990: 273). Contemporanilor săi, „rumâni din naştere, francezi în inimă” 

(Geniu pustiu), le era însă mai degrabă străină tradiţia culturală românească, precum 

străine le erau credinţa şi inspiraţia sau ideea că între ele există un raport de 
corelaţie. Asociate credinţei pierdute în puterea artei, lipsa credinţei religioase şi 

absenţa ştiinţei de a cultiva tradiţia nu puteau fi decât fatale creaţiilor noi. Oricât de 

rafinate şi sofisticate, în absenţa legăturii lor cu ceva viu – iar viul acesta cultural nu 
putea fi decât limba „humusului cultural autohton”, capabil să „condiţioneze roadele 
asimilărilor succesive” (Del Conte 1990: 272) – creaţiile noi sunt condamnate la 

vacuitate chiar de la apariţie:  
„Moartea succede vieţii, viaţa succede la moarte”,/ Alt sens n-are lumea asta, 

n-are alt scop, altă soarte;/ Oamenii din toate cele fac icoană şi simbol;/ Numesc sânt, 
frumos şi bine ce nimic nu însemnează,/ Împărţesc a lor gândire pe sisteme 
numeroase/ Şi pun haine de imagini pe cadavrul trist şi gol. (Epigonii) 

Prin poezia alcătuită după principiile alegorice şi alegoretice, ca şi prin 

elementele de poetică explicită sau implicită (din Epigonii, dar şi din alte mari 

poeme ale tinereţii), Mihai Eminescu se situează şi în arealul unei alte vârste a 
hermeneuticii europene decât cea considerată a fi specifică romantismului, pe care 

nu a adoptat-o fără regrete, hermeneutica anterioară fiind, în bună parte, opusă 

hermeneuticii vârstei moderne. Acordurile şi dezacordurile dintre tânărul poet şi 
junimişti în privinţa lecturii şi înţelegerii textelor literare (a poemului Epigonii, în 
special) îşi au originea şi în orizonturile hermeneutice diferite de la care poetul şi 

contemporanii săi, altminteri preţuitori ai poetului, se revendicau. Cei din urmă se 

integraseră în noul (pe atunci) context al hermeneuticii romantice, pe când Eminescu 
se simţea încă îndatorat orizontului cultural (şi poetico-hermeneutic) de inspiraţie 

creştină, specific patristicii medievale.  
Se pare că fascinaţia lumii medievale româneşti asupra lui Eminescu a inclus, 

pe lângă topoii cunoscuţi (voievodul, călugărul, sihastrul, magul ori castelul, 

biserica, palatul etc.), şi elemente consistente din tradiţia cărturărească mai sus 
descrisă. În universul de valori de sorginte medievală, adică în cadrul celei mai 

îndelungate ca durată tradiţie culturală şi lingvistică românească, Eminescu va fi 
intuit, cum insistă a sublinia Rosa Del Conte, izvorul adevărat al unei creaţii 

naţionale, care să nu se piardă în indistincţia generată de imitaţiile marii literaturi 

europene. Va fi fost – cum s-a spus şi  cum se poate demonstra –  singur, cel puţin în 
cercurile frecventate, al Junimii şi al „Convorbirilor literare”, prin această (pentru 
ceilalţi de neînţeles) admiraţie pentru lumea veche a culturii româneşti, constituită 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucia CIFOR 

 44 

nu doar din creaţiile folclorice (de care se interesau şi alţii în epocă), ci şi de scrierile 

suind până la Evul de Mijloc, pe care limba românească veche le tezaurizase.  
Din „humusul culturii autohtone”, mai precis din formele poetico-retorice ale 

gândirii patristice, se pare că se va fi născut şi marea propensiune a poetului pentru 
alegorie şi alegoreză, pentru care avem destule exemple din ceea ce s-ar putea descrie 
ca poe(ma)tica eminesciană. Eminescu a intuit în formele codificate ale acestor tehnici 

de compoziţie şi de lectură resursele (re)vitalizării limbajului poetic aflat, în epoca 
romantismului deja, în plină criză de definire. Refortificarea artei literare prin 
racordarea la aceste vechi tradiţii poetico-hermeneutice (de sorginte patristică şi 

medievală, dar şi de cărturărie veche românească) nu putea să survină în afara 
creditării cuvântului poetic cu puterea pe care altădată o avea credinţa religioasă.   

Problema încrederii, a credinţei în artă din Epigonii („Voi credeaţi în scrisul 

vostru, noi nu credem în nimic”) sau din Melancolie  („Credinţa zugrăveşte 

icoanele-n biserici”), poate fi corelată cu crezuri şi elemente de religia artei, dar şi cu 
lectura fericită, împlinitoare, putând să conţină valenţe soteriologice  şi să fie o 

imitaţie a lectio divina. O asemenea lectură ar fi fost chiar la antipodul lecturii 
deşteptate  (trezite), dar numai spre imposibilitatea încheierii ei, care ilustrează 
lectura de care erau apţi contemporanii poetului, epigonii. În aceşti ultimi termeni 

apare formulată una dintre concluziile unui magistral scenariu de lectură al 

poemului, inspirat de „alegoriile lecturii” lui Paul de Man, realizat de un eminent 
eminescolog, care fixează un reper în istoria receptării controversatului poem 

Epigonii (Bot 2012). Şi poate că Ioana Bot are dreptate când citeşte întreg poemul 

Epigonii drept o alegorie a lecturii în sens demanian, sugerând că tema poemului ar 

fi, de fapt, opoziţia dintre felurile de lectură pe care le practicau cei vechi, 
predecesorii „care credeau în scrisul lor” şi „epigonii” acestora, care „nu credeau în 

nimic”. Ce pare a fi trecut cu vederea autoarea, în provocatoarea sa analiză, este 

faptul că prima formă de alegorie a lecturii, cea inspirată de credinţa în artă, este o 
lectură fericită şi fericitoare (am spune), ca orice tip de lectură care se apropie de 

tiparul şi funcţionarea lecturii specifice acelei medievale lectio divina. În acest 
sistem de lectură se deschid multiplele paliere de  înţelegere şi de sensuri ale cărţii, 

ca şi ale lumii. De fapt, poate nu ar fi excesiv dacă am citi, în Epigonii, o tentativă 
eminesciană (una printre multe altele) de reabilitare a alegoriei şi alegorezei4. 

O re-lectură sistematică a marilor poeme eminescine din perspectiva funcţiilor 

alegoriei şi alegorezei – ambele reabilitate de poetul român prin diversele tentative 
de restaurare a lor în spaţiul poemelor lungi (cu deosebire), care-şi secretizează 

(„încifrează”) propriile tehnici de lectură –, ar putea conduce la ideea că atracţia faţă 

de alegorie şi alegoreză nu constituie, la Eminescu, o tentaţie modernistă, una de tip 
post-romantic, cum o califică Ioana Bot, ci mai degrabă una de sens contrar, vizând 

revivificarea unei linii tradiţional-creştine, pan-europene timp îndelungat, ale cărei 

rădăcini patristice pot fi documentate.  

                                                
4 Poemul Epigonii a inspirat mai multor cercetători de ultimă generaţie comportamente alegoretice, 

chiar dacă sursele de la care au pornit sunt diferite. O ingenioasă lectură în cheie alegor(et)ică a 
poemului face şi Iulian Costache (Costache 2008: 252–267), interpretare neadmisă de Ioana Bot. 
Chestiunea alegoriilor şi a tipurilor de alegorizare a lecturii stimulate de poemul Epigonii merită un 
spaţiu mai amplu de dezbatere; aici nu facem decât să semnalăm existenţa ei.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Posibile influenţe ale scrierilor patristice asupra operei eminesciene... 

 
 

 
45 

 

Bibliografie 

Afloroaei 2003/2004: Ştefan Afloroaei, Dorinţa interpretului de a fi liber, „Hermeneia”, 

nr. 4, p. 9–25. 
Bloom 2007: Harold Bloom, Canonul occidental. Cărţile şi Şcoala Epocilor, ediţia a-II-a, 

traducere de Delia Ungureanu, prefaţă de Mircea Martin, Bucureşti, Grupul Editorial Art. 
Bot 2012: Ioana Bot, Eminescu explicat fratelui meu, Bucureşti, Editura Art. 
Cifor 2000: Lucia Cifor, Poezie şi gnoză, Timişoara, Editura Augusta. 
Cifor 2006: Lucia Cifor, Principii de hermeneutică literară, Iaşi, Editura Universităţii 

„Alexandru Ioan Cuza”. 
Cifor 2012: Lucia Cifor, Eminescu şi religia artei, în vol. „Studii eminescologice”, nr. 14 

(coordonat de V.S. Constantinescu, Cornelia Viziteu, Lucia Cifor), Cluj-Napoca, 
Editura Clusium, p. 63–78.  

Coman 1988: Ioan G. Coman, Patrologie, vol. III, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii  Ortodoxe Române. 
Cornea 2006: Paul Cornea, Interpretare şi raţionalitate, Iaşi, Editura Polirom. 
Costache 2008: Iulian Costache, Eminescu. Negocierea unei imagini, Bucureşti, Editura Cartea 

Românească. 
Crouzel 2014: Henri S.J. Crouzel, Origen: personajul – exegetul – omul duhovnicesc – teologul, 

ediţia a II-a, traducere de Cristian Pop, prefaţă de Ioan Ică jr., Sibiu, Editura Deisis. 
Del Conte 1990: Rosa Del Conte, Eminescu sau despre Absolut, ediţie îngrijită, traducere şi 

prefaţă de Marian Papahagi, Cuvânt înainte de Zoe Dumitrescu-Buşulenga, postafaţă 

de Mircea Eliade, cu un cuvânt pentru ediţia românească de Rosa Del Conte, Cluj-
Napoca, Editura Dacia. 

De Man 1979: Paul De Man, Allegories of Reading. Figural Laguage in Rousseau, 
Nietzsche, Rilke and Proust, Yale University Press, New Haven & London. 

Eminescu 1981: Mihai Eminescu, Fragmentarium, ediţie de Magdalena Vatamaniuc, 

Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
Eminescu 1982: Mihai Eminescu, Poezii, vol. I–III, ediţie critică de D. Murăraşu, Bucureşti, 

Editura Minerva. 
Eminescu 2014: Mihai Eminescu, Poezii, ediţie adnotată, selecţie, cronologie şi note de 

Cătălin Cioabă, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Gadamer 2001: Hans-Georg Gadamer, Adevăr şi metodă, traducere de Gabriel Cercel şi 

Larisa Dumitru, Gabriel Kohn, Călin Petcana, Bucureşti, Editura Teora. 
Grigore de Nazianz 2007: *** (antologie), Filocalia lui Origen. Florilegiu din scrierile lui 

Origen alcătuit de Sf. Grigore de Nazianz şi Sf. Vasile cel Mare, traducere şi ediţie 
îngrijită de Silvana Avram, Bucureşti, Editura Herald. 

Eco 1991: Umberto Eco, Lector in fabula, traducere de Mariana Spalas, Bucureşti, Editura 

Univers. 
Iser 2006: Wolfgang Iser, Actul lecturii. O teorie a efectului estetic, traducere şi prefaţă de 

Romaniţa Constantinescu, Piteşti, Editura Paralela 45. 
Krauss 2000: Henning Krauss, Câteva consideraţii asupra poeziei patriotice de tinereţe a lui 

Eminescu: „Ce-ţi doresc eu ţie, dulce Românie” în context european, în vol. „Studii 

eminescologice”, nr. 2 (coordonatori: Ioan Constantinescu, Cornelia Viziteu), Cluj-
Napoca, Editura Clusium, p. 19–38. 

LaCocque – Ricœur 2002: André LaCocque, Paul Ricœur, Cum să înțelegem Biblia, 
traducere de Maria Carpov, Iași, Editura Polirom. 

Louth 2002: Andrew Louth, Originile tradiţiei mistice creştine: de la Platon la Dionisie 

Areopagitul, traducere de Elisabeta Voichiţa Sita, Cuvânt înainte de Ioan Ică jr., 

Sibiu, Editura Deisis. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucia CIFOR 

 46 

Negruzzi 2013: Iacob Negruzzi, Amintiri din Junimea: Eminescu, în vol. Mărturii despre 

Eminescu: povestea unei vieţi spusă de contemporani, selecţie, note, cronologie şi 

prefaţă de Cătălin Cioabă, Bucureşti, Editura Humanitas, p. 233–250. 
Paraschiv 2011: Mihaela Paraschiv, Alegoreza biblică între legitimare şi contestare, în 

volumul Receptarea Sfintei Scripturi între filologie, hermeneutică şi traductologie, 
Lucrările Simpozionului Naţional „Explorări în tradiţia biblică românească şi 

europeană”: Iaşi, 28–29 octombrie 2010, editori: Eugen Munteanu (coordonator) et 
al., Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, p. 326–334. 

Petrescu 1978: Ioana Em. Petrescu, Modele cosmologice şi viziune poetică, Bucureşti, 

Editura Minerva. 
Zumthor 1983: Paul Zumthor, Încercare de poetică medievală, traducere şi prefaţă de Maria 

Carpov, Bucureşti, Editura Univers. 

Possible Influences of Patristic Writings on Eminescu’s Works.  
Allegory and Allegoresis 

One of the less discussed topics in literary exegesis has been the impact of patristic 
writings on Mihai Eminescu’s works. When such an influence has been however considered 

(by Rosa Del Conte, mostly), the exegetic interest has focused only on lexical elements or on 
a number of themes and motifs specific to patristic thought. A closer look upon the status and 
functions of the allegory (also allegory-reading, allegoresis) in Eminescu’s great poems 
would reveal some other patristic influences, such as those brought to light by Biblical 
hermeneutics, a field where, as it is well known, both allegory and allegoresis are deeply 
involved in the articulation of some particular conceptions regarding the levels of meaning of 
a text and the reading types associated to them. Our aim is to prove that the poet’s attraction 

to allegory and allegoresis does not stand for a modernistic temptation of a Post-Romantic 
type, but illustrates instead a form of loyalty towards the traditional-Christian reading and 
literary practice prevalent during the Middle Ages especially, and whose patristic roots have 
already been proved. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:48:59 UTC)
BDD-A28903 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

