Cultural Studies

MOTIVUL AVESTITEI iN DEMONOLOGIA POPULARA
ROMANEASCA

THE MOTIF OF AVESTITIA IN POPULAR ROMANIAN
DEMONOLOGY

Petru Adrian DANCIU
Universitatea ,,1 Decembrie 1918” din Alba Iulia /
“1 Decembrie 1918” University of Alba Iulia

e-mail: office.gnostic@gmail.com

Abstract: Our research follows the demonic perspective on Avestitia's activity and
life. Considered today as a demonic character, she is highlighted by an activity
defined almost exclusively against the killing of a pregnant woman or a baby,
through appearances that cause fright (the disease called samca) and the
disfigurement of the “touched” by the demon. Because her history is unknown, the
recent popular tradition has made one, Avestitia being the sister of Saint Sisoe, a
murderer of children, and hence the generation of his witchcraft activity, which is
why she is punished by her brother and by Archangel Michael. Newer theories
claim a semit origin (Lamashtu and Lilith), but we come with another, a totemic
one, generated by the demon's descriptions. Thus, by systematizing the researched
elements, we affirm that, starting from a totem (of the bear), dethroned by the
masculine cults of Dacia, deity turns into a demon and encounters the
demonological semite elements, prior to Christianity in our country. Subsequent
intervention of Christianity “corrects” the history of the character, turning her into
a legend, when Sisoe and Archangel Michael appear. This final formula is known
by Romanian ethnologists. Christian Sincretism almost immediately generates the
incantations of samca and the “Book of Avestitia”, a charm that reveals the name
and the real history of the demon, which aroused the attention of Christian
syncretism when attempting to kill baby Jesus, defrauded by Michael. Sacred folk
literature describes her as an extremely dangerous being, Satan's right wing.
Key-words: Avestitia, demonology, Sisoe, Archangel Michael, totem.

Plecand de la bogatul instrumentar demonologic de care dispunem,
putem afirma cad in magia populara romaneascd, Samca, sau Aripa Satanei
este cea mai activd fiintd demonica, mai virulenta chiar decat Zburatorul
(zmeul) sau Caii lui Santoader. Numita in Bucovina Samca sau Spurcata, iar

146
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



in Tara Romaneasca Avestita ori Baba Coaja (Corpus 2001: 11), aceasta
creaturd demonica se diferentiazd de toate celelalte prin faptul ca are in
vizorul actiunilor sale sarcina si nasterea omului, producand boala numita
Samca sau spasm (sperieturd). Din perspectiva demonologiei crestine,
diavolul 1isi trimite mesagerii mortii, pentru a compromite, prin orice
mijloace, viata. Sincretismul crestin Impreuna cu ideile si credintele populare
autohtone?® vor duce la aceeasi concluzie si anume, la gisirea unei metode
viabile de protectie Tmpotriva agresiunii demonice. De aici si obiectul
cercetarii noastre.

Astfel, In constructia sincretica, potrivnica Samca, trimisa de catre
insugi Satana, apare in apropierea momentului in care Fecioara Maria urma
sa-L nasca pe lisus, cu scopul de a-L ucide. Prin intermediul emulatiei
sincretice cu paganismul autohton, crestinismul confirma la randul sau faptul
ca demonii care ucid copii exista, motiv pentru care, se impune o atitudine
ferma impotriva lor. Aproape lipsite de liberul arbitru (cf. Pamfile 2001: 61-
96), aceste spirite actioneaza ,,mecanic”, fiind trimise de agenti magici
spirituali (Satan) sau umani (vrdjitori). Din acest ultim motiv, credem ca
legendele despre Avestita nu s-ar fi pastrat atita vreme daca nu ar fi fost
animate de practica vrdjitoreasca preocupata de uciderea pruncilor, ,,ordin”
care sa se fi pliat foarte bine peste un vechi cult totemic feminin, cel al
ursoaicei, despre care vom vorbi mai jos. Bologa a incercat sa reconstituie
istoria demonului feminin pornind de la prototipul mesopotamian Lamashtu,
,»pand la transformarea lui intr-o notiune noseologicd, un nume de boala, in
credintele actuale ale poporului roméan” (Eliade 2000: 208). Asemanarile nu
ar trebui s duca insa, de fiecare data, la identificare.

Simptomele atacului Samcei sunt deopotrivd fizice si spirituale.
Spirituale, in sensul ca femeile gravide sunt speriate aievea sau in somn
(cosmaruri) de ceea ce par a fi animale, insecte sau ,,bobi” (argint viu) care
umbla. Toate apar brusc si se manifesta anormal, fug, scot sunete nefiresti,
privesc fix cu o ,,privire rea”, aparand si disparand la fel de repede. Pentru ca
scopul terorismului este frica, avem de-a face cu un demon terorist. Uneori
sperieturile sunt atit de puternicie incat pot provoca un avort. In aceasta faza
sperietura este debutul bolii numitd samcd, anuntand contaminarea demonica
a victimei. Printre primele simptome sunt deformarile fizice ale corpului.
Spre exemplu, se vorbeste despre violenta ,pocire a fetei”, urmata de
crampe, schimonosiri ciudate ale membrelor, nebunie pentru ca in final
victima (mama Insarcinata sau copilul) sd-si piardd viata. Victima era slabita
spiholgic de numarul mare de ,,sperieturi”. Astfel ,,pregatitd” ea nu va face
fatd atacului decat dacd este descantata si protejatd de talismane. Pentru ca

28 Legenda Avestitie o gisim si in ,.cirtile populare si n folclorul popoarelor sud-est
europene” (Ofrim 2001: 180).

147
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



samca este o boald produsa de diavol, metodele magice de aparare nu ofera
garantia reusitei. Se spune ca unii dintre cei care au scapat de samca au
ramas ,,marcati” pentru Intreaga viatd. Chiar dacd au rezistat la chinuri, unii
dintre ei pot ramane mutilati sau sensibili la noile atacuri, mai ales in cazul
fetelor, viitoarele mame. De obicei sensibilitatea cand nu s-a descantat la
timp, ori exorcismul actantului uman nu a dovedit suficienta putere. Legat de
exorcism, practicile crestine 1isi vor spune cuvantnul atat in textele
descantecelor cat si in paginile brosurii talisman, numita Cartea Avestitei.
Aici, aparent accidental, arhanghelul Mihail o ntalneste pe Avestita pregatita
sa-L ucida pe prucul Mariei, despre care diavolul avea bauiala ca va deveni
Mantuitorul lumii. Prin chinuirea demonului cu ,mari usturimi” si
»~impungeri cu sulifa”, ea recunoaste cd a fost trimisd de Satan, revelandu-si
numele secrete, in care sta intreaga sa putere/ abilitatea de a face rau. Odata
scrise pe peretele de la interarea in casa, ori pe al camerei unde dormea
femeia, Samca nu-i va mai putea face rau, cel putin pentru moment. Dupa ce
ii descopera arhanghelului pacatele ce-i fac pe oameni vulnerabili in fata
atacurilor sale, Avestita va fi alungata. Din acest moment credinta populara
legifereaza doua formule sigure de protectie: descanteele, cu cele cateva
practici de curatire si talismanul Cartea Avestifei, 0 scriere de mici
dimensiuni, pe care 0 vom reporduce integral.

1. Apelativele demonice

In aproape toate descantecele si talismanele ajunse pani la noi ea
poartd aproximativ noudsprezece nume. In descantece de samcd mai apar
inca sase apelative considerate secundare (Iuza, Avaruza, Dezana, Nafruta,
Cadachia, Necoranda). Ele sunt nume de vrajitoare asociate ,,panteonului”
nominal al demonului. Gasim de asemenea modificari in redactarea celor
noudsprezece apelative demonice, semn al intruziunii numelor actantilor
magici umani. Pentru a oferi o mai mare credibilitate actiunii demonice,
gasim si cateva nume de origine biblica ca Sutifir — Putifar (cf. Facere, 37,
36; 39, 1, 6) ori Berzibute — Belzebut (Collin 1992: 80-81) (cf. Matei, 12, 24,
26-27; Marcu, 3, 22; Luca, 11, 15, 18). Din perspectiva demonologiei
nominale, o fiinta ale carei apelative de putere se schimba permanent, cu
nume secundare, este mai greu de combatut, prin descantece sau talismane.
Necunoasterea lor in intregime ar duce la o scddere a reusitelor actiunilor
demonice.

Pentru a scurta discutia despre lista apelativelor acestui demon printr-
un rezumat nominal ce ar putea face trimitere la conceptul demonologic de
»legiune” oferim, in ordine alfabetica, apelativele Avestitei cu variantele lor,
precum si de cate ori apar in descantecele pentru samca descoperite de noi in
lucririle etnografilor romani citati in studiului nostru. Intre paranteze am

148
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



aratat incidenta acestora nume In textele cercetate de noi. Tot acum
evidentiem ,,formula completd” a celor mai utilizate nume de putere.

1.Abaroca (1); 2.Aspra (1); 3.(S)Atana/ Ataua (2); 4.Avaruza (1);
5.Avesa/ Sfanta Vineri (1); 6.Avestita/ Vestita/ Aripa Satanei (6);
7.Avezuha/ Avizuha/ Avezuia (3); 8.Avia (2); 9.Berzibute/
Bersibute (2); 10.Bezuiha/ Bezviha (2); 11.Cadachia (1); 12.Caldar
(1); 13.Ceipa (1); 14.Chieva (1); 15.Clicoda (1); 16.Clipina/ Glipina
(4); 17.Dezana (1); 18.Egara (2); 19.Esfor (2); 20.Feroca (1); 21.Feti
(1); 22.Fumaria (1); 23.Gara (2); 24.Gentia (1); 25.Giona/ Ghiona
(2); 26.Giropa (1); 27.Glapeca (1); 28.Glubina/ Glipina (1); 29.Goia
(1); 30.Grapa/ Gripa/ Cripa (5); 31.Haba (1); 32.Hapar (1);
33.Hamba (1); 34.Hlubic (1); 35.Hluchica (1); 36.Huliba/ Hubiba
(3); 37.Humba/ Huba (3); 38.llinca (1); 39.Isprava (1); 40.luza (1);
41.Lepiha/ Lipiha (2); 41.Licojda (1); 42.Linicoida (1); 43.Lioha (1);
44 Merana (1); 45.Miha/ Muha (4); 46.Nacara/ Nazara (2);
46 Nacatuta; 47Naconda (1); 48 Nadarca (1); 49.Nadaria/
Navodaria/ Nevodara/ Nafodoara (OLINESCU 2003: 313) (6);
50.Nafruta (1); 51.Necoranda (1); 52.Nervuza (1); 53.Nesatora (1);
54.Nesuca (1); 55.Nevata (2); 56.Nicor(a) (3); 57.0Oaleda (1);
58.0garda (1); 59.Paha (2); 60.Perti/ Persita (1); 61.Pisica (2);
62.Pliagtia (1); 63.Puha/ Paha (4); 64.Salmona (1); 65.Samca/
Sanca/ Samcoiu (2); 66.Sarda (1); 67.Scarboala/ Scorboala (2);
68.Scarmila (2); 69.Scorbia (1); 70.Scornana (1); 71.Silina/ Salina
(2); 71.Slaua; 72.Solomina/ Salomia (OLINESCU 2003: 313) /
Solomia (6); 73.Stana (1); 74.Suduca (1); 75.Sutifir (2); 76.Teohola
(1); 77. Tiha/ Tihana/ Tihina/ Tiia (4); 78.Tisavia (1); 79.Verdeza
(1); 80.Vezena (1); 81.Vielftava (1); 82.Voita (1); 83.Zalina (1);
84.Zataia (1); 85.Zilale (3); 86.Zliha (1); 87.Zoita (1); 88.Zolobina
(1); 89.2Zurina (2).

Unele dintre nume indici ,,tipuri” de ,,duhuri-microb” # si tot atitea
boli. Momentul imbolnavirii este identificat de fiecare data cu ceasul rau,
precum in exemplul de mai jos:

2 Dupid Antoaneta Olteanu, ,,numirul mare al personajelor malefice intalnite in textele
descantecelor subliniazd in primul rand gravitatea bolii, produsd de o colectivitate
numeroasd de duhuri, care-si pun in comun puterile distructive pentru a-i veni de hac
omului. Sunt situatii in care enumerarea personajelor este facut din ratiuni poetice,
preferdndu-se acele personaje, mai precis acele nume care produc asonante, care sunt
caracterizate de aceeasi structurd, cuvinte derivate prin intermediul acelorasi sufixe:
vrdjitoare/ fermecdtoare, strigoi/ moroi, zmeu/ zmeoaicd, strigoi/ strigoaica etc. «L-0
intampinat:/ Leul leoaica,/ Zmeul cu zmeoaica,/ Samca cu samcoaica,/ Diavolita rea...»”
(Olteanu 1997: 259-260).

149
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



,»Ceas rau cu spariat,/ Ceas rau cu duh necurat,/ Ceas rau cu Samca
albd,/ Ceas rau cu Samcd neagrd, Ceas rau cu moroi, Ceas rau cu
strigoi...” (OLTEANU 1997: 260-261).

Dupa ce Hasdeu si Gaster au incercat sa stabileasca istoria acestor
legende, Cartojan ,,a completat informatia si a scris o bund, desi succinta,
monografie despre Sfantul Sisinie” (Eliade 2000)%°. Alexandru Ofrim
stabileste ca ,,prima variantd pe care o cunoastem, dateazd de la sfarsitul
secolului al XVI-lea si apartine popii Grigore Mahaciu (Codex Sturdzamus)”
(Ofrim 2001)3L.

Numele Avestita, imprumutat din vechiul slav véstica, ,,vrajitoare”? si
il determind deci pe actantul magic uman. Cat despre apelativul Samca,
Candrea afirma ca provine din bulgarescul sénka, ,,umbrd”, ,,fantoma” a unui
om, dupa cum il traduc si dictionarele, cu particularitatea ca aici se face
referire la un ,,duh necurat care se leagd de femeile insédrcinate, le face sa
avorteze sau le imbolniveste” (Candea 1999: 189)%, Sancd, prin pitrunderea
in limba romana, a devenit Samca, ,intr-0 regiune unde diftongul ea,
precedat de s, a devenit totdeauna a, ca, de pilda, cuvintele: sard, saman,
saca, In loc de seard, seaman, seaca” (Candea 1999: 189). Pamfile trimite la
Hasdeu si Marian Lupascu, atunci cand identifica pe Samca cu Baba-Coaja.
Hasdeu o pune in legatura cu demonul Kuga, ,,cea mai teribila baba, in
mitologia sarba”, care personificd in general Ciuma (,,pestis”). O locutiune
proverbiald arata ca Samca — Baba-Coaja — Kuga, sau Ciuma, au misiunea
speciald de a rapi si ucide copii. Atunci cand cineva castiga ceva hoteste, se
zice: ,,Kupi kao Kuga dietzu”, adicd, ,,a cumparat-o ca Kuga pe copil”
(Pamfile 1997: 215).

2. Din cult totemic, un ordin vrajitoresc

In descrieri, Avestita apare ca ursoaici. Este semn al unei zeititi
feminine vechi, al carei animal totemic este ursoaica, cunoscutd prin
protectia pe care o acorda puilor ei. Inaintim ideea ci acest cult a fost
detronat de unul patriarhal, zeitatea fenimina devenind demon. El va cadea in

30 Ofrim reaminteste cd B.P. Hasdeu, Moses Gaster si Nicolae Cartojan, ,,au stabilit filiatiile
acestei legende cu mitologia babiloniana” (lbidem, p. 180. Vezi de asemenea Valeriu
Bologa, Lamashtu-Karina-Samca, Cluj, 1939; Mircea Eliade, Demonologie indianda si o
legenda romdneascd, In Revista Fundatiilor Regale, nr. 12, 1937: 644-649, apud Eliade
2000).

31 Se crede ci ,,din cirtile de colportaj, legenda Avestitei a trecut in crdintele populare
romanesti” (Ibidem).

32 Bulgdrescu véstica, sarbescu vestica. cf. Ibidem.

3 Mai mult, ,termenul bulg. sénka nu trebuie despartit de séniste «ndlucd», «ndpliiali»
(Alp. Alpdriicken), iar amandoud sunt derivate din séni «umbray, cuvant comun tuturor
limbilor slave” (Ibidem).

150
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



dizgratie cu mult nainte de sosirea crestinismului in Dacia. Este posibil ca
formula actuala a numelor (actantilor umani) asociate zeitatii sa se fi pastrat
din aceeasi perioada pre-crestind. Fiind vorba de o serie de acte sacre la care
participau doar femeile, cultul zeitei ursoaice s-a transformat treptat, sub
presiunea celorlalte credinte, intr-un ordin vrdjitoresc, ca reactie la aceasta
presiune patriarhala, pierzand astfel, pentru a supravietui, o serie din
atributele din trecut.

Dintr-o credinta ce oferea si proteja viata, credinta in zeita ursoaica s-a
degradat intr-un ,,ordin” vrajitoresc de hoti de mana, aspect intarit de numele
umane addugate ulterior zeitatii. Mai sunt strecurate cateva nume masculine,
ce fac referire directd la boald, ,bisericesti”, ca Esfor (e(s)for — epitrop,
membru in consiliul de conducere al unei efori), ori biblice ca Sutifir
(Putifar) si Avia (al doilea fiu al judecatorului Samuel). Dupa moarte,
numele construiesc panteonul demonic, la fel ca al sfintilor pe cel divin. O
importantd dovada cu privire la existenta acestui ,,ordin” vrajtoresc o gasim
la Tudor Pamfile. El vorbeste despre ,batiliile aeriene” intre demoni si
strigoi (vrajitori si vrdjitoare) si spune cd se fac ,,la porunca unui spirit®,
,Baba Coaja, regina tuturor spiritelor rele”, pe care unii o identifica cu
Samca sau Avestita, aripa Satanei” (Pamfile 1997: 134).

3. Descrierea demonului

In Crisana se credea ,.cd cele doud aripi ale diavolului au functii
diferite: una principala, e numitd Avizuha, cealaltd — Asfodel (forma corupta
a numelui Asmodeu)” (Kernbach 2002: 245). Antropomorfismul clasifica
puterile demonice, in functie de importanta relatiei pe care o au cei doi cu
Satan. Dreapta este o functie secundard in lumea demonologiei semite,
concept inserat in credintele locale. Astfel, la ,,stinga lui Satan” std biblicul
Asmodeu (cf. Tobit, 3, 8, 17, talm. Ashmedai), indentificat de Manfred
Lurker cu asirianul Pazuzu (Lurker 1999: 33), dupa cum la dreapta, Avestita,
,varianta” a demonului babilonian Lilith”( Seracu 1996: 25)35.

Avestita se materealizeaza in fata victimelor luand forma unei femei
mutante cu parul rar si lung pana la célcaie, unghii ca niste seceri la maini si
la picioare (ramdsita a totemului urs); ochii rosii de jeratic se misca in cap ca
si cand ar fi niste lampase de foc batute de vant, cu expectoratie ignica
precum a zmeoaicelor. E auzita bolborosind cuvinte (in ,,limba demonilor”)
generatoare de vraja/ boala. Pieptul ii este lasat atat de mult incat e obligata
sd-gi arunce sanii pe umeri pentru a putea umbla. Extrem de schimonosita nu
sta deloc pe loc, ,,ci se suceste si se straimba intruna” (Olinescu 2003: 312),

3 Bitaia intre strigoi incepe atunci cand unul zice «usturoiul rosu», §i inceteazi cand altul
strigd «usturoiul alby, sau cand canta cocosii pentru miezul noptii” (Pamfile 1997: 134).
3 Despre Asmodeu mai vezi Plancy 1992: 40-41.

151
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



ea insdsi fiind ,,muncitd” de boala pe care o ,,aruncd” asupra victimei. Se
crede despre ea ca locuieste in fundul tartarului (,,talpa iadului”’) de unde este
trimisa de Satana sa faca rele. Totemul este evidentiat atunci cand, ca femeie,
apare imbracati in blana de urs®®, imitdnd mersul in patru labe la care se
adauga toate celelalte manifestari infricosatoare. E vazuta dand tarcoale casei
sau cand fuge sub forma de pisica, gaina, capra, caine, porc, cioard, broasca,
muscd, paianjen, carabus, dar si bob de mei. Pruncul apucat de boala
primeste ,,un miros de tap, urla ca un caine, miroase ca un vultur, ca un corb,
ca un peste etc.” (Ghinoiu 2001: 199-200). Iatd cum este descrisd Avestita
intr-un descantec romanesc de samca:

»A Intdmpinat pe Avezuha,/ Aripa Satanei,/ $i era foarte grozava:/
Parul corpului/ Ii era pand-n calcaie/ Si ochii ei/ Erau ca stelele,/ Si
mainile de fier,/ Si unghiile/ La maini si la picioare/ Erau ca secere,/
Si din gura ei,/ lesea para de foc” (Teodorescu 1982: 458).

Se arata femeilor insarcinate atat ziua cat si noaptea, cautand sa le
surprinda singure si sa le sperie. Cei care o descriu sunt de parere ca numai
in oaie, vitel si porumbel ea nu se poate arata, pentru ca ele reprezinta
,hevinovatia i curdtenia” (Marian 2000: 29). Este si motivul pentru care
ucide aceste animale de curte.

4. Activitate demonica

Candea vede in Avestita ,,fiinta supranaturala care chinuieste mai ales
copii si-i Tmbolnaveste greu” (I.A. Candrea, apud Kernbach 1995: 64), motiv
pentru care ajunge sa reprezinte ,fiinta cea mai primejdioasa dintre toate
duhurile rele” (Kernbach 1995: 64). Stefania Cristescu vede In Avestita
prototipul vrajitoarei autohtone (Cristescu 2003: 21). Puterea pe care o are 0
primeste direct de la diavol, motiv pentru care ea poate fi contracaratd doar
de ,,agentii divini”: Arhanghelul Mihail si Sfantul Sisoe. Cert este ca ea e
singura fiinti demonici de la noi specializatd pe uciderea de copii. In
demonologia religiilor intdlnim asemanari cu zeita demon Hariti, celebra mai
ales n buddhismul chinez®'.

Ivan Evseev mentionecazda ca Samca ,se aratd leuzelor ... le
inspdimanta, le «frdmanta», le tortureazd si le sminteste, asa ca cele mai
multe mor Tnainte de nastere” (Evseev 1997: 37). De ea se tem mai ales
femeile care in copildrie au fost atacate de Avestita iar acum sunt insarcinate.
Avem aici motivul recidivei prezentei demonice, amintit si de Evanghelii (cf.

3 Se face trimitere la vechi functii sacrale inlocuite de cele ale sarbatoririi ursului (Ghinoiu
2001: 199-200).

37 Confrm legendelor, acest demon, ca recompensi pentru o «actiune meritorie» savarsiti
ntr-o altd existenta, a primit dreptul de a méinca copii” (Eliade 2000: 211).

152
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Matei, 12, 43-45; Luca, 11, 24-26). Este o sensibilitate spirituald care nu a
disparut dupa invingerea bolii (samca). Ea poate recidiva intr-un atac
demonic ce pune acum in pericol nu una, ci doui vieti®®. Din cele afirmate,
rezulta doua tipuri de atac: direct — asupra mamei si indirect — asupra
pruncului®®; de unde si importanta ordonirii tehnicile de aparare.

Fig. 1. Arh. Mihail si Avestita, imagine din Cartea de stransurd (jud. Neamt),
gasita in Tudor Pamfile, Boli si leacuri la oameni, vite i pasari dupa datinile i
credintele poporului rom@n (p.171).

Daca apararea nu este totald, femeile raman cu sechele, ,,schimonosite
si neputincioase” (Candea 1999: 188). Cat despre pruncul nendscut, se spune
ca ,,arde” fetusul in chiar pantecele mamei (Kernbach 2002: 245)40. Chiar si
dupa o nastere reusitda, atacul asupra noilor nascuti este la fel de violent:
,,Copiii, cupringi de acest spirit, capata un fel de carcei de stomac, care-i
frananta prin launtru si-i zgarcesc asa de tare, ca-i fac ghem si-i duc
picioarele la gurd” (Kernbach 2002: 245)*. Urmdrile sunt consecinta bolii
care poartd numele demonului: samaca, rau, spasma Sau rautatea copiilor.
Simptomatologia e simpld, copii tresar in somn, tremurd din tot trupul,
ofteaza intruna si sldbesc vdazand cu ochii. Din perspectiva magiei populare
descoperim aici unui furt masiv si continu de mana. Intr-o forma acuta, cand

38 Acolo tot 1s stricat, parc-a intrat dracu-n ei. Samca sau Avizuha ie vrajmasu” (Cristescu
2003: 125).

%9 Jatd ce spune Anca Poiata despre copilul i atacat in somn de Samci: ,,Odati-ntr-o noapte,
I-o palit asa pe copchilu meu prin somn. L-am culcat sandtos §i igné, nica, numai tremura sa
moard! Da io de graba de-amu la Vera (descantatoarea — n.n.) ast d-iglea si m-am dus si i-am
ficut carticica. Da panad-n dzud putea sa fie baietu meu stracat ca i omu ista!” (ibidem, 126).
40V, Universul mitic al romanilor, p. 245.

41 Eliade vine n acest sens cu doud exemple, unul indian si unul babilonian, cf. J. Fillozat,
Etude de démonologie indienne. La Kumaratantra de Ravana et les textes paralléles indiens,
tibétains, chinois, cambodgien et arabe, Paris, 1937, pp. 4-18, apud. Eliade 2000: 209-210.

153
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



perspectiva salvdrii este din ce in ce mai Indepartata, copiilor ,,li se sucesc
mainile sau picioarele, se incruciseaza, li se stramba falcile, si, daca nu mor
in scurt timp, rdman astfel pentru toatd viata” (Candea 1999: 188; Marian
2000: 29)*2,

Candrea vine cu un element de noutate cand afirma ca Samca poate ,,fi
vazuta numai de vrajitorii care stiu sa alunge vampirii si de cei nascuti intr-0
sambiti, care au puterea si o si omoare” (Candea 1999: 189)*%. Pentru ci
este un ,,consumator de viatd”, conexiunea moderna a parapsihologiei cu
,vampirismul energetic” nu este departe. Cat despre cei nascufi sdmbata,
trebuie ca cineva s-a gandit la o conexiune intre planeta Saturn, planeta
melancoliei, a celor ,,visatori”/ vazatori si deopotriva senzoriali si exorcisti
capabili deci de a o ucide si ,,Apa Sdmbetei”, lichid primordial ce poate duce
demoul direct in iad. Ca orice fiintd, ea poate muri, cici ,,pocneste” sau
»crapa” la fel ca zmeoaicele daca, in urma exorcismului, nu e alungatd in
locuri pustii.

Preventiv, sau daca se banuiesc simptomele atacului, oamenii apeleaza
pentu inceput la descantec. Informatoarea Zoita Botnaru arata cum la strans
,»Zici tu cuvintele se spariet, da amesteci pe Samca cu Samcoiu (boala —
n.n.)... De trei ori — trei dzéle” (Cristescu 2003: 177):

,Te-o-ntalnit/ Samca cu Simcoiu./ In brate te-0 luat,/ Gios te-o
trantit,/ Ghem te-o facut./ Andrelele ti le-o stramutat,/ Dzi de moarte
t-0 pus./ Du-te la Zoita/ Sa-t ieie:/ Din rarunchi,/ De sub rarunchi;/ ...

S&-i raménea curat/ Ca ma-ta se te-o facut” (Cristescu 2003: 177-
178).

Chiar si gripa (Cristescu 2003: 178) contactatd de copii este adusa de
Avestita, motiv pentru care se descanta tot ,,de stransurd”. Se foloseste acul,
pentru a intepa boala si laptele pentru a aduce vindecare copilului*.
Descantecul se rosteste de trei ori:

,wotransu cu Stransoiu,/ Ochiu cu Ochioiu,/ Samca cu Samcoiu,/
Noodzici si noo de-ncheieturi,/ Noodzaci si noo de ossoare,/ Piste
Marea Neagrda le-am aruncat./ S’ramai curatd,/ Luminata...”
(Cristescu 2003: 178-179).

42 De aici si dramatismul descrierilor din descantece, cf. Olteanu 1997: 267.

43 Cand victima este ,,prinsd”/ contaminatd primeste stiri de confuzie (,,in sus ridicatu-l-0,/
De pamant izbitu-1-0”), urmate de o puternici durere in piept (,,In cos intratu-i-0”).

4 Se ,,descanti cu ac de cusut — obisnuit — in «tati» (laptele mamei copilului) — daci acesta
este mic — sau in lapte obisnuit daca copilul e mare” (Cristescu 2003: 178).

154
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Samca va chinui si femeile care cautd sd-si avorteze pruncul sau pe
acelea care se ocupa cu practici mantice de ocazie (Olinescu 2003: 313). Nu
trebuie sd cautam aici urme de morald crestind. E clar ca Imparatia diavolului
nu se surpa pe sine (cf. Marcu, 3, 24-26). Pentru ca uciderea fatului nu este o
activitate umana, doar ea poate sd o ducd la indeplinire. De aici pedepsirea
acelora care-si provoaca avort, fard a face apel la actantii magici,
vrdjitoarele. La fel, ea pedepseste mantica celor care vor sd afle dacd au
ramas sa nu insdrcinate, o situatie ce ar duce evident la avort.

5. Exorcismul

O intreaga familie poate fi protejatad prin scrierea unei carti-amuleta. Ea
este purtatd pana la nastere de mama. Dupa nasterea copilului, e pusa intr-un
saculet la gatul acestuia, ,,in perna pe care doarme copilul sau in albia care-i
tine loc de leagin” (Candea 1999: 188). In Bucovina intalnim obiceiul ca
numele demonului si fie scrise pe peretii casei. In rest, pentru orice semn ce
indicd simptomatologia demonica, se recurge si la descantec. Demonologia
populara dezvolta doua forme de lupta, descantecul si amuleta. Ambele sunt
puse in legatura cu formele mai sus amintite, de atac direct si indirect ale
demonului.

5.1.Descantecul/ stransul

La fel ca lucrarea populara Visul maicii Domnului si Avestifa aripa
Satanei a cunoscut o larga circulatie. Ea a ,,generat” formula descantecelor
ulterior folosite, de altfel utile, pentru ca poporul nu stia citi. Treptat, din
scriitura dascdlilor, calugarilor si preotilor, cartea de samca a ajuns in gura
,babelor” descantatoare®®. Tn acest sens, iatd reconstituirea Cartii de Samca
ntr-un singur descantec din Bucovina:

,Pogorandu-se Arhanghelul Mihail/ Din muntele Elionului®,/ A
intdmpinat pe Avezuha,/ Aripa Satanei,/ Si era foarte grozava:/ Parul
capului 1i era pand-n célcdie,/ Si ochii ei / Erau ca stelele/ Si mainile de
fier,/ Si unghiile/ La maini si la picioare/ Erau ca secera,/ Si din gura
ei/ lesea para de foc.../ lar ea incepu a spune:/ Eu ma fac/ Ogar, mata,
muscd,/ Pdianjen, cioard,/ Fatd groaznicd,/ Si asa intru in casele
oamenilor/ De le smintesc femeile/ Si le smintesc pruncii/ Si le aduc
pripasii,/ Si eu am 19 nume... Si unde acestea sunt scrise/ Eu acolo de

4 Alexandru Ofrim il citeazd pe Simon Florea Marian care remarci prezenta sincretismului
in crestinism: ,,0 multime din cele ce numim noi astizi descintece §i care sunt acum
raspandite in popor, au fost la Inceput un fel de amulete compuse nu de pagani ... ci din
contra, de preosi sau monahi crestini si cu tendinte crestine” (Florea 1996: 99, apud Ofrim
2001: 183). Despre descéntec, v. Candea 1999: 188-189.

4 Cu siguranti este vorba de muntele Eleon, sau Muntele Mdslinilor. Pe Eleon a rostit
Hristos proorocirile despre sfarsitul lumii si tot de aici s-a inaltat cu trupul la cer.

155
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



casa aceea/ Nu ma pot apropia/ De trei mii de pasi...” (Ofrim 2001:
189).

Descantecul, un exorcism, este deci o sinteza a talismanului magic la
care se adaugd ,ingrediente” magice. In Tecuci (Moldova), pentru a se
descanta copilul ,luat” de samca, se foloseste vin, untdelemn, sineald
(vopsea albastri, indigo), un ac si un pai de matura*’. Vinul si untdelemnul
tin de sacralitatea crestind, acul si paiul de maturd, de sacralitatea care
patrunde obiectele casnice (cf. Pop 1976: 220).

»Pleaca (N) pe cale,/ Pe carare./ Fost-a gras si frumos./ La mijloc de
cale Tntalnitu-lI-a/ Samca cu sdnciocul/ Sancaiesul cu sincaiasa,/ Sanca
despletitd,/ Sanca fioroasa,/ Sanca grozavoasa./ Sanca-n furci ridicatu-
l-a,/ In pamant tratu-l1-a,/ Trupul zdrobitu-i-a/ Puterile luatu-i-a,/ De
rarunchi piscatu-au./ El tipa/ Si se vaicdra/ Cu glas mare pana-n cer,/ ...
Numai eu l-am vazut, ... Nu te viicara/ Ca-n graba mare descantec {i-0i
descanta,/ Stransul cel mare cu acul ti 1-oi intepa,/ Cu matura 1-Oi
matura/ Peste nouda mari 1-oi arunca/ Acolo sa pieie,/ Sa raspeie,/ Ca
spuma de mare,/ Ca roua de soare!” (Pamfile 1999: 170-171).

Scopul terapeutic al descéntecului este de a salva victima Tnainte ca
aceasta sa sufere efecte secundare ale atacului demonic. Prezenta Maicii
Domnului n descéntec, trebuie pusa in legatura cu victoria aspura Avestitei.
Fecioara Maria este omniprezenta in descantecele de samcd, indiferent de
spatiul geografic, precum cel cules din judetul Rdmnicu-Sarat (Pamfile 1997:
213-214)®. Aici ea nu vindecd, ci trimite, bolnavul la cel care stie a
descanta, singurul capabil sa duca la bun sfarsit exorcismul. Sincretismul va
pune accentul pe puterile vraciului in slujba caruia std divinul. Actantul
uman descanta in trei zile de luni, de fiecare datd de trei ori, cu rachiu (fuicd),
pai de matura, ac si o biciusa (briceag?) gasit. De fiecare data cu jumatate din
tuica se spala, iar cealaltd jumatate este bautd. Un alt descantec, oferit de
citre preotul V. Turtureanu®®, intireste imaginea sincretismului de care s-au
bucurat ideile demonologice populare in credinta crestina.

,Borzd Tmborzata,/ Borza blastamata,/ Cu dintii ranjiti,/ Cu ochii
beliti,/ C-urechi dabalatd,/ Cu gura cédscatd,/ Cu maini crapacioase,/ Cu
maini flotocoase,/ Incotro ai purces/ Cu dintii ranjiti,/ Cu ochii beliti?/ -
Am purces la N./ Ca s-0-nspaimantez,/ S-o infierbintez/ $i s-0
infiorez,/ Sa mi-0 Tngrozesc,/ S-o farm, s-o zdrobesc,/ Séngele sa-i
beu,/ Viata sa i-o ieu,/ Carnea sa-i mananc,/ Viata sa i-0 strdng!/ -Tu

47 Tehnici asemindtoare se cunosc si la babilonieni sau egipteni (cf. Eliade 2000: 210).
8 Vezi 1n acest sens si Olinescu 2003: 313-314; Marian 2000: 35-26.
49 Existd si momente cand preotul a fost descantat de babe (cf. Cristescu 2003: 132).

156
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Cosma Diamin!/ Borza imborzata,/ Borza blastamata/ Si ceasul cel rau/
Din N.N. scoateti-I/ La mine aduceti-l,/ Pe l-apus de soare,/ La marea
cea mare,/ Ca acolo este/ O mreana galbena/ Cu coaja geamana./ Pe-
aceea catati-o/ Si inspaimantati-o/ Si infierbantati-o/ Si infiorati-o/
Farmati-o/ Ingroziti-o/ Zdrobiti-o/ Inima scoateti-i/ Viata luati-i./ Ca
carnea (Ilinei)/ Nu e de mancat, Ca-i de cane turbat./ Mergeti in fuga
mare/ La ostrovul mare,/ Ca acolo este/ O mreana galbena,/ Cu coada
geamana./ Pe-aceea catati-o/ Si inspaimantati-o,/ Si infierbantati-o,/ Si
infiorati-o,/ Farmati-o,/ Ingroziti-o,/ Zdrobiti-o,/ Inima scoateti-i,/
Sangele beti-i,/ Carnea mancati-i/ Viata luati-i./ Acolo locuiti,/ Acolo
sa pieriti/ Ca roua de soare,/ Ca spuma de mare ...” (Marian 2000: 36-
37).

Alungarea demonului in peste aminteste de exorcismul legiunii de
demoni din tinutul Gadarenilor (cf. Mateli, 8, 28-34; Marcu, 5, 1-20; Luca, 8,
26-39). Practica nu este insa de origine crestind. Mreana este valva pestilor,
acel ,,peste de aur” (galben), pescuit de eroul basmelor populare romanesti.
Peste primordial, mreana e oferitd in schimbul victimei. Este un dar ritualic
care urmeaza sd ducd Samca in adancul apelor necreatului, unde tot ce a fost
creat si orice dezordie a acestuia piere, prin readucere la nimic ca inactivitate
a potentelor unui pamant primordial, din care, In numele Domnului, a luat
putin, Nefartatul. Descantatoarea ia un pai din matura care a fost folosita
pentru a face curat in biserica, la care adauga un siret gasit. Amandoud sunt
legate cu atd rosie. Zoita Botnaru mai adauga: ,,pe schinare descant cu
rachiu, cu andreica (de fasi colturi)” (Cristescu 2003: 132), rostind urmatorul
descantec:

,O purces pe cale, célare,/ Cu glas mare./ La jumata de cale, carare,/ O-
ntalnit-o sas rau cu spariet./ Sanjili i-o supt,/ Carnea i-o mancat-o./ la
sd nisald (vaicari)./ Nimi n-a vadzut-0./ Nimi n-o audzat-o./ Maica
Precista din Portile Railor/ ... -Du-te la Zoita/ Si t-a loa:/ Din fata
obrazului, ... S1 tu-i rAmanea/ Curatd / Luminatad ...” (Cristescu 2003:
175-176).

Cea mai buna zi pentru inceputul ritualului este martea, ziua in care
Dumnezeu, cu ajutorul Nefartatului ,,a ridicat pamantul din haosul apelor
primordiale” (Cf. Danciu 2016: p. 396 (http://www.upm.ro/jrls/JRLS-
08/R15%2008%2049.pdf). Atunci ,,s’mantuie lumina”, iar bolnavul are cele
mai mari sanse de vindecare. El este ,reinnoit” prin rememorarea
momentului creatiei lumii, cand boala inca nu exista. Ritualul se repeta apoi
seara, cand ,,sd mantuie luna”, pentru protectia nocturna a victimei, timp de
noud zile. Procesul profilactic se reia apoi peste o lund pentru a preveni
eventuala Intoarcere a samcei. Gestica magica se respecta cu strictete: ,,intai

157
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



descant pe spinare cu maturita, s-apoi cu rachiu. S-a treia oard iar cu
maturita” (Cristescu 2003: 176). Un alt ritual foloseste rachiu pus intr-un
pahar unde este amestecat cu o bucatica dintr-un pai de la matura si un fier
gasit, timp in care se spune urmatorul descantec:

,»,S-0 pornit un om negru,/ C-un cal negru,/ Cu caini negri/ Si cu hainele
lui tat negre,/ Sa bata usale la codru./ Si lupii din camp./ ST nimeni n-0
vadzut pe dansu./ Numai Santa-Maria,/ Maica lu Dumnedzau/ L-o-
ntalnit/ Si 1-o-ntrebat:/ -Un’te duci?/ -Ma duc sa bat uséle codrului/ Si
bate iei sas rau cu spariet,/ Sas rau cu zburatoare./ S-au spariet de lup,
de om, de ciine, de jite ... De tate selea s-au spariet./ De zi, de noapte./
Si-1 bate / Si-1 scoate,/ Si-1 trimite sa sa ducad/ Peste noo mari,/ Peste
noo tari./ Une bou nu buhaieste/ Nici porcu nu grohdieste./ Da... sa
ramaie/ Curata,/ Luminata...” (Cristescu 2003: 176-177).

Observam conlucarea maleficd intre demonul (Avestita) identificat cu
boala (Samca) si efectul simptomatic (Samcoiul, cf. Cristescu 2003: 233,
237) generat in corpul victimei. In acest caz, se descantd (Cristescu 2003:
177-178) de trei ori, timp de trei zile. Daca copilul este sugar, se descanta cu
ac de cusut in ,,tata” (adica in laptele mamei copilului), daca nu, in lapte de
vacad, bivolita, capra etc. La fel ca mai sus, descantecul spune de trei ori:

HStransul cu Stransoiu,/ Ochiul cu Ochioiu,/ Samca cu Samcoiu,/
Noodzaci si noo de-ncheieturi,/, Noodzeci si noo de ossoare,/ Piste
Marea Neagra le-am aruncat./ S’rdmani curatd,/ Luminatd/ Ca Mnezo
s-o lasat-o ...” (Cristescu 2003: 178-170).

Am lasat la final Cartea Avestitei pentru ca descantecul, desi contine
importante elemente crestine, este mai vechi, la fel cum, legat de importanta
sa magica, el precede prin puterea oralitatii, cuvantul scris.

5.2. Cartea Avestitei

Numeroase manuscrise romanesti din secolele XVII-XIX contin carti
de samcd. Ofrim aduce, in acest sens, doui exemple. In primul, un manuscris
din anul 1810, face urmatoarea precizare inaintea textului despre samca:
»Aceasta carte este pentru ca sa nu se apropie diavolul de aceasta casd, unde
se vor afla acestea scrise” (Ofrim 2001: 182). in plus, ,,deosebit de
interesanta este o insemnare de copist de la inceputul secolului al XIX-lea:
,»Aceastd epistolie cu molitfele ei impreund si cu zapisul Avestitii ce se afla
scrise intru aceastd carte este a dumnealui dascalul Costache, cantaretul
Coltii. Si am scris-o eu spre vesnici pomenire. Dumitru Paapa”®. Cartea

50 Ms. rom. nr. 4835 (cca 1822-1826), BAR, f.95, apud. OFRIM 2001: 82.

158
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Avestitei este un talisman construit sub forma de brosura. E folosita ca rit de
exorcizare atunci cand se citeste copiilor suferinzi de ,,strans”, cand incepe
sd-1 doara pieptul. Conform imaginarului demonologic, originea ei este
angelica, de vreme ce a aparut ,,de pe vremea” cand Arhanghelul Mihail ,,a
oprit-o si a legat-o de a se duce sa sminteasca pe Maica Domnului la nasterea
Domnului Hristos” (Pamfile 1997: 210)%. Avem de-a face cu o lupta mitica,
rememorata mai apoi cu scop apotropaic, sub forma unei povestiri-exorcism.

) |

Traditia populara spune ca fiecare gospodina trebuie sd aiba in casa o
carte de stransura in care se vede cum Arhanghelul Mihail o strapunge cu
sabia pe Aripa Satanei, Avestita (Fig. 1-2). Talismanul apare de cele mai
multe ori sub forma unei brosuri scrise de mana. Se gaseste cu deosebire in
zona Bucovinei, iar cel care o scrie trebuie sa fie de preferinta batran pentru
ca Samca sa nu-i mai poata aduce nici un rau. Se evitd scrierea ei de fecior
sau fati mare®? pentru ca Samca si nu-i poceasci, ,,pe cand de mosnegi nu se
leaga atat de usor, si chiar dacd se leaga, nu le poate nimic alta strica decat
decat numai ca-i face sa criste noaptea prin somn din dinti si din masele, mai
mult nimic” (Marian 2000: 30). Ritualul incepe cu luarea hartiei din méana
copilului bolnav. Langa el va scrie ,,cartea”, citind-0 de trei ori, timp de trei
zile®®. Pentru ci si-a asumat riscul de a o scrie si citi, ,,autorul” trebuie si fie
bine platit>*. De altfel, nu putini preoti si cilugiri ficeau parte din categoria

%1 Vezi si Ofrim 2001: 181.

52 Vera Dangi scrie astfel de carti nefiind maritata. (cf. Pamfile 1997: 179).

%3 Cristescu 2003: 179. Uneori cartea e sfintitd in bisericd, la marile sarbitori (lbidem, 179-
180).

% Se credea cd descantecul nu reuseste dacd nu este bine plitit. Chiar si un batran care
descanta de strans propriului nepot spune: ,,dacd ni-i plati, apai i s-a-ndreapta copchilu —
daca nu, nu” (Ibidem, 130).

159
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



scriitorilor cartilor de samca®, fapt dovedit de manuscrise din secolele
XVII-XIX. Intr-unul dintre ele citim ¢ un carturar a copiat zapisul Avestitei
pentru Costache, un dascal al bisericii, care mai apoi, il va citi la cerere. Pe
de o parte, prin calitate de secund al preotului Tn actul liturgic, el se
pozitioneaza favorabil in relatia cu sacrul. Pe de alta parte, ca laic, el
primeste o oarecare independentd fati de canonul liturgic®®. Statutul de
,»granita” 1i permite ,,pendularea” sincretica intre tipurile de sacru (popular si
crestin), fard teama de a fi acuzat de erezie/ vrijitorie. In lipsa dascalului si
dupi ce doctorul isi dovedeste neputinta de a vindeca boala®’, se apela si la
un batran din sat sau din familie care, chiar daca nu are nimic in comun cu
practica magica, va scrie brosura. Dintre cei n varstd, unii fac o obisnuinta in
a scrie talismane. Printre ei, Spiridon Saptiboi din Cornova, Basarabia,
»descantd de strans (face si carticicd), spariet, dragoste — ursit (la luna)”
(Ofrim 2001: 97). In fine, unii dintre cei care au fost afectati de samca in
copildrie, luptd acum impotriva bolii descantand de ,,luatul stransului” sau
,,spériet”ss. Existd o metoda de scriere a cartii. Scriitorul, ,,dacd e deprins,
deseamni®® mai intai chipil Samcei si al Arh. Mihail, bitandu-0 cu un bici de
foc sau strapungandu-o cu o sabie, si apoi ii scrie toate numele si rugdciunea
indreptata impotriva ei” (Marian 2000: 30). Probabil aceeasi persoana scrie
si deseneaza lupta dintre Arhanghel si Avestita pe usa sau pe unul din peretii
casei. In perioada mai recentd, dacd pruncul este prins de samci, mama

% Majoritatea informatiilor indicd drept «scriitori» ai «cirtilor de samcid» pe preoti,
calugari, dieci si cantori de biserica”. Folcloristul Mihai Lupescu (Un leac contra raului
copiilor, In Sezdtoarea, 1899, nr.8-10, p. 157, apud. Ofrim 2001: 182), in 1899, consemna:
,,Cel mai multi scriitori ai acestui leac il scriu cu litere chirilice si rar unde se mai gaseste un
asemenea odor. Ei fac negustorie cu asta caci fara un leu sau mai bine nu-l scriu” (Ofrim
2001).

% _Secundanti ai preotilor, dascilii de bisericd nu erau lipsiti de o oarecare culturd livreasci,
situndu-se la granita dintre oralitate si cultura scrisa. Totodatd, ei sunt mai putin dependenti
de ierarhia bisericeascd, de rigorile dogmei crestine in comparatie cu preotii” (Ibidem, p.
182).

57 De spiriet iaca du-1 pe la doctor, cd nica nu-i fase. Da prin baba-l descanti. Sel care are
boald neagra («boald ri»), ametiste, si s’fase slut. il tranteste-n pamant, piste foc, si
opareste. Apii iel 1i din spariet. Injie sparietu-ntr-insu. La muscali caf sunt saracii! Daca-I
descanta de spariet i trse. Daca-n cuvintele alea de descantat pune pe Maica Domnului, pe
popa, apai asa-i leacu” (Cristescu 2003: 110).

%8 Cristescu 2003: 100. Aceiasi luptd si impotriva altor boli. Spre exemplu, descintitoarea
Ileana Cheptanaru, pe langa strans se mai ocupa si cu ,,descantecul de orbalt, deochi,... buba
neagra, hudma, najit” (ibidem, pp. 78, v. si pp. 91, 92, 94-96, 98-99, 101, 122-123).

%9 Actiunea magicd, protectoare a textului scris era pe deplin operantd dacd i se alitura o
imagine”. ... in Moldova, la sfarsitul secolului trecut, calugarii dadeau femeii ,,0 carte in care
este facut chipul dracului inconjurat de o scrisoare cu blestme bisericesti. Cartea trebuia
purtatd trei luni si se cheama carte de samca” (Gr. Grigoriu-Rigo). ,,Mai intai se desena
chipul Samcei si al Arhanghelului Mihail care o bate cu un bici de foc si o strapunge cu o
sabie. Sub acest desen urma textul conjuratiei” (Al. Ofrim, op.cit., p. 183).

160
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



aprinde lumanarea si tamaiaza, apoi se apuca a Citi cartea (cf. Cristescu 2003:
179).

Primul text la care vom facem trimtere, scris cu litere savone, este
preluat de Cristescu dintr-o Epistolie a Maicii Domnului nostru lisus Hristos,
de la informatoarea Vera Danga ce l-a primit ,,de la rus”. Pentru a primi
putere tamaduitoare, a sfintit-o la bisericd in sarbatoarea Sfintelor Pasti,
,can’sfintaste priotul pasca” (Cristescu 2003). Ramanand nemaritatd si dupa
ce i-a constatat utilitatea practica, s-a apucat chiar ea sa faca astfel de
brosuri®. Tn acest caz, fecioria este asociatd virtutilor crestine si deci privita
ca forma de protectie. Dupa ce deseneaza chipul Avestitei pe hartia luatd de
la copil, i se pune carticica pe piept unde va sta timp de trei zile. lata
fragmente din textul Cartii de strdns, sau a Cartii Avestitei:

,,Numele Tatalui s-al Fiului s-al Sfantului Duh, Amin.

lo, Sfantul Arhanghel Mihail, Voivodul ostirilor ceresti,
pogorand Muntele lerionului, intdmpinat-a pre Avizuha (stracd cheptu
copiilor) — aripa Satanei. Si iera foarte groaznica. Parul capului iera
pand-n célcai. $i mainile iei iera de fier; si unghiile de la mana si la
picioare ca la sasere. Si ochii ca stelele /.../

Iar ieu am dzas: Sunt Fagca Avizuha, aripa Satanii. $i eu ma duc
in Vifliem unde am audzat cd vre sd nasca lisus Hristos ghin Maica
Fitioara Maria. Si marg sd o smintesc pre dansa. Atunsea Arhanghelul
Mihail o lut-o de parul capului, s-o bagérea in lat de fier. Si i-0 pus
palosul in coastili iei. /.../ Ma fac zgraiuri (o jivind) si broasca, si ciara
si porumb s musca si paianjin, sdjata groaznica. Si asa intrd prin casile
oamenilor de-mbolnavesc barbatii si femeile; si prunsii i-omor in pripa
si ieu am noosprese nume: Intdi md cheamd Vestita, al doilea
Nafodora, a treilea Solomia, a patrulea Salina, a sanselea Locojda, a
sasdlea Avizuha, a saptilea Scarmila, a oplea Miha, noolea Lipiha,
zagelea Gripa, unsprezdsilea Slaua, doisprase Nacatuta, treisprezdsea
Ataua, paisprazasilea Hubiba, sinsprezislea Huba, saispraziasea
Ghiona, saptisprezise Isprava, noosprezase (sic!) Tihina.

Si unde sunt acestea numi ali mele scrisa si chipul meu, de-aceea
casd nu ma pot apropia de saptizasi hotare de loc /.../” (Cristescu 2003:
179-180).

Existd desigur mai multe variante fiecare cu elemente interesante de
particularitate, aproape toate pastrand conceptul regizoral ,,biblic” initial,
precum in exemplul de mai jos:

80 Ea declari ci ,,tit satu vine aici. Di sinsi lei, de sitit — or cat il lasd omul inima” (Cristescu
2003: 179).

161
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



,Ducandu-se Arhanghelul Mihai (in mss. Gavriil, evident gresti - n. editurii)
pe cale a muntelui, s-a intalnit cu Avestita, aripa Satanei. Si-i era (acesteia)
parul capului lung pana-n calcaie. Si ochii (ii) erau ca focul si din gura 1i iesa
foc. Si cu tot trupul schimonosit. Si-a intalnit-o Arhanghelul Mihail si-a
ntrebat-o:

-De unde vii tu, Satano, duh necurat? Si unde te duci tu si cum
iti este numele?

lar ea a zis:

-Eu sunt duh necurat, aripa Satanei! /.../

Si, incetand ingerul din bataie, Incepu a i le spune:

-Eu am auzit de o fecioard Maria, fata lui loachim si a Anei, pe
care a vestit-o arhanghelul Mihail prin toate cetatile. Si cand a vrut
Maria sa nascad pe lisus Nazariteanul (am aflat si eu (si) merg cu ale
mele diavolesti mestesuguri ca s-o smintesc pe dansa si sa-1 iau
copilul. /.../

-Eu ma fac musca, eu ma fac paiangen, eu ma fac magar si toate
nalucririle vazute si nevazute. $i merg de smintesc femeile si le iau
copiii si smintesc fetele lor prin somn greu dormind. Si am
nouasprezece nume ale mele: Avestita, Nevodara, Solomina, Zurina,
Nicora, Bezviha, Scarboala, Miha, Puha, Cripa, Zila, Nevata, Pisica,
Clipina, Egara, Esfor, Sutifir, Avia, Berzibute. Dar unde se vor gasi
numele mele scrise, eu num & voi apropia de robul (roaba) lui
Dumnezeu (cutare), Tn vecii vecilor amin!

-lar eu, Arhanghelul Mihail, te bat cu lantul de fier te leg, si cu
palos te injunghii, si te blastam focului de veci! Si pe roaba (robul) lui
Dumnezeu (cutare) sa-1 lasi: Luminat/ $i curat/ Ca de la Dumnezeu
lasat/ Ca aurul cel curat,/ Ca argintul strecurat,/ $i de la maica-sa
nascut/ Sd ramaie luminat/ Si curat/ Ca soarele senin/ Amin!”
(Cristescu 2003: 172-173).

O varianta deosebitd este rugaciunea reprodusd de Pamfile dintr-un
manuscris din anul 1809:

,,in numele Tatilui, si al Fiului si al Sfantului Duh, Amin!

Eu robul lui Dumnezeu, Sfantul Sisoi, pogordndu-ma din
muntele Elionului, vazui pe Avestita, aripa Satanei, a caruia parul
capului era pé&na la calcaie si cu ochii rosii de foc si cu mainile
schimonosite, si de her, si cautatura salbatica, si cu trupul schimonosit,
si era foarte strajnica si grozava. Si trecand mai pe urma, auzii de cétre
dansa si vazui unde o intampind Arhanghelul Mihail, voivodul
ingeresc, si 1i zise:

-Stai, Satano, duh necurat, cu frica lui Dumnezeu! /.../

Eu sunt Avestita aripa Satanei, duh necurat, si viu acum din
fundul iadului, fiindcd am auzit propovaduind buna vestiri Arhanghelul
Gavril, prin toate cetatile, de o preacuratd fecioara Maria, fata lui

162
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Ioachim si Anii, precum cé dintr-acea fecioara va sa nasca lisus Hristos
Nazarineanul, imparat ceresc si pamantesc, si merg cu ale mele mari
mestesuguri vazute si nevazute.

Iar Mihail Arhanghelul, o apucd de parul capului si-i Tnfipse
palosul 1n coastele ei si o batu foarte stragnic, cu usturime de foc. Si o
intreba ingerul:

-Tu, duh necurat, cum si in ce chipuri te faci si intrii prin casele
oamenilor si le omori copii?

Si ea zise:

-Cand sant in somn, cu ale mele mari mestesuguri, vazute si
nevazute!

lar Ingerul se strdjnici. lard ea, de multi durere si usturime,
strigd cu mare glas ca s-o mai Inceteze din bataie, si i le va spune toate
pre rand.

-Eu ma fac ogar si pisicd eu ma fac; eu ma fac umbra si lacusta;
eu ma fac pdianjan si musca si toate nalucirile vazute si nevazute eu ma
fac. Si asa, intru prin casele oamenilor de le smintesc maicele lor cand
sant ingreuiate, si iau si fata lor cand sunt in somn. Si mai curand ma
aproprii de fata care este ingreuiata si de rusinea lumii isi framanta
trupul si omoara copilul intr-nsa, si de vezevenghe (codosa —n.n.), si de
fermecatoare, si de care cauta cu ceara sau de care da cu bobii, si de
care cauta cu Sita sau cu peria, si de care nu tine in dreptate cu barbatul
sau. Si am nume: [.Avestifa, 2.Nadarca, 3.Salomina, 4.Nacara,
5.Avezuha, 6.Nadaria, 7. Salmona, 8. Paha, 9. Puha, 10.Grapa,
11.Zliha, 12.Nervuza, 13.Hamba, 14.Glipina, 15.Humba, 16.Gara,
17.Glapeca, 18.Tisavia, 19.Pliastia.

Si supuindu-ma cu mare strajnicie, tu, sfinte arhanghele Mihaile,
voievodule, iatd ca-ti ... dau acest zapis al meu la ména preaputerniciei
tale, sfinte ingere, ca oriunde s-ar afla acest zapis al meu, la orice casa,
eu la acea casd (sd) nu ma poci apropia de sapte mile de loc si nici o
traba (sd) nu am la casa!” (Cristescu 2003: 210-211).

Intr-un alt text gasim deja multiple inflexiuni liturgice (formule cultice
,de putere”), dovada a faptului ca vechii copisti crestini s-au transformat
treptat Tn autori.

»Aceastd carticica este Eleonul, cand au intdmpinat Arhanghelul
Mihail Voievodul ingeresc pe Diavol Avestita aripa Satanii. Cand se au
adus Prea curatei ndscatoarii de Dumnezeu bunevestiri, Arhanghelul
Gavrilu pentru nasterea Domnului nostru Is Hs, Diiavolu inca (cu
grabd) si au fost trimis aripa lui ca sa o sminteascd pre ia, ca pre alte
fecioare. Iatd milostivul Dumnezeu, cel ce a facut cu cuvantul toate si
cele gandite le stie, au trimis pre Arhanghel Mihail si au intampinat-0
pre ia ducandu-sa ingereste inauntru.
De cele ce au patit Satana de Ingerul lui Dumnezeu:

163
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



IS/HS
NI/CA

Aceastd epistolie este a lui Mihai sin Diaconu Sandu, sat
Valasanesti, si este zapisul Satanii cand au intdmpinat-0 Arhanghelul
Mihail pe Diavolul Avestita aripa Satanii. Care acest zapis, unde va fi,
nu s poate lipi Diavolul ca la gura Eleonului. Intimpinai pre Avestita
aripa Satanii, caruia era paru capului lung pana la calcéie si cu ochii de
foc, si cu trupul schimonosit si cautatura salbatica, si mergea foarte
stramutata.

Si iatd o intampind pre ia Arhanghelul Mihail Voievodul
Ingeresc si zice catra dansa:

-Stai, Satano, cu frica lui Dumnezeu. /.../

-Eu sunt Avestita, aripa Satanii, si ma duc ca am auzit de o
fecioarda Mariia, fata Iui Ichim si a Anii, si de aceasta fecioara au vestit
Arhanghelul in toate cetdtile precum cd din aceastd fecioard va sa
neasca lisus Nazariteanul, imparatul a toatd lumea, si merg cu ale mele
mari si diavolesti mestesuguri, vazute si nevazute ca s smintesc pre
ea, precum am zmintit pana in zio de astazi pe alte fecioara cu ale mele
mari mestesuguri!

lar Arhanghelul Mihail, voievodul Tngeresc zise:

-Ale tale devolesti mestesuguri sa mi le spui si mie! /.../

-Eu cand me(i) voia ma fac ogaru, eu ma fac paianjan, eu ma fac
nalusitoare naluciri vazute si nevazute si merg de smintesc femeile si
le iau copii(i), si le stramut fata lor dormind in somn si cu alte
diavolesti mestesuguri smintesc maicile lor cand sunt ingreoiate cu
dansii. Si mai tare ma aproprii de care ia mana altor vite, si de care este
fermecatoare, §i (de care cauta cu steao, sau cu ciara, sau cu paine, sau
cu plumb, sau cu sita, sau cu peria, sau cu boabe, sau cu care nu tine in
dreptate cu sotul sau, si de care este fatad ingreoiatd si sd bate peste tot
trupul sau. De aceea ma apropii mai tare de cat de alte famei.

Si am noudsprezece nume: Cel dintdi: 1.Avestita; 2.Nadariia;
3.Solomiia; 4.Caldar; 5.Nicor; 6.Avesa; Sfanta Vineri; 7.Scornana;
8.Tiha; 9.Puha; 10.Grapa; 11.Zlie; 12.Perti (sau Persita — n.a.),
13.Hapar; 14.Huliba; 15.Haba; 16.Gara; 17.Glipina; 18.Feti; 19.Tiia.
Cu aceste noudsprezece nume ale mele merg de smintesc fameile, dar
unde sunt numele mele scrise, eu nu ma potci apropia de peste mile de
loc si nice o treaba n-am la acea casa si la toate ale casii aceia, si unde
S-ar gasi acestui zapis cu acest nume (muncitorule, care ma muncesti,
pre mine)! /.../”” (Cristescu 2003: 212-213).

Credinta despre Samca se va raspandi si in Ardeal. Asa se face ca, intr-
o carticica tiparita la Sibiu In 1862, Epistolie a Domnului nostru Is. Hr., ce a
trimis-o Dumnezeu din cer, gasim imediat dupa Epistola Maicii Domnului si
Afuriseniile Arhanghelului Mihail asupra satanei Samca. Aici, printre

164
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



exorcistii Samcei apare si Sfantul Sisoe, protectorul nasterilor si a copiilor
mici.

,,in numele Tatilui si al Fiului si al Sfantului Duh, Amin. S.S.S.D.S.5

Eu sunt Arhanghelul Mihail, voievodul ostirilor ceresti,
pogordndu-ma in muntii Eleonului, intampinai pe Avizuha, aripa
satanei, si era foarte groaznica: parul capului ei era pand la calcai, si
mainile ei erau de fier si unghiile de la maini si de la picioare ca la
secere; ochii erau ca stelele. /.../ Iar ea a zis: ,,eu sunt vasca-Avizuha,
aripa satanei, si ma duc in Vifeemul iudeei, c-am auzit ca vrea sa nasca
pe lisus Hr. din Maica fecioara Maria; si merg sa o smintesc pe ea. /.../
Eu ma fac ogar, si broasci, si cioard si porumb® si musca si paianjen,
si sdgeatd groaznicd; si asa intru in casele oamenilor si le smintesc
barbatii si le bolndvesc femeile si pruncii, si omor in pripd si
dobitoacele lor. Si am 19 nume: 1 ma cheama Vestita, 2.Navodaria;
3.Solnomia; 4.Silina; 5.Linicoida; 6.Avizuha; 7.Scarmila; 8.Miha;
9.Lepiha; 10.Gripa; 11.Stana; 12.Naconda; 13.Atana; 14.Hubiba;
15.Huba; 16.Giona; 17.Glubina; 18.Isprava; 19.Tihana; unde sunt
aceste nume scrise si chipul meu, eu de acea casd nu ma pot apropia
decat de 70 de hotare de loc” (Marian 2000: 31-32).

Marian aminteste de ,,0 variantd a acestei rugiciuni, scrisd pe o
jumatate de coala de hartie, care mi-a comunicat-o domnul C. Soroceanu,
cantor la Biserica Sfantul Nicolae din Suceava, si care la randul sau a
capatat-o, dupa cum mi-a spus, de la un cédlugar din manastirea Dragomirna,
sund precum urmeaza” (Marian 2000: 32):

,,In numele Tatilui, si al Fiului si al sfantului Duh, Amin!

Eu, Sf. Arhangel Mihail, pogorandu-ma din muntele Elionului,
intalnii pe acest duh necurat, cu pielea goala, ochii ca sticlele, cu tatele
pana la genunchi, cu parul capului pana la cilcai, unghiile ca secerile;
si l-am Intrebat: «unde mergi tu, duh necurat?» si a raspuns: «merg, ca
am auzit ca vrea sd nasca Maria fecioara prunc dintr-insa, §i eu merg sa
0 smintesc pe ea!»

Si aceasta auzind Arh. Mihail s-a maniat foarte rau, si 1-a luat de
parul capului si 1-a batut cu palosul cel de foc, si 1-a legat la grumaz cu
lant de fier, si 1-a Tntrebat cum Ti este numele. lar acel duh necurat a
raspuns cd are 19 nume, precum: Aripa Satanei, Abaroca, Ogarda,
Nesuca, Muha, Aspra, Hluchica, Sarda, Vinita, Zoita, Ilinca, Merana,
Feroca, Fumaria, Nazara, Hlubic, Nesatora, Gentia, Samca: iar unde

61 Sfant, Sfant, Sfant, este Domnul Savaot” (Isaia, 6, 3).
62 Poate ci ar trebuie si scrie cioard porumbd, cici in porumb, dupi cum s-a aritat mai sus,
nu se poate preface” (Marian 2000: 37, n.3).

165
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



sunt numele mele scrise nu ma pot apropia de acea casi si de acel om
de 100 mile de loc. /.../

Si a raspuns Satana catre Sf. Arh. Mihail, ca se preface in
felurite chipuri, precum mata, musca, pdiangen, pasare, umbra,
soarece, si asa intrd in casele oamenilor de sminteste pruncii femeilor!”
(Marian 2000: 32-34).

La sud, in Valcea, mai mult sub forma unei superstitii, apare voalat
trimiterea la samca: ,,cand femeia nu poate sd nascd, se slobod pusti peste
casd (Gorovei 2000: 99) cu lehuza, pentru ca spiritele rele sd o intinda la
fugd” (Ciausanu 2001: 276). Ideea care a dus la aparitia acestui tip de
exorcism, este aceea cd duhurile rele sunt deranjate de pocnituri, produse
initial cu biciul, ori prin lovirea puternica a unor obiecte (oale).

Constructul Avestita prin caracteristicile sincretice imprumutate din
credintele demonologiilor semite si liturgicul crestin, este un produs sincretic
prin intermediul caruia, imaginarul demonologic popular, a salvat formula
deja afectatd a unei credinte autohtone intr-o zeitate a fertilitatii. Fondul
semit este cel care 0 recupereazd in context precrestin, dupd cum
crestinismul 1i va oferi forma finalda a constructului demonic.

Bibliografie:

Candea, 1.-A. (1999). Folclorul medical romdn comparat. Privire generald.
Medicina magica / Comparative Romanian medical folklore. General
outlook. Magic medicine. Iasi: Editura Polirom.

Ciausanu, Gh.F., (2001). Superstitiile poporului romdn. In asemdnare cu ale altor
popoare vechi si noi / The superstitions of the Romanian people. In
comparison with those of the other old and new peoples. Bucuresti: Editura
Saeculum 1.0.

Collin de Plancy, J. (1992). Dictionar diabolic / Diabolical Dictionary, Vol.l.
Bucuresti: Editura Viata Roméneasca.

(2001). Corpus de documente etnografice. Sdarbdtori §i obiceiuri. Raspunsuri la
chestionarele Atlasului Etnografic Roman. Oltenia / Corpus of ethnographic
documents. Feasts and dustoms. Responses to the questionnaires of the
Romanian Ethnographic Atlas. Oltenia, vol.l. Bucuresti: Editura
Enciclopedica.

Cristescu, S. (2003). Descantecul in Cornova — Basarabia / The Magic Spell in
Cornova — Bessarabia. Bucuresti: Editura Paideia.

Danciu, P. A. (2016). ,,Yhe hedgehog, between the possesive mother and the
stepfather. Hermeneutical perspective upon the romanian mythological
imaginary”, 1n Journal of Romanian Literary Studies, nr.8,
(http://wvww.upm.ro/jris/JRLS-08/RIs%2008 %2049.pdf).

166
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Eliade, M. (2000). ,,Mélanges”, in Zalmoxis. Revistd de studii religioase, vol.I-1l1
(1939-1942). Publicata sub directia lui Mircea Eliade. Editie ingrijitd, studiu
introductiv, note si addenda de Eugen Ciurtin. Traducere de Eugen Ciurtin,
Mihaela Timus si Andrei Timotin. lasi: Editura Polirom.

Evseev, |. (1997). Dictionar de magie, demonologie si mitologie romdneasca /
Dictionary of Romanian Magic, Demonology and Mithology. Timisoara:
Editura Amarcord, 1997.

Florea, S. (1996). Vraji, farmece si desfaceri / Spells, charms and disenchatments,
Bucuresti: Editura Coresi.

Ghinoiu, 1. (2001). Panteonul roméanesc — Dictionar / The Romanian Pantheon -
Dictionary. Bucuresti: Editura Enciclopedica.

Gorovei, A., Ciausanu, Gh.F. (2000). Credinte si superstitii romdnesti / Romanian
Creeds and Superstitions. Bucuresti: Editura Humanitas.

Kernbach, V. (1995). Dictionar de mitologie generald. Mituri. Divinitati. Religii /
Dictionary of general mithology. Myths. Deities. Religions. Bucuresti:
Editura Albatros.

Kernbach, V. (2002). Universul mitic al romanilor / The Mythical Universe of
Romanians. Bucuresti: Editura Lucman.

Lurker, M. (1999). Lexicon de zei si demoni / Lexicon of Gods and Daemons.
Bucuresti: Editura Enciclopedica.

Marian, S.Fl. (2000). Nasterea la romdni. Studiu etnografic / Birth for Romanians.
Ethnographical Investigation, vol.l. Bucuresti: Editura Saeculum 1.0.

Ofrim, A. (2001). Cheia si Psaltirea. Imaginarul cartii in cultura traditionald
romdneasca / The Key and the Psalter. The imaginary of the book in
Romanian traditional culture. Bucuresti: Editura Paralela 45.

Olinescu, M. (2003). Mitologie romdneasca / Romanian Mythology. Bucuresti:
Editura Saeculum I.0.

Olteanu, A. (1997). Ipostaze ale maleficului in medicina magica / Hypostasis of the
Malefic in magical medicine. Bucuresti: Editura Paideia.

Pamfile, T. (1997) Mitologie romdneasca / Romanian Mythology. Bucuresti:
Editura All.

Pamfile, T. (1999) Boli si leacuri la oameni, vite si pdsari dupd datinile i
credingele poporului roman / Diseases and remedies for people, cattle and
poultry according to the customs and the beliefs of the Romanian people.
Bucuresti: Editura Saeculum 1.O.

Pamfile, T. (2001). Diavolul invrajbitor al lumii, dupa credingele poporului roman /
The World’s divisive Devil, according to the beliefs of the Romanian people.
Bucuresti: Editura Paideia.

Pop, M., Ruxandoiu, P. (1976) Folclor literar romanesc / Romanian literary
folklore. Bucuresti: Editura Didactica si Pedagogica.

Seracu, D. (1996). Enciclopedia fenomenelor paranormale si stiintelor oculte / The
Encyclopaedia of the paranormal phenomena and the occult sciences, vol. 1.
Bucuresti: Editura Aldo Press.

Teodorescu, G. Dem (1982). Poezii populare romane / Romanian folk poems.
Bucuresti: Editura Minerva.

167
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)



Watts, A. (f.a.). Vizitatorii. Pregatirea pentru secolul XXI / The callers. Preparation
for the XXlst century. Bucuresti: Editura Lucman.

(2000). Zalmoxis. Revista de studii religioase / Zalmoxis. Magazine of religious
research, vol. I-11l (1939-1942). Publicata sub directia lui Mircea Eliade.
Editie ingrijitd, studiu introductiv, note si addenda de Eugen Ciurtin.
Traducere de Eugen Ciurtin, Mihaela Timus si Andrei Timotin. Iasi: Editura
Polirom.

168
Vol. 1 No 1 (2018)

BDD-A28876 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:55 UTC)


http://www.tcpdf.org

