
 

Ecritures et alphabetisation en Afrique noire 
 

Moussa SALL 
moussasall30@yahoo.fr  

Université Cheikh Anta Diop de Dakar (Sénégal) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: This article deals with the issue of the evolution of literacy in African national 
languages. It is about the existence/non existence of local literacy systems in black Africa. Findings 
show that there exist ancient unknown or neglected hieroglyphics which have been hidden by 
foreign languages. 

The history of literacy in national languages is a process that cannot be separated from the 
cultural and sociopolitical context which is not only related to latin characters borrowed from the 
colonizer. Black South Sahara Africa has also known a literacy system in national language based on 
a borrowal of Arabic characters.  

Keywords: ancient writings, literacy, African languages, national languages, ajami, wolofal, hieroglyph, 
Arabic alphabet. 

 
 
Introduction 
On ne soulignera jamais assez l’importance de l’écriture dans l’histoire de l’humanité 

car elle a permis à chaque génération de transmettre à la postérité ses connaissances acquises 
(Olderogge, 1968). Il fut longtemps admis que 1’Afrique noire n’avait jamais connu d’écriture 
et qu’elle avait évolué en marge de 1’histoire universelle Ki-Zerbo (1972). Par conséquent, les 
sociétés d’Afrique au sud du Sahara n’auraient pas un instrument de transmission et de 
transformation cognitive et sociale (Ficquet et Mbodj-Pouye, 2009). 

Pour aborder la question de l’écriture et de l’alphabétisation en Afrique noire, il est 
important de convoquer les champs théoriques de l’histoire, de l’anthropologie et des 
études littéraires. Nous avons opté pour une démarche sociohistorique qui nous a permis 
d’aborder l’évolution de l’écriture et de l’alphabétisation en langue nationale dans les 
sociétés africaines des hiéroglyphes à l’avènement des caractères latins.  

Les différents axes de réflexion abordés dans cet article s’inscrivent dans la 
continuité des recherches et études sur le préjugé voulant faire de l’Afrique un « continent 
sans écriture » (Ki-Zerbo, 1972 ; Gérard, 1992 ; Cisse, 2006 ; Ngom, 2017). Cette étude 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:24 UTC)
BDD-A28766 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Moussa SALL – Ecritures et alphabetisation en Afrique noire 
 
 

 

350 

atteste ainsi la présence endogène de systèmes d’écriture sur le continent africain depuis 
très longtemps avec une tradition scripturale hiéroglyphique qui a précédé le système 
d’écriture de nos langues nationales basé sur des emprunts. 

 
La tradition scripturale hiéroglyphique de l’Afrique noire 
L’histoire scripturale de l’Afrique noire est méconnue selon Olderogge (1968), même 

si l’écriture hiéroglyphique qui est conçue par les Egyptiens au quatrième millénaire avant J.-
C, a donné la base sur laquelle se sont formés les alphabets méditerranéens et les alphabets de 
l’Inde (Diop, 1979 ; Olderogge, 1968 ; Gérard, 1992). Aujourd’hui, beaucoup d’auteurs et de 
chercheurs ont démontré l’existence des hiéroglyphes en Afrique noire (Lempoua, 1983 ; 
Diop, 1979 ; Olderogge, 1968 ; Ngom, 2017). Pour Lempoua (1983), l’Afrique noire les a 
inventées elle-même. Olderogge (1968) affirme dans son article « Les langues méconnues de 
l’Afrique » que l’Afrique noire a connu une tradition scripturale hiéroglyphique. Cependant, 
Cheikh Anta Diop (1979) justifie la raréfaction de cette écriture au cœur du continent par 
l’absence du papyrus dans certaines régions. A Diourbel, chef lieu du cercle du Baol, au 
Sénégal, dans le quartier Ndourka, on trouve un baobab couvert de hiéroglyphes, depuis le 
tronc jusqu’aux branches. Nous pouvons aussi noter l’existence d’une écriture hiéroglyphique 
authentique au Cameroun, celle des Bamoum dite de N’joya du même type que l’écriture 
hiéroglyphique égyptienne et en Sierra Léone, celle des Vai. 

L’écriture Vai a été découverte en 1849 par S.W. Kölle qui relatait qu’à son avis tous 
les hommes adultes, à Bandakoro, savaient plus ou moins lire et écrire et que dans d’autres 
villages il se trouvait toujours plusieurs personnes capables de lire l’écriture des indigènes 
(Olderogge, 1968). Le spécialiste américain de l’Afrique Oric Bates (1834), cité par Olderogge 
(1968), a affirmé que « Les Vai ont écrit des volumes ». Les méthodes syllabiques d’écriture 
des Vai dérivent de symboles pictographiques. Les témoignages de Momolou Massakwa, 
ancien consul de Libéria en Angleterre montrent comment les Vai transmettaient les 
nouvelles d’une attaque soudaine de leurs ennemis, l’issue des batailles, etc., sur bandes 
d’écorces (Olderogge, 1968). Ainsi, pour signifier que l’ennemi avait été vaincu et s’était 
enfui, ils dessinaient la silhouette d’un homme courant, les mains sur la tête, et ils mettaient 
un point à côté du personnage pour indiquer le pluriel. D’autres systèmes analogues 
d’écriture existent chez beaucoup de peuples noirs. L’Afrique noir a donc connu beaucoup 
d’écritures qui sont restées l’apanage des seuls initiés et qui n’ont pas pu atteindre toute la 
population et s’imposer à tous, comme une réalité culturelle. (Lempoua, 1983). Ces écritures 
sont méconnues, ignorées, voire négligées par l’idéologie impérialiste occidentale qui voudrait 
résumer la tradition africaine à l’oralité. 

 
Autour du mythe de l’oralité 
Les thèses, selon lesquelles, l’Afrique serait un continent primitif, sans écriture ont 

encore des conséquences néfastes pour ce continent, tant sur son développement politique, 
économique, que culturel (Cisse, 2006). Cette situation découle du fait que l’homme blanc, 
dans son inépuisable suffisance, a longtemps pensé et proclamé que l’homme noir, n’ayant 
pas d’écriture, ne pouvait avoir ni civilisation, ni histoire, encore moins de littérature 
(Lempoua, 1983 ; Gérard, 1992). 

Ainsi, pour des raisons politiques et culturelles, l’idéologie coloniale a refusé à 
l’Afrique, surtout dans sa partie occidentale, d’avoir connu la technique d’écriture telle qu’elle 
est généralement conçue (Cisse, 2006). Ce mythe fait de l’Afrique une table rase sans culture, 
ni de tradition écrite. Le projet colonial avait donc pour mission de « civiliser » les africains 
qui étaient considérés comme des analphabètes qu’il fallait apprendre à lire et à écrire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:24 UTC)
BDD-A28766 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Moussa SALL – Ecritures et alphabetisation en Afrique noire 
 
 

 

351 

Cependant, les travaux des linguistes et ethnologues ont démontré l’existence d’un 
immense patrimoine oral de l’Afrique noire. Leurs recherches ont pu démontrer que ce 
corpus oral, transmis de génération en génération, couvre le domaine entier de cette curiosité 
intellectuelle innée qui, au cours des siècles, a donné naissance à la spéculation philosophique 
et au savoir scientifique (Gérard, 1992). Par conséquent, l’existence de corpus d’art oral ne 
saurait noyer l’abondance d’une tradition écrite africaine très souvent négligée (Cisse, 2006 ; 
Gérard, 1992). Beaucoup d’auteurs (Bouche, 1875 ; Gérard, 1992 ; Cisse, 2006 ; Humery, 
2010 ; Ngom, 2010) ont reconnu l’existence d’une tradition littéraire des langues locales 
africaines en caractères arabes avant même l’arrivée des colonisateurs occidentaux. Cette 
tradition renvoie à un ensemble de textes écrits en alphabet arabe dans des langues africaines. 
Il y en a des milliers à Tombouctou au Mali, à Harare en Ethiopie, au Sénégal et ailleurs. 

A cet effet, Ziadah (2009) note que, contrairement à une idée reçue, les sources 
historiques africaines ne sont pas exclusivement orales et que des centaines de milliers de 
documents écrits, appelés  « Ajami », témoignent notamment de l’histoire médiévale du 
continent africain. Le mot provient de « a’jamiyy » qui veut dire « non-arabe » en langue 
arabe. L’étrangeté de l’étymologie s’explique par le fait que ces documents sont 
majoritairement rédigés en langues africaines transcrites en alphabet arabe. Les plus anciens 
des Ajami ont été découverts à Tombouctou, au Mali, et datent du 14e siècle. Plus de 18 
000 manuscrits sont abrités dans le centre Ahmed Baba de Tombouctou, fondé en 1970 
avec l’aide de l’UNESCO, la plupart étant restaurés et numérisés. Les sujets traités dans ces 
documents couvrent des domaines aussi variés que les exégèses coraniques, le droit et la 
jurisprudence, l’astronomie, la botanique, la médecine, les chroniques, les généalogies ou 
les genres littéraires (Ziadah, 2009). 

Il devient dès lors un mythe que de soutenir que l’oralité est la seule marque 
distinctive des cultures de l’Afrique (Cisse, 2006 ; Ziadah, 2009). Les colonisateurs ont 
même reconnu l’existence de ces textes. Pour Jean Dard, le fondateur de l’école française 
dans les colonies à Saint-Louis du Sénégal en 1817, l’utilisation de l’ « Ajami » se cantonnait 
à une minorité. Cependant, Bouche (1875) cite dans sa thèse d’Etat les propos d’un 
responsable de l’enseignement en Afrique Occidentale : « Dès mon arrivée au Sénégal, j’ai été 
frappé de voir les Noirs de Saint-Louis griffonner leur signature en arabe [nous soulignons], quoique ne 
sachant pas un mot de cette langue ». Comme le mentionne Cisse (2006), beaucoup de textes 
arabes sont d’importantes sources fiables et de grandes références en la matière tels que la 
Description de l Afrique de l’Ouest de El Bekri (1068) que De Salane a traduit en français et 
publié à Paris en 1859 ou encore Taarikh el Fattaach de Muhamad Kati publié en 1519, puis 
traduit par Houda et Delafosse, et publié à Paris en 1913. 

L’usage de l’« Ajami » en Afrique de l’Ouest a donc permis l’emprunt de caractères 
arabes pour la transcription de la plupart de ses langues autochtones de la zone soudano-
sahélienne. Cet usage est indissociable de l’histoire de l’islam et de son expansion (Humery 
2010 ; Cisse, 2006). 

 
L’écriture ajami en langues nationales africaines et expansion de l’islam 
Sur le continent africain comme ailleurs, il est difficile de dissocier l’histoire de 

l’usage de l’écriture arabe (en arabe ou dans les langues locales) de l’histoire de l’islam et de 
sa diffusion (Humery 2010). Ce lien analysé par Maxime Rodinson (1963 : 268) entre ajami 
et Islam rejoint la fameuse sentence « l’alphabet suit la religion » (Diringer et Regensburger, 
1968) cité par Humery (2010). 

En Afrique de l’ouest, et plus précisément dans ce qui est communément appelé la 
zone soudano-sahélienne, les contacts entre la population locale et la culture arabo-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:24 UTC)
BDD-A28766 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Moussa SALL – Ecritures et alphabetisation en Afrique noire 
 
 

 

352 

musulmane remontent au VIIIe et au IXe siècle de notre ère (Cisse, 2006). Les voyageurs 
et géographes arabes, plus connus sous le nom de chroniqueurs de Taariikh, rapportent 
que durant le XIe siècle l’Afrique de l’ouest connut un afflux de population d’origine 
berbère, les Zanaga. (Cisse, 2006). C’est à travers les premiers contacts avec ces berbères 
Zanaga qu’une partie de la population ouest-africaine devint musulmane sous l’influence de 
leur confrérie Almoravide. 

De ces contacts, la plupart des langues d’Afrique occidentale ont emprunté aussi 
bien à l’arabe qu’au berbère de nombreux vocables, parmi lesquels figurent les jours de la 
semaine, quelques formules de politesse et le calendrier de l’hégire (Cisse, 2006). Ainsi, 
suivant cette logique, « lors de la propagation de l’Islam à travers le continent, l’alphabet arabe a été, 
en effet, adopté par une bonne dizaine de langues africaines : bambara, fulfude, haussa, malinké, 
mandingue, somali, songay, swahili, wolof » (Ziadah, 2009 : 10). 

Outre le renouveau de la littérature arabe au Sahel, c’est aussi à Ousmane Dan 
Fodio qu’il faut faire remonter un autre développement décisif dans l’histoire littéraire de la 
région (Gérard, 1992). Il fut en effet l’auteur de nombreux poèmes de type ajami, en 
utilisant l’alphabet arabe, mais en peul et en haoussa. 

Au Sénégal, la région du Fouto Toro avait joué un rôle moteur dans la renaissance 
de l’Islam et dans la diffusion de l’écriture de la langue arabe, ainsi que dans l’apparition 
d’une littérature ajami en langue peul. Le wolof, la langue véhiculaire du pays, a donné lieu 
aussi à une activité écrite de type ajami lorsque Amadou Bamba (1850-1927) créa la 
confrérie mouride. L’un de ses disciples, Sérigne Moussa Ka (1890-1965), trouva plus 
efficace d’écrire dans la langue du peuple, le wolof (Gérard, 1992; Ngom, 2010). D’autres 
lettrés musulmans, appartenant à la confrérie tidjane, comme le Cheikh Hadi Touré (1894- 
1979) se sont adonnés à cette pratique de l’ajami (Gérard, 1992). 

En traduisant par écrit les textes religieux en langue locale, et non plus seulement à 
l’oral comme ce fut et c’est encore l’usage commun dans l’enseignement islamique, et en 
diffusant ces textes d’origine arabe, auxquels se sont ajoutés de nouveaux textes écrits 
directement en ajami, la langue peule a acquis un nouveau statut, proche de celui de l’arabe 
(Humery 2010 ; Ngom, 2010). 

Cette émergence des langues vernaculaires à l’écrit dérive, comme c’est 
généralement le cas, des besoins de la propagande : il s’agit de familiariser la population 
avec les dogmes et les prescriptions de la loi coranique et de l’encourager à participer à la 
guerre sainte (Gérard, 1992). 

 
L’avènement de la graphie latine : de l’ « ajami » à l’ « abajada » 
La phase « moderne » dans l’histoire littéraire de l’Afrique noire fut inaugurée par 

la pénétration graduelle des Européens (Gérard, 1992 ; Humery 2010). Ceux-ci 
introduisirent l’alphabet latin, l’imprimerie et un système scolaire qui diffusait non 
seulement les doctrines de différentes sectes chrétiennes, mais aussi des idées occidentales 
très éloignées de toutes les traditions culturelles de l’Afrique (Gérard, 1992). C’est ainsi 
que, sous la domination coloniale, l’Afrique du sud du Sahara s’ouvrit à l’écriture, à 
l’alphabétisation et à la forme écrite en caractères latins. 

Même si les détracteurs occidentaux de l’ajami ont refusé de reconnaître son statut 
réel, ils y ont souvent eu recours pour sensibiliser une importante proportion de la 
population en particulier dans les zones rurales (Cisse, 2006). C’est sans doute pour ces 
raisons pragmatiques que l’administration coloniale l’a souvent utilisé pour la diffusion de 
documents officiels concernant la santé, l’hygiène, le commerce et l’agriculture. Les billets 
de 5 francs émis à Dakar en décembre 1922 par la Banque d’Afrique Occidentale portaient 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:24 UTC)
BDD-A28766 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Moussa SALL – Ecritures et alphabetisation en Afrique noire 
 
 

 

353 

au verso le texte suivant écrit en wolof ajami: « Banque d’Afrique Occidentale. Le porteur 
de ce document sera payé à vue en pièces d argent d une valeur d un dirham. » 

Lorsque, au moment des indépendances africaines, la question de l’accès à l’écrit 
pour les langues locales s’est posée avec plus d’acuité, la graphie latine a immédiatement 
pris le dessus sur la graphie arabe (Humery, 2010). 

Les tensions sociopolitiques alors naissantes se sont cristallisées sur le double 
enjeu d’une écriture de leurs langues maternelles et dans une graphie latine (Humery, 2010). 
Un consensus s’est vite dessiné en faveur de l’abajada (Humery, 2010). C’est en 1965 que 
naissent les premières résolutions en vue de standardiser le système de transcription des 
langues locales en caractères latins, à la suite de la conférence de Bamako organisée par 
l’UNESCO. Cette conférence, organisée par l’Unesco et à laquelle l’Association pour la 
Renaissance Pulaar (ARP) a participé, a entériné le choix de graphies latines adaptées à 
chacune des principales langues de la sous-région (Sow 1977 : 97 ; Humery, 2010). 

Pour le linguiste Sow (1977 : 101), le but était « d’arriver à des transcriptions qui 
aient un caractère interafricain et international » et la « nature historique » de ce qui a 
présidé à ce choix de graphie était liée à l’existence d’une vaste littérature au Nigeria, 
favorisée par la politique coloniale anglo-saxonne à travers la transcription du hausa et du 
fulfulde au moyen de lettres crossées utilisées depuis 1930. Ces résolutions en vue de la 
transcription des langues nationales par des caractères latins furent accompagnées par la 
promulgation d’une série de décrets. 

Au Sénégal, une fois l’indépendance acquise, grâce aux efforts de linguistes comme 
Pathé Diagne, l’usage de l’alphabet latin pour transcrire les langues nationales se répandit, 
notamment dans la presse (Gérard, 1992). En 1972, un décret visant à introduire les 
langues nationales dans le système éducatif a été signé par le Président Senghor. 

L’émergence d’une graphie latine adaptée comme seule écriture soutenue 
institutionnellement pour transcrire les langues ouest-africaines et les diffuser (Humery, 
2010) a donc bénéficié d’une convergence d’intérêts et de sensibilités entre les principaux 
linguistes et acteurs influents dans ce domaine (écrivains, hommes publiques, militants 
socioculturels) et les politiques linguistiques nationales et internationales. 

Par ailleurs, plusieurs facteurs expliquent la consolidation de l’abajada. Lors de la 
conférence sur « Les potentialités de recherche et d’enseignement en Ajami en Afrique de 
l’ouest – Le cas de la tradition wolofal au Sénégal », en Juillet 2008 à Tombouctou, le Professeur 
Fallou Ngom souligne que la littérature « Ajami » n’a pas attiré beaucoup d’intérêts de la part 
des chercheurs occidentaux comme ceux du monde musulman pour plusieurs raisons : 

- La conception dominante selon laquelle l’Afrique a une tradition 
fondamentalement orale qui ignore le fait que l’oralité et l’écrit sont imbriqués 
dans la plupart de l’Afrique musulmane ;  

- Les préjugés racistes selon lesquels les littératures Ajami (des auteurs noirs) ne 
renferment aucun intérêt scientifique important ; 

- La rareté de chercheurs possédant les aptitudes linguistiques et culturelles 
pour lire, transcrire et traduire les informations des textes Ajami ; 

- La confusion des premiers chercheurs de l’administration coloniale française 
qui, par ignorance ont classifié les écrits en Ajami dans la rubrique de « l’arabe 
indéchiffrable » ! 

A l’instar d’Hampâté Bâ, l’ensemble des acteurs du mouvement pulaar qui 
soutenaient l’écriture de leur langue en abajada (caractères latins) ne manifestaient pas là un 
rejet de l’islam, mais bien un rejet de l’« arabisme » (Monteil, 1980 : 310, cité par Humery, 
2010) et de l’arabisation, ou tout au moins une préférence de rattachement à un univers 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:24 UTC)
BDD-A28766 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Moussa SALL – Ecritures et alphabetisation en Afrique noire 
 
 

 

354 

occidental ou ayant subi l’influence de ce dernier, comme dans le cas de la plupart des 
autres langues africaines transcrites elles aussi en graphie latine (Humery, 2010). La 
tendance était à l’approche fonctionnaliste de l’éducation de base, et l’idée d’accompagner 
des activités d’alphabétisation en langues locales avait fait son chemin par des sessions à la 
demande des communautés villageoises.  
 

Conclusion 
En définitive, si dans le passé les noirs africains ont utilisé des hiéroglyphes et 

comme chez les Vai et les Bamoum des symboles pictographiques, il y a eu aussi en 
Afrique noire l’utilisation de l’alphabet arabe sous l’influence des berbères Zanaga et 
l’usage très répandu de nos jours de l’alphabet latin adapté aux systèmes phonétiques des 
langues nationales. Aujourd’hui, nous assistons à l’éclipse des anciennes écritures par les 
graphies arabes et européennes expansionnistes. 

Aujourd’hui, une dynamique d’alphabétisation en langue nationale africaine se 
développe pour une meilleure prise en compte des réalités socio culturelles du milieu dans 
beaucoup de domaines. Pour Cheikh Anta Diop (1979), développer les langues nationales 
devient une nécessité. Pour lui, il est plus efficace de développer une langue nationale que 
de cultiver une langue étrangère. 

 
 
 
Bibliographie 
 

BOUCHE, D., (1875), L’enseignement dans les territoires français de l’Afrique occidentale de 1817 à 1920. 
Mission civilisatrice ou formation d’une élite ?, Paris, Champion, Thèse d’Etat, Paris I. 

CISSE, M., (2006), « Ecrits et écriture en Afrique de l’Ouest ». Revue électronique internationale de sciences 
du langage Sudlangues, 6 : www.sudlangues.sn/IMG/pdf/doc-135.pdf 

DIOP, C. A., (1979), Nations nègres et culture, Paris, Présence Africaine. 
FICQUET, É.; MBODJ-POUYE, A., (2009), « Cultures de l’écrit en Afrique. Anciens débats, nouveaux 

objets », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 64e année, (4), 751-764. https://www.cairn.info/revue-
annales-2009-4-page-751.htm. 

GÉRARD, A., (1992), Littératures en langues africaines, Editions Mentha. Paris. 
Humery, Marie-Eve, (2010), « L’écriture « ajami » en pulaar au Fuuta Tooro (Sénégal/Mauritanie) : 

une littératie délibérément restreinte », in Sociétés politiques comparées, n°30, décembre 2010. 
KI-ZERBO, J., (1972), Histoire de l’Afrique noire. D’hier à demain, Paris, Hatier. 
LEMPOUA, J-N., (1983), « Les Fondements Culturels et la promotion de la lecture en Afrique 

Noire ». Mémoire de fin d’étude Ecole Nationale Supérieure des bibliothèques. Villeurbanne. 
NGOM, F., (2005), “The secular usage of Ajami writings in Senegal”, in The Newsletter of the West 

African Research Association (WARA), Spring 2005. 
NGOM, F., (2010), “Ajami scripts in the Senegalese speech community”, in Journal of Arabic and 

Islamic Studies Volume 10 http://www.lancs.ac.uk/jais/volume/volume10.htm 
NGOM, F., (2017), “Historical Preservation and Cultural Heritage, Intellectual History”, in West 

African Manuscripts in Arabic and African Languages and Digital Preservation. Oxford Research 
Encyclopedia, African History. 

ORDEROGGE, D., (1968), « Les langues méconnues de l’Afrique », in Courrier de 1’UNESCO, 
mars 1966, pp. 25-29. 

SOW, A. I., 1977, Langues et politiques de langues en Afrique noire : l’expérience de l’Unesco, Paris, Nubia. 
ZIADAH, M., (2009), « « Que sont les Ajami ? » Histoire des peuples : le passé recomposé », in Le 

Courrier de l’Unesco 2009, n°8, Unesco. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:24 UTC)
BDD-A28766 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

