
 

Paul Celan und Walter Benjamin. 
Französische Schriften 

 
Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU 

hraluca@gmail.com 
Ştefan cel Mare Universität de Suceava (Romania) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Résumé : L’article se propose de remettre en discussion le rapport de ressemblance entre 
Paul Celan et Walter Benjamin et de formuler quelques assertions concernant la valeur 
interculturelle de leurs écrits français. La discussion sur les textes français de Benjamin et de Celan 
se propose de préciser leurs contenus et conditions de parution tandis que le rôle qu’ils ont joué 
dans le processus de la réception européenne des deux auteurs ; d’analyser les « physionomies 
interculturelles » des deux auteurs à partir des positions enregistrées par rapport aux langues 
française et allemande, formulant toutefois une justification contextuelle et biographique concernant 
le choix du français comme langue de l’écriture ; d’analyser et d’interpréter le rapport entre le 
contenu (l’expérience culturelle allemande) et la forme (la langue française) de ces écrits. 

Mots-clés : Benjamin, Celan, cultural writing, Europe, French.  
 
 

1. Benjamin und Celan: Zu einer möglichen Filiation 
Walter Benjamin war für Celan nicht nur der zweite Philosoph nach Heidegger1, 

dem er ein Gedicht widmete und mit dessen Werk er sich auseinandersetzte. Der 
hermetische Text von Celans Gedicht Port Bou – deutsch? zeugt nicht nur von Benjamin-
Lektüren, sondern könnte auch die Intuition einer intimen Filiation mit dem deutschen 
Philosophen suggerieren, in deren Licht sich der Dichter in bestimmten Momenten seines 
Lebens vielleicht auch selbst aufgefasst hat.2      

Diese mögliche Selbstauffassung wäre im Lichte der vielen Gemeinsamkeiten 
zwischen Paul Celan und Walter Benjamin völlig verständlich gewesen: Gebunden an einem 
Zeitalter des abstrakten Denkens und der Neigung, die ästhetische Erfahrung in Bezug auf 
                                                        
1 Martin Heidegger wurde das Gedicht Der Todtnauberg von Paul Celan nach einem Besuch in der Hütte des 
Philosophen gewidmet.   
2 Eine grundsätzliche Interpretation des Gedichts Port Bou – deutsch? im Lichte von Paul Celans Benjamin-
Rezeption bietet neulich der italienische Wissenschaftler Ulisse Doga an (Port Bou-deutsch? Paul Celan liest Walter 
Benjamin, Rimbaud Verlag, 2008 ) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU – Paul Celan und Walter Benjamin. Französische Schriften 
 
 

 

188 

die Bedingungen des technologischen Entwicklungslaufs der Moderne  zu definieren, waren 
die beiden Autoren mit dem Thema der technologischen Visualität  beschäftigt: Das Konzept der 
Aura und die kulturphilosophischen Schriften über Fotografie und Film am Ende des 19. 
Jahrhunderts und am Anfang des 20. Jahrhunderts vermochten, Walter Benjamin als 
Geschichtsphilosoph der technologischen Visualität zu konsekrieren, während die Lyrik Paul 
Celans in ihrer Abstraktheit manchmal auch Bezüge auf das Technologische enthält3. Ein 
aufmerksamer Blick auf die Biographien der beiden Autoren veranlasst zur Feststellung von 
weiteren Gemeinsamkeiten. Einige davon wurden von Petre Solomon, als einem der ersten 
Celan-Biographen,  nebst der gemeinsamen Obsession für die Sprache, zum Ausdruck 
gebracht4: Die vergleichbare Abstammung (Nachfolger jüdischer Familien aus Czernowitz 
und bzw. aus Berlin),  die gemeinsame Nazzi- und Holocaust-Erfahrung und der traurige 
Selbstmord waren die sichtbarsten Ähnlichkeiten, die man auf dem Niveau ihrer Biographien 
feststellen konnte. Die Praxis der Selbstübersetzung, aber auch der Übersetzung (beide 
Autoren waren an der deutschen Übersetzung der Proustschen Recherche beteiligt)5, die 
literaturwissenschaftlichen Kommentare und Essays, die dazu bestimmt waren, das deutsche 
oder französische Publikum mit den literarischen Werken jenseits des Rheins zu 
familiarisieren6, empfahlen sie als kulturelle Vermittler und zugleich auch als Autoren, für die 
der Übergang von einer Sprache zur anderen und von einer Kultur zur anderen sich 
innerhalb von komplementären Bedeutungszusammenhängen artikulierte.  

 
2. Zu den Französischen Schriften 
Die posthume Veröffentlichung ihrer französischen Schriften7 führte zur 

Vervollständigung ihrer europäischen Rezeption, sobald ihre übersetzungsspezifische 
Konsekrierung als deutsch-französische Kulturvermittler durch eine neue Dimension, 
diejenige von potentiellen französischsprachigen Autoren, erweitert wurde.  

Nicht nur trugen Walter Benjamins und Paul Celans französische Schriften zur 
Vervollständigung ihrer europäischen Rezeption als deutsch-französische Physiognomien 
                                                        
3 Interpretationen von Technik-Gedichten, die Celan in der Klinik schrieb, enthält Ulrich Baers Band Remnants 
of song: Trauma and the experience of modernity in Charles Baudelaire and Paul Celan, Suhrkamp, Stanford University 
Press, 2000, erschienen in deutscher Übersetzung im Suhrkamp Verlag, 2002 mit dem Titel Traumadeutung: Die 
Erfahrung der Moderne bei Charles Baudelaire und Paul Celan; Eine Studie über die technologische Visualität bei Paul 
Celan wird gerade von der Autorin dieses Artikels vorbereitet. 
4 Siehe dazu Petre Solomon (1990): Paul Celan, l’adolescence d’un adieu, übersetzt ins Französische von Jean Pujol, 
Ed. Climat, p. 55: « Pour revenir à W. Benjamin, je voudrais relever, - à côté de la ressemblance entre son 
destin et celui de Celan – une obsession commune : le langage chez l’un comme chez l’autre, le judaїsme se 
manifeste dans l’intérêt obsessionnel pour le mot en tant que matrice de l’existence et que dépositaire de la 
mémoire collective. De ce point de vue, ils sont très proches de l’esprit biblique et tout à la fois prolongent à 
l’époque moderne la tradition multimillénaire des savants juifs penchés vers les textes sacrés »  
5 Walter Benjamin hat den dritten Band der Proustschen Recherche, A l’ombre des jeunes filles en fleur, ins Deutsche 
übersetzt, während Paul Celan in den Diskussionen um die Suche nach einem neuen Übersetzer der folgenden 
Bände der Proustschen Recherche zeit seines Aufenthaltes in Deutschland im Juni 1952  involviert wurde. In einem 
Brief an Gisèle Lestrange vom 2. Juni 1952, aus Frankfurt, schrieb er: « Demain aussi, je verrai le lecteur d’une 
maison d’édition assez connue en Allemagne (Suhrkamp Verlag édition). Peu de chances, pour mes poèmes, mais 
ils cherchent – Schroers me l’a dit – un traducteur pour une petite partie de l’œuvre de Proust… » 
6 Die kritische Auseinandersetzung mit Werken, deren Übersetzung vorbereitet wird, zählt auch heute zu den 
Strategien der Vorbereitung von Kulturtransfers. Zu dieser Kategorie von literaturwissenschaftlichen Beiträgen 
zählen im Falle von W. Benjamin die unter dem Titel Allemands de quatre vingt neuf vereinigten Essays von 1939. 
7 Als französische Schriften, auf die wir in diesem Artikel Bezug nehmen, gelten 1) Walter Benjamins im Band 
Ecrits français veröffentlichtes autobiographisches Essay Enfance berlinoise, die unter dem Titel Allemands de quatre-
vingt-neuf  versammelten Essays von 1939, die Essays über Scheerbart (1938) und Baudelaire (1934-1939), die Texte 
seiner Übersetzungen und Selbstübersetzungen ins Französische; 2) Paul Celans Briefe an Gisèle Lestrange-Celan, 
die Widmungen an Gisèle et an Eric Celan, die Texte seiner französischen Selbstübersetzungen.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU – Paul Celan und Walter Benjamin. Französische Schriften 
 
 

 

189 

der europäischen Kultur des 20. Jahrhunderts bei. Grundsätzlich stellt die 
Kontextualisierung dieser Schriften durch die biographische Erfahrung der beiden 
Schriftsteller wesentliche Probleme der aktuellen interkulturellen Literaturforschung, die 
eine nähere Betrachtung überhaupt wert sind. Auch eine erste Analyse dieser Schriften 
vermag, Fragen der interkulturellen Literaturforschung zu beantworten: Was treibt ein 
Autor dazu, in einer fremden Sprache zu schreiben? Wie definiert er sich in Bezug auf den 
fremdsprachigen Inhalt seines eigenen Textes?  

 
2.1. Benjamins Enfance berlinoise  
Besonders im Falle der deutschsprachigen jüdischen Autoren der vierziger und 

fünfziger Jahre verlangt das Schreiben in einer anderen Sprache eine Interpretation, die in 
fester Beziehung zu ihrer biographischen Erfahrung stehen soll. Jean Maurice Monnoyer ist 
damit einverstanden, dass Benjamins Absicht, eine französische Fassung der Berliner Kindheit 
zu pflegen, bedeutend für den Wunsch des Autors war, sich anhand der französischen 
Sprache eine für immer verlorene Vergangenheit in der deutschen Sprache zu 
vergegenwärtigen. Der Herausgeber und Autor des Vorwortes zu Benjamins Französischen 
Schriften ist der Meinung, Benjamin versuchte dadurch, „eine Form der Unterhaltung in 
französischer Sprache zu finden“, mit dem Zweck, „das Gefühl der Stadtbürgerschaft in der 
Vergangenheit an der Stelle der für immer verderbten Stadt zu überwinden“8, um auf einen 
anderen Weg einen Berliner Schmerz zu lindern. Diese kompensatorische Funktion, die das 
Schreiben in einer fremden Sprache meistens erfüllt, nähert Benjamin an die zahlreichen 
Autoren des 20. Jahrhunderts, die sich als Sprachwechsler definierten.  

Die Tatsache, dass Benjamins älteres Interesse, auf Französisch zu schreiben, sich in 
den Exiljahren zuspitzte, wird sowohl von den Bekenntnissen seines engen Mitarbeiters, Jean 
Selz, als auch von den persönlichen Briefbekenntnissen des Autors bestätigt. Die intensive 
Zusammenarbeit an den Texten der französischen Übersetzungen machen dieses alte Interesse 
Benjamins an das Schreiben in der französischen Sprache  sichtbarer: In einem undatierten 
Brief an Gretel Adorno schrieb er über die Bearbeitung seines letzten Textes der Berliner 
Kindheit; aus San Antonio schrieb er in demselben Brief an Gershom Scholem: „Die 
französische Übersetzung schreitet fort. Wir arbeiten daran jeden Tag. Der Übersetzer kann 
kein einziges Wort Deutsch (...)“ (Benjamin, 2003: 80) Die Bekenntnisse des Übersetzers, Jean 
Selz, aus Walter Benjamin à Ibitza, bestätigten noch einmal den entscheidenden Beitrag 
Benjamins zu der endgültigen französischen Fassung seiner Schriften:  

 
« En lisant, il traduisait. Sa connaissance de la langue française était assez étendue 

pour me faire pénétrer dans les sentiers souvent escarpés de sa pensée. Cependant bien des 
passages demeuraient obscurs parce qu’il ne trouvait pas pour certaines locutions ou pour 
certains mots leurs équivalents en français. C’est ce qui me conduisit à entreprendre, à 
l’aide de ses explications subtiles et précises, une version française de son Enfance 
berlinoise. » (Benjamin, 2003 : 81)  
 
In einem Brief an die Herausgeber der Gesammelten Schriften präzisierte Selz am 10. 

März 1972: « Lorsque nous avons travaillé ensemble sur ces textes, nous avions convenu, 
Benjamin et moi, que chaque fois qu’une version serait terminée je lui en donnerais la 
copie qu’il copiait à son tour pour me la donner. » (ebd.) Die deutschen Herausgeber von 

                                                        
8 Unsere Übersetzung; das Originalzitat lautet: « Trouver une forme de connivence en français, c’était aussi 
vaincre le sentiment de citoyenneté dans le passé à l’endroit de la ville défigurée et interdite : exorciser déjà par 
un autre chemin le malaise berlinois. » (Monnoyer in Benjamin, 2003: 48) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU – Paul Celan und Walter Benjamin. Französische Schriften 
 
 

 

190 

Benjamins Schriften identifizierten im Benjamin-Archiv die fünf  Handschriften von Selz. 
Dieser verfügte nur über drei der von Benjamin überreichten Manuskripte. Einige 
Unterschiede zwischen den Fragmenten, die er zum ersten Mal in Les lettres nouvelles 
erscheinen ließ, und denjenigen, die in den Gesammelten Schriften eingeschlossen wurden, 
sind festzustellen, weil Benjamin zusätzliche Korrekturen innerhalb der Texte der 
Daktylographien eingeführt hatte: „Si l’on peut seulement relever, par ci, par là, quelques 
petites différences, soit dans un mot, soit dans l’orthographie de la construction d’une 
phrase, cela tient au fait que, d’une part, Benjamin a pu apporter un léger changement de 
terme à la copie dactylographiée: par exemple, il a remplacé dans Chasse aux papillons le mot 
vieux par le mot ancien, comme moi-même j’ai été emmené à le faire dans de très rares cas 
pour améliorer, dans le texte définitif publié à Paris, certaines expressions ou certains tours 
de phrase » (Brief an die Herausgeber, am 8. April 1972).  

Es ist im Lichte dieser Formulierungen unbestreitbar, dass der endgültigen 
Textfassung intensive Diskussionen zwischen Autor und Übersetzer vorangegangen waren. 
Diese intensive Beteiligung an der französischsprachigen Übersetzung vermochte, dem Autor 
Benjamin große Verdienste bei der Vervollkommnung der französischsprachigen Textfassung 
zuzuschreiben. Nicht zu vernachlässigen bleibt die Frage danach, wie sich dieses grosse 
Interesse daran erklären lässt, die französische Sprache als Behälter für seine deutschen 
Erfahrungen zu bestimmen. Die möglichen inneren Gründe des Autors, die ich auch früher 
kurz erwähnte, könnten übrigens dieselben wie im Falle der nachfolgenden interkulturellen 
Autoren des 20. Jahrhunderts gewesen sein, die ihre Texte in einer fremden Sprache verfassten. 
Aus allen französischsprachigen Schriften Benjamins, worunter übrigens nur die Tableaux 
parisiens de Baudelaire und einige Passagen aus Paris du second empire ausschließlich Benjamin 
zuzuschreiben sind, entspricht die Enfance berlinoise am meisten diesem Modell, das um die Mitte 
des 20. Jahrhunderts eine ganze Schriftstellergeneration charakterisieren sollte. Das Phänomen 
wurde vom deutschsprachigen Literaturwissenschaftler italienischer Abstammung, Carmine 
Chiellino, in den neunziger Jahren objektiviert und als interkulturelle Literatur bezeichnet. Sowohl 
im Lichte seiner Theorien, als auch infolge der aktuellen wissenschaftlichen Einstellungen zum 
Thema Interkulturalität hängt die Sprache der interkulturellen Texte nicht nur mit dem 
Interesse daran zusammen, den Text einem bestimmten Lesepublikum zugänglich zu machen, 
sondern auch mit emotionellen Neigungen des Autors, die ihn dazu bestimmen, die erzählten 
Erfahrungsinhalte von der Muttersprache, die sie geprägt hat, zu dissoziieren. Die 
Entscheidung eines Autors für eine bestimmte Sprache des Schreibens, die zugleich 
bedeutenderweise nicht seine Muttersprache ist, weist in nicht seltenen Fällen auf eine 
psychologische Barriere hin, die erst im Lichte der Biographie des Autors zu interpretieren ist.  

 
2.2. Celans französischsprachige Briefe an Gisèle de Lestrange  
Diese Frage stellt sich auch im Falle von Paul Celans französischsprachigen Texten, 

der Briefe an seine Frau und Sohn (1950-1970), der Widmungen und Selbstübersetzungen 
ins Französische, herausgegeben von Betrand Badiou im Correspondance-Band von 2001, in 
der Einleitung als „kleine Prosadichtungen“ ernannt.  

Paul Celans gute Beherrschung des Französischen, von der sein Briefwechsel zeugte, 
hob Fragen bezüglich der Gründe der ausschliesslichen Verwendung des Deutschen in seinen 
Gedichten, so wie Yves Bonnefoys Essay Ce qui alarma Paul Celan aus 2007 auch bestätigt.9  
                                                        
9 Man muss in diesem Sinne die Behauptung von Yves Bonnefoy erwähnen (Ce qui alarma Paul Celan, Galilée, 
2007, S. 30) betreffs der Zugänglichkeit der französischen Sprache für Paul Celan, der das Französische der 
intellektuellen Gesellschaft sehr gut sprach und der bestimmt hätte in Aussicht gehabt haben können, auf 
Französisch zu schreiben  ( Paul Celan [...] « parlait tout à fait bien le français de la société intellectuelle et aurait pu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU – Paul Celan und Walter Benjamin. Französische Schriften 
 
 

 

191 

Eine mögliche Antwort darauf darf im Lichte der französischsprachigen 
Korrespondenz Celans mit seiner Frau selbst formuliert werden. Diese zeugt von einem 
bestimmten Unbehagen dabei, sich zwischen Deutschen zu befinden: « Je dors mal ici : le 
paysage humain, en ce malheureux pays (inconscient de ses malheurs) est bien attristant. 
Les rares amis, les vrais, sont déçus, résignés, découragés… Ce soir, je leur lirai des 
poèmes, par-dessus leurs têtes, et ce sera un peu comme pour rencontrer mes auditeurs au-
delà d’eux-mêmes dans une seconde réalité dont je leur aurai fait cadeau. Ensuite, le retour 
sera proche. Je n’ai aucune envie d’aller à Düsseldorf, aucune envie d’aller à Munich… » 
(Celan, Lestrange, 2001: 70) Einige Wochen später schrieb er: « …je suis un peu dépaysé 
dans ce pays, où, bizarrement, on parle la langue que ma mère m’a apprise… » (ebd., S. 80). 
Die ein bisschen ironische deutschsprachige Widmung aus Sprachgitter, auf der ersten 
Rückseite, bestätigt noch einmal diesen Eindruck : « So kam ich unter die Deutschen. Ich 
forderte nicht viel und war gefasst, noch weniger/ zu finden » (ebd., S. 125). Ähnliche 
Bekenntnisse über seine Deutschland-Erfahrungen sind an den Briefen des Dichters an 
seine Frau oft zu erkennen. Seine französischsprachigen Briefe an Gisèle Lestrange, nicht 
weniger suggestiv und ausdrucksvoll denn seine Lyrik, zeugen vom Bedürfnis, eine 
schützende Sensibilität aufzusuchen, die den Autor vor der traumatisierenden 
Vergangenheitserfahrung zu befreien vermöchte. Höchstwahrscheinlich knüpfte dieses 
Gefühl der Vertrautheit in der französischen Sprache vielmehr an seiner Beziehung zu 
Gisèle Lestrange als an der gesellschaftlichen Erfahrung in Paris, wie sein Brief an Gisèle 
Lestrange vom Januar 1952 auch bezeugt: « Vois-tu, j’ai l’impression, en venant vers toi, de 
quitter un monde, d’entendre les portes claquer derrière moi, des portes et des portes, car 
elles sont nombreuses les portes de ce monde fait de malentendus, de fausses clartés, de 
bafouages (sic) Peut-être me reste-t-il d’autres portes encore, peut-être n’ai-je pas encore 
traversé l’étendue sur laquelle s’étale ce réseau de signes qui fourvoient – mais je viens, 
m’entends-tu, j’approche, le rythme – je le sens – s’accélère, les feux trompeurs s’éteignent 
l’un après l’autre, les bouches menteuses se referment sur leur bave – plus de mots, plus de 
bruits, plus rien qui accompagne mon pas. » (ebd., S.30)  

Abgesehen vom Kontext und vom Addressat der Briefe, die die Verwendung des 
Französischen legitimierten, könnte man auch darüber nachdenken, dass der Autor sich in 
der französischen Sprache gegenüber den deutschen Realitäten viel leichter distanzieren 
konnte, um sie annalytisch zum Ausdruck zu bringen. Die französischsprachigen Briefe Paul 
Celans, die Bertrand Badiou als kleine Prosadichtungen betrachtete, zeugen vom Bedürfnis, 
in einer Sprache zu schreiben, die an dem Universum einer intimen Erfahrung gebunden ist, 
die sich vom Deutschland der 50er Jahre grundsätzlich unterscheidet. Eine allgemeine 
Betrachung von Celans vielsprachigen Schriften bestätigt die von Petre Solomon formulierte 
Voraussetzung, dass die Sprachen bei Celan an einer bestimmten Schreibart und an einem 
bestimmten Gefühlsinhalt gebunden bleiben. Mehr als die Alternanzen des Deutschen und 
des Französischen auf dem Niveau des Paratextes (siehe die Widmungsseite eines 
Sonderdrucks der Zeitschrift Botteghe oscure: traduction de Bateau ivre d’A. Rimbauldt: « A 
Maia,/ qui me parle dans/ mes ivresses » (ebd. S. 104), und die Widmung auf einem 
Exemplar des Bateau Ivre : « A sa Batelière/Le Batelier/ en ce septième septembre/ de nos 
sobriétés et ivresses » (ebd.), die eine Interpretation aus der Sicht ihres Vergleichs mit ihren 
Rahmentexten und auch in Bezug auf die interkulturelle Biographie des Dichters wert wären, 
                                                                                                                                                     
non certes considérer d’écrire dans notre langue » (Bonnefoy, 2007: 30). Der umfangreiche Briefwechsel zwischen 
Paul Celan und Gisèle Celan-Lestrange, ausgehend von ihren ersten Begegnungen im Jahre 1952 bis zum 
Selbstmord Celans im Jahre 1970, auf den wir Bezug nehmen, zeugt auch von seiner ausgezeichneten 
französischen Sprache.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU – Paul Celan und Walter Benjamin. Französische Schriften 
 
 

 

192 

lässt sich die deutsche Sprache in seinen französischen Schriften als eine latente Sprache 
erkennen, ebenso gut, wie die französische Sprache sich in den deutschsprachigen Texten des 
Autors manchmal als eine latente Sprache zu erkennen läßt. Diese These der gegenseitigen 
Sprachlatenz bei Paul Celan könnte das Objekt einer künftigen Studie machen. 

 
3. Schlussbetrachtungen 
Trotz der unterschiedlichen Inhalte und Strukturierungen, sind die Französischen 

Schriften Benjamins und Celans für ihre Auffassung als interkulturelle Autoren besonders 
wichtig, wobei sie im biografischen Kontext bestimmte Konstellationen der 
Sprachkomplementarität reflektieren. Ihre Analyse unter dem Blickwinckel der aktuellen 
Interkulturalitätsforschung veranlasst dazu, feine Nuancen der Verhältnisse zwischen 
Sprachdeterminiertheit und kulturellem Gedächtnis in ihrem Falle ins Auge zu fassen: 

Nicht nur spielte die französische Sprache, in der Walter Benjamin seine Berliner 
Kindheit übertragen wollte, eine kompensatorische Rolle in Bezug auf die schmerzliche 
Deutschlandserfahrung des Autors selbst. Der für das französische Publikum  vorgesehene 
Text wirkte in Bezug auf die politische Situation der vierziger Jahre und auf das französische 
Bild Deutschlands kompensatorisch. Die französischsprachigen Briefe Paul Celans spielten 
eine ebenso kompensatorische Rolle in Bezug auf die eigene Deutschlandserfahrung des 
Autors und in Bezug auf den französischsprachigen Adressat seiner Briefe: Besonders in den 
Passagen, wo Celan Bezug auf die eigene Deutschlandserfahrung nimmt, erleichtert die 
französische Sprache die nötige Distanzierung von den folglich berichteten Situationen und 
gewährt dem Autor die notwendige Objektivierungsfreiheit. Allerdings stehen Celan und 
Benjamin als Autoren französischsprachiger Schriften mit ihren kontextuellen 
Determinierungen in einem Areal der Bedingungen, der das große Phänomen der 
europäischen Interkulturalität des 20. Jahrhunderts anzukündigen scheint. 

 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

BENJAMIN, Walter, (2003), Ecrits français, Paris, Gallimard. 
CELAN, Paul; CELAN-LESTRANGE, Gisele, (2001), Correspondance : 1951-1970. Avec un choix de 

lettres de Paul Celan à son fils Eric, éditée et commentée par Bertrand Badiou, avec le 
concours d’Eric Celan, I, Lettres. Paris : Seuil. 

CELAN, Paul, (1959), Sprachgitter, München, S. Fischer Verlag. 
BAER, Ulrich, (2002), Traumadeutung. Die Erfahrung der Moderne bei Charles Baudelaire und Paul Celan, 

Berlin, Suhrkamp. 
BAER, Ulrich, (2000), Remnants of song: Trauma and the experience of modernity in Charles Baudelaire and 

Paul Celan, Stanford, Stanford University Press. 
BEESE, Henrietta, (1976), Nachdichtung als Erinnerung. Allegorische Lektüre einiger Gedichte von Paul 

Celan, Paris, Darmstadt. 
BUCK, Theo, (2002), Celan und Frankreich: Darstellung mit Interpretationen, Aachen, Rimbaud. 
BONNEFOY, Yves, (2007), Ce qui allarma Paul Celan, Paris, Galilée. 
DOGA, Ulysse, (2002), Port Bou – deutsch? Paul Celan liest Walter Benjamin, Aachen , Rimbaud.  
FORSTER, Leonard, (1974), Dichter in fremden Sprachen. Vielsprachigkeit in der Literatur, München. 
GARBER, Klaus, (1987), Rezeption und Rettung: drei Studien zu Walter Benjamin, Tübingen, Niemeyer. 
HOISIE, Andrei, (1998), Paul Celan si meridianul sau : repere vechi si noi pe un atlas central-european, Iaşi , 

Polirom. 
HOISIE, Andrei, (2003), Paul Celan : Biographie et interprétation, Konstanz, Hartung-Gorre. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Raluca DIMIAN-HERGHELIGIU – Paul Celan und Walter Benjamin. Französische Schriften 
 
 

 

193 

LORENZ, Otto, (1980), Schweigen in der Dichtung: Hölderlin – Rilke – Celan, Göttingen, Vandenhoeck 
und Ruprecht. 

MENNINGHAUS, Winfried, (1980), Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie, Frankfurt am Main, 
Suhrkamp. 

MESCHONNIC, Henri, On appelle cela traduire Celan. In Cahiers du Chemin, nr. 14. Paris, Gallimard, 
15. Januar  1972, S. 115-149, wieder aufgenommen in Pour la poétique II. Epistémologie de 
l’écriture. Poétique de la traduction. Paris, Gallimard, 1973, p. 369-405. 

SOLOMON, Petre, (1990), Paul Celan : L’adolescence d’un adieu, Paris, Ed. Climats. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:51 UTC)
BDD-A28748 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

