
FENOMENE SEMIOZICE ÎN DISCURSUL ESEISTIC 
LOGICA IDEILOR VAGI. ANALIZĂ TEXTUALĂ 

Semiosic Phenomena in the Essaystic Discourse. The Logic of Vague Ideas. Textual 
Analysis. 

 
 

Luminiţa CHIOREAN1

 
 

Abstract 
In reading Stanescu’s essay, we used textual semiosis (Carmen Vlad, 2000). In the spirit of a new 

order in the analysis of discourse in the essays, we chose the linguistic and semiotic codes. The semiosic 
model applied to the essay The Logic of Vague Ideas / Logica ideilor vagi confirms the architecture of discourse 
in the essay. Nevertheless: there is a bi-univocal relation between the nature of the interpreter and the 
discursive stages or reason, therefore: the emotional interpreter is the equivalent of textuality (Vlad); the 
dynamic interpreters correspond to the essayistic rationality (in the demonstration or the experiment) and 
the final (logic) interpreter “archives” the textual meaning. We remind only a few of the observations 
made in the analysis of the essayistic discourse as a semiosic process (Peirce, Vlad): (1) The R-text was 
played as a discursive support for the interpreters, by this signifying function mediating the relation 
between the object and the interpreter (immediate object = idea of real, here: the word; dynamic object = 
real, here: poetic metalanguage); in Stanescu’s essay, (2) Ii1 = the word defined by the lexemes 
„understood” and „well-understood”; (3) Id1=”the understanding” corresponds to the proper meaning, 
to denotation, and the „well-understood” to the named object (thing), to connotation. (4) the lexemes 
support, co-textually and contextually, mainly the metaphorical nature of the word, etc. As a conclusion, 
the logic interpreter confirms the metalanguage on each level: [1] metaword, [2] metalanguage, [3] 
metapoetic language (metatext). 

 
Keywords: textual semiosis; discours essayistique; emotional/ dynamic/ final(logic) interpreters; R-text. 
 

 
Organizarea logică a ştiinţelor particulare, cum este şi literatura, cu toate genurile, 

este avertizată şi pregătită de un proces de matematizare [cf Marcus], pe de o parte, şi de 
generalizare a exegezei semiotice [cf Peirce, Eco, filosofia culturii etc.], pe de altă parte. În   
abordarea semiotică a discursului eseistic, optând pentru semioza textuală [cf Vlad, 2000], 
propunând ca obiectiv codul semiotic şi lingvistic . 

 

 

1. „Lingvistica textuală serveşte fenomenul estetic”... 
Prin demonstrarea arhitecturii discursive a eseului [Chiorean, 2006: II, 92-182], 

exemplificat prin discursul stănescian, am susţinut natura relaţională a sensului textual-discursiv 
[cf Vlad, 2000: 43-57]. Discursul eseistic relevă cel mai bine dimensiunea hermeneutică a 
sensului [cf Coşeriu], deci „natura procesuală, interpretativă, deschisă a sensului” [Vlad, 2000: 46], 
receptarea, interpretările sensului nefiind altceva decât: „[...] a răspunde acelor[...] provocări ale 
textului, care, desfăşurate pe parcursul său, se instituie prin relaţii semnice de natură 
semantico-pragmatică şi configurativ-discursivă  [s.n]” [Vlad, 2000: 57]  
 În analiza textuală şi discutarea sensului eseistic am preferat macrotextul eseistic 
stănescian; prin urmare din cele peste 200 eseuri am reţinut doar textele ocurente cu 
estetismul poetic, dintre care multe se găsesc în clasificarea titlurilor-paradox, metonimice, 

                                                           
1 Assoc. Prof. PhD.,  Petru  Maior University, Târgu-Mureş 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



29 
 

interferenţe, tematice, ale amănuntului semnificativ, şi în număr mai redus, de la unul la 
trei, în eseurile al căror titlu este sentenţios, stimulativ, interogativ, intertextual, metaforic, 
respectiv adnotativ (aprox. 110 eseuri). Semioza de tip textual sau receptarea şi 
interpretarea textuală a discursului eseistic presupune uzanţa modelului semiozic peircean, 
prin care orice raţionament se construieşte pe baza unei triade de simboluri [cf Peirce], 
relaţie recunoscută ca mecanism al procesului semiozic [semiosis2] descris ca:  „[...] acţiune 
sau influenţă, care este sau implică o cooperare a trei subiecţi3

Calitatea de semn comportă triada de elemente: representamen, obiect, interpretant. 
Indiferent de natura sa, semnul este triadic. Representamen-ul substituie un obiect a 
cărui reprezentare este posibilă doar cu ajutorul interpretantului: „Un semn, sau 
representamen, este ceva care ţine locul a ceva pentru cineva, în anumite privinţe sau în virtutea 
anumitor însuşiri. El se adresează cuiva, creând în mintea acestuia un semn echivalent, sau poate un 
semn mai dezvoltat. Semnul acesta pe care îl creează îl numesc interpretantul primului semn. Semnul 
ţine locul a ceva, anume al obiectului său. El ţine locul acestui obiect nu în toate privinţele, ci cu 
referire la un fel de idee

, adică un semn, obiectul său şi 
interpretantul său, această influenţă trirelaţională nefiind în nici un fel reductibilă la o acţiune între 
perechi” [Peirce, 1990: 5.484]  

4

                                                           
2 Semiosis = proces sau acţiune triadică sau trirelaţională (semn, obiect, interpretant). Semiotica = „doctrina 
naturii esenţiale şi a varietăţilor  fundamentale ale semiozelor posibile”[Peirce, 5.489] sau „un discurs teoretic 
despre semiosis” [Eco, 1996: 248] 
3 „Un semn sau representamen este un prim care întreţine cu un secund, numit obiectul său, o relaţie triadică 
atât de autentică, încât ea poate determina un terţ, numit interpretantul său, să întreţină cu obiectul său aceeaşi 
relaţie pe care o întreţine semnul însuşi cu acelaşi obiect.” [Peirce, 2.274] 
4  „Trebuie să înţelegem aici <<Idee>> într-un sens oarecum  platonic, foarte familiar limbajului de fiecare zi; 
am în vedere sensul în care spunem că un om sesizează ideea unui  alt om; sensul în care spunem, atunci când 
un om îşi  aminteşte la ce s-a gândit cândva în trecut, că el îşi aminteşte aceeaşi idee; şi în care spunem, atunci 
când un om continuă să se gândească la ceva – chiar şi numai o zecime de secundă, în măsura în care gândirea 
continuă să fie coerentă în acest interval de timp, adică să aibă un conţinut asemănător – că are aceeaşi idee şi 
nu o idee nouă în fiecare moment al intervalului de timp.” [1990, Peirce /2.228: 269-270- trad. Delia Marga] 

, pe care am numit-o uneori fundamentul representamen-
ului”[1990,Peirce/2.228:269/trad.Delia Marga] Ca element prim, representamen-ul este 
fundamentul semnului, fără a se raporta la obiectul său. „El [representamen-ul] este vehiculul 
semnului. Semnul este un representamen care are prin definiţie (datorită terţităţii) un interpretant mental”  
[Deledalle, 1985: 33] Dar la fel de bine pot exista situaţii în care representamen-ul nu este 
semn. Numai gândirea poate fi unicul mod de reprezentare.  Al doilea element al 
semnului este obiectul, nedefinindu-se obligatoriu ca lucru, eveniment, situaţie. 
Funcţionarea semnului presupune cunoaşterea de dinainte a obiectului (al cărui semn se 
vehiculează): „Cuvântul Semn va fi folosit pentru a denota un obiect perceptibil, sau doar imaginabil, 
sau chiar neimaginabil într-un anume sens – [...] Dar pentru ca ceva să fie un semn trebuie „să 
reprezinte”, cum se spune, altceva, numit obiectul său.[...] Dacă un semn este altceva decât obiectul său, 
trebuie să existe fie în gândire, fie în exprimare, o explicaţie sau un raţionament sau un context care să 
arate cum, după care sistem sau pentru care motiv semnul reprezintă obiectul sau ansamblul de obiecte pe 
care-l reprezintă. Semnul şi explicaţia luate împreună formează însă alt semn[...]Orice semn are, în fapt 
sau virtual, ceea ce putem numi un precept de explicaţie[...] [1990, Peirce/ 2.230 : 269/trad. Delia 
Marga]. Interpretantul, cel de-al treilea element din triadă, este semnul sau clasa (câmpul) 
de semne prin care asociem semnul dinamic obiectului reprezentat (în conştiinţa 
locutorilor). Ar fi de preferat situaţia ideală în care interpretantul să fie echivalentul 
absolut (din categoria terţităţii) al representamen-ului (care prezintă în categoria primeităţii 
absolut şi complet obiectul aşa cum există în categoria secundităţii). Mintal, ar fi posibilă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



30 
 

relaţia semantică biunivocă la nivelul semnului – representamen, obiect, interpretant -, o 
sinonimie totală, ceea ce este exclus. La Peirce, interpretantul are un rol decisiv în 
procesul de semnificare. 
Notă. Din procesul semiozic peircean mai reţinem aspectele: 
 în practica semnului, există nu unul, ci două obiecte de referinţă: obiectul mediat sau 
dinamic [Od] (din afara semnului) şi obiectul imediat [Oi](din interiorul semnului); 
 tot practica semiotică deconspiră existenţa a trei interpretanţi: interpretantul prim sau 
imediat [Ii], interpretantul efectiv sau dinamic [Id] şi interpretantul explicit sau final sau 
normal [If]. Ii mai este numit emoţional, Id, interpretantul energetic, iar If, logic. 

Din observaţiile făcute, precum şi din analiza semnului, reţinem că:„[...] orice 
abordare textologică trebuie efectuată din unghiul unui complex de relaţii 
triadice” [Vlad, 2000: 26] Subliniem că semioza textuală presupune o activitate 
fundamentată pe un complex de „relaţii triadice”. 
(A1) Cu rol de representamen sau semn, funcţionează Textul sau secvenţa textuală, notată R-
TEXT, implicat(ă), prin funcţia semnică, în medierea dintre Obiect şi Interpretant, celelalte 
două elemente implicate în semiosis. Fiind o expresie materială, representamen-ul poate fi 
un cuvânt sau un alt semn. 
(A2) Funcţia semnică R-Text nu este un semn, ci un sistem de co-semne (fiecare semn 
angajează cel puţin o relaţie cu alt semn al altui text). 
(B1) Lumea ca Obiect, O-LUME este acel déja-vu supus interpretărilor.  
(B2) În semioză, O-LUME propune o înţelegere nuanţată între Obiect Mediat sau 
Dinamic5, Od, numind realul din afara semnului, pe o parte, şi, pe de altă parte, Obiect 
Nemijlocit sau Imediat6

• Obiectul Dinamic [Od] poate fi un obiect ideal sau imaginar sau o stare a unei lumi posibile. Semnul se află 
permanent în relaţie cu obiectul [direct] şi un interpretant. 

, Oi, ideea de real, cum se sugerează în eseul Sandaua lui Marc 
Aureliu (discurs comentat în capitolul precedent), adică obiectul dinlăuntru (aceluiaşi) 
semn, firescul, remarcă poetul: „Inteligenţa unei posibile logici a realului [Oi, n.n.] nu trebuieşte 
confundată cu realul [Od, n.n.] , superior oricărei logici prin epos.[…] Interpretăm în chip semantic în 
traversarea semnului până la semnificat faptul că natura, adică creatul, naşte logică, iar 
niciodată logosul nu naşte creat.” [1985, Răzgândiri /  Duct, sau despre răzgândire: 189] 

(C1) Orice „gând”, noţiune sau „imagine” produse ale unei inteligenţe umane prin 
locuirea, în baza unei topofilii, într-un R-TEXT aflat în relaţie cu O-LUME se referă la 
Interpretant, cel de-al treilea element al procesului semiozic prin care înţelegem tot ceea 
ce transmite semnul. Este elementul activ, exemplar pentru grila de lectură, în receptare. 
Prezenţa interpretantului dinamic este motivată prin natura „intenţională” a limbajului [cf 
Coşeriu]. Existenţa Interpretantului, „protagonist activ al interpretării” [Eco, 1996: 250], este 
presupusă în cadrul unui proces de comunicare şi depinde de competenţele de lectură ale 
cititorului.  

                                                           
5 Prin Obiectul Dinamic se înţelege un obiect dat sau o stare a lumii. 

• 6 Obiectul Imediat se referă la semnificatul representamen-ului, care, în gândirea lui Peirce, poate fi 
tradus într-un interpretant, adică într-un alt representamen: „[...] Cuvântul are o natură ulterioară. La 
început  a fost creatul şi abia după  aceea increatul din care s-a născut creatul.” [Stănescu, Duct, sau despre 
răzgândire] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



31 
 

Pentru acest simbol, având ca punct de plecare modelul semiozic peircean în 
demonstrarea textului ca semn verbal complex, textologii [Deledalle, 1985; Oehler, 1985; 
Eco, 1992; Neţ, 1991; 2002; Vlad, 2000] au în vedere natura interpretantului „diversificat” 
în cele trei ipostaze deja amintite [Ii, Id, If]. Interpretantul poate fi (re)prezentat fie 
printr-o parafrază sau inferenţă sau un semn circumscris unui sistem de semne diferit celui 
lingvistic (exemplu: desenele lui Sorin Dumitrescu ce însoţesc poeme din trei volume 
stănesciene: Epica Magna, Opere imperfecte şi Noduri şi semne) sau un discurs ş.a.  
(C2) În opera lui Ch. Sanders Peirce, Ii, fiind „o abstracţie, constând într-o posibilitate”, numit 
de logician „interpretant emoţional”, se pare că stăpâneşte semnificanţa ce rezonează între 
„impresia de recunoaştere”(„feeling of recognition”), percepţia semnului şi predispoziţia semnului 
spre semnificanţă, situaţie receptată sub denumirea unui interpretant „afectiv”, „sugestiv” 
sau „perceptiv” [Deledalle, 1985: 34]. Aceeaşi intuiţie a interpretantului emoţional o are 
eseistul: 
„Feeling7

(C4) Interpretantul final, If, variază în funcţie de raţionamentul implicat în procesul 
semiozic, astfel există: un If1 de tip abductiv, înscriind inferenţe ipotetice, un If2 inductiv 
şi If3 deductiv. Mai adăugăm că If se constituie în context exterior sau anterior necesar 

-ul este una din stările de manifestare ale daimonului.[1985, Antimetafizica: 147] În 
opinia lingvistei Carmen Vlad: „Ii al unei semioze de tip textual corespunde capacităţii interpretului 
de a percepe natura textuală a unui semn – verbal - complex, adică de a realiza „impresiile” sau de a 
percepe sugestiile de comunicativitate, de referenţialitate şi de secvenţialitate. [...] Ii al semiozei de tip 
textual este, pentru noi, echivalentul textualităţii.”  [2000: 30-31] În discursul eseistic stănescian, 
criteriul sau punctul de vedere, ca element al compoziţiei, poate determina noi semnificaţii 
ale subiectului (iniţial): „Schimbându-mi din nou sistemul de referinţă, întrerup această 
comunicare cu dumneata, cititorule, până la o nouă desluşire.”[1985,Răzgândiri/Duct, sau despre 
răzgândire:189] 

Pledăm astfel pentru rolul de stocare informaţională, „arhivarea” sensului textual la 
nivelul lui Ii, care se va disloca în textura discursului, situaţie pe care o vom comenta prin 
referire la eseul Scrisori de dragoste  sau înserare de  seară ! 
(C3) Dacă procesul interpretativ este declanşat de Ii, producerea şi aprofundarea 
interpretării vor fi posibilităţi ale Id şi If. Din punctul de vedere al lui Id, eseul este 
receptat ca eveniment actual unic, deci lectura eseistică se realizează abductiv, fiind 
îndeobşte o interpretare factuală: experienţa personală limitată contextual; cunoştinţe 
limitate; obiect imediat; inferenţă abductivă. Procesul semiozic specific arhitecturii 
discursului eseistic, reprezentat prin „colaborarea” seriei interpretanţilor dinamici 
Id1Idn, propune o lectură inductivă: cunoştinţe ale unei experienţe „co-laterale”; 
experienţa social-istorică; obiect direct [Od]; inferenţă inductivă - rezultat al unei lecturi 
intertextuale.  

Subliniem că, fiind o interpretare factuală, Id se constituie într-o primă treaptă a 
interpretării semantice sau semioza prin care destinatarul „umple de sens” partea 
manifestă a unui text, în ordinea lui lineară de desfăşurare [cf Vlad, 2000: 40].  

Mai mult: apreciem posibilitatea „senzorială”, perceptivă a lui Ii, virtuţi ale 
interpretării creatoare, inferenţe-avertisment asupra genezei sensului textual (în eseul 
stănescian: sensul poetic; de referinţă: Scrisori de dragoste...) 

                                                           
7 Grila de interpretare a eseului (aici, cel stănescian) am construit-o pe un câmp semantic „stelar” (sau al 
constelaţiei) ca o consecinţă a naturii lingvistice complexe: actor (actori) sau locutor (locutori), decor 
„evenimenţial” şi feeling (trăire, atmosferă).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



32 
 

pentru cunoaşterea interpretantului dinamic[Id]. Ii, Id şi If sunt interpretanţi deopotrivă 
de solicitaţi în decodarea textului sau lectura textuală. Interpretarea critică sau semiotică 
explică datorită căror raţiuni structurale textul poate reproduce aceste interpretări 
semantice sau altele, alternative [apud Vlad, 2000: 41]  
(C5) În cazul unei imagini neexplicitate: „[...] interpretantul este ceea ce semnul creează în 
interpretul său, determinându-i un sentiment sau o acţiune”  [Ochler, 1985 (ed Marcus): 62]. Când 
imaginea devine explicită, aceasta ia forma altor noi R-TEXTE, într-un circuit semiozic 
nou, într-o serie nelimitată teoretic [cf Peirce, 2.303], la care, cu certitudine,  conştiinţa 
eseistică participă. Este situaţia prin care putem să explicăm construcţia sau arhitectura 
discursivă a eseului. Luând drept criteriu relaţiile textuale, observăm că lectura eseistică 
se realizează prin abducţie: „Abducţia este un proces inferenţial[...], un procedeu[...] prin 
intermediul căruia, în semioză, devenim capabili să luăm decizii dificile atunci când urmărim instrucţiuni 
ambigue.” [Eco, 1996: 258]. Instrucţiunile ţin de competenţa lectorială. Inferenţa mai este 
exprimată şi prin calcul, ca variantă a procedeului urmat în procesul semiozic: „Inferenţa 
e un calcul interpretativ graţie căruia se reconstruieşte un conţinut implicit prin formularea unor ipoteze, în 
condiţiile manifestării unei (oricărei) forme de incompletitudine sau de ambiguitate în produsul verbal 
textual, ce provoacă interpretări incerte.”[s.a.][Vlad,2000: 70] 

Ca proces inferenţial opus deducţiei, abducţia se desfăşoară conform principiilor 
contextualităţii & intertextualităţii [cf Eco: „voiaj intertextual” < metadiscurs = o izotopie 
omogenă: univers categorial]. Deducţia are ca sursă logica propoziţională în codul căreia 
premisele calculului logic au fost asimilate „sensului literal” al enunţurilor. Concluziilor le 
corespund „subînţelesurile” vehiculate prin text la nivelul discursului.  
            Mecanismul inferenţial are ca finalitate modelul: deductiv, inductiv (probalistic) 
sau abductiv (analogic). Interpretarea abductivă verifică unul din modelele [cf Eco]:  
- „modele la scară” – în sensul reproducerii obiectului reflectat; 
- „modele analogice”–reproducerea structurii adevărate/sisteme de relaţii ale verbului 

original.  
Modelele analogice devin criteriul (punctul de vedere) care generează semnificanţa în 
discursul eseistic: „[...] modelele analogice reproduc obiectul original pe un suport diferit şi cu ajutorul 
unei reţele de relaţii diferite”[Eco, 1996: 262] 
        În volumul Textul aisberg [2000], Carmen Vlad prezintă o riguroasă exegeză la 
dinamica sensului textual. Referitor la conceptul semiotic al reţelei tipurilor de relaţii 
textuale, sunt inventariate şi descrise relaţiile intra-, inter- şi extratextuale [cf Filmore], 
relaţia textuală şi transtextualitatea8[cf Genette], intertextualitatea [cf Riffaterre] şi clasele 
interferente, prin care se admit categoriile relaţionale intertextuale9, paratextuale; 
metatextuale10, hipertextuale, adtextuale11

                                                           
8 Prin transtextualitate se înţelege „transcendenţa textuală a textului, tot ceea ce îl pune în relaţie evidentă sau 
secretă cu alte texte”[apud Vlad, 2000: 61] 
9 Relaţia intertextuală: „relaţia de coprezenţă între două sau mai multe texte”[Vlad, 2000: 61] 
10 Relaţia metatextuală: caz particular al metatextului! 
11 În interpretarea discursului eseistic vom avea în vedere efectul de prezenţă adtextuală, care se poate  verifica 
prin: procedee (auto)reflexive, în cazul relaţiilor metatextuale; proximitate ori contiguitate, în cazul relaţiilor 
paratextuale; proiectivitate, în relaţiile intertextuale [cf Vlad, 2000: 64] 

, arhitextuale [Vlad, 2000: 64]. Generarea 
sensului la nivelul relaţiilor cotextuale implicate în modelul codic se petrece prin operaţii 
gramaticale, la nivelul relaţiilor contextuale dinamizând modelul pragmatic,  specific şi 
eseului, se face prin operaţii inferenţiale, iar la nivelul relaţiilor adtextuale, de asemenea 
întâlnite şi în discursul eseistic, relaţii ce impun modelul configurativ, prin operaţii  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



33 
 

recurenţiale.12

                                                           
12 În interpretarea eseului stănescian din cap. IV al acestui volum  am avut în vedere relaţiile adtextuale. 

  Referitor la  statutul funcţional al interpretanţilor, subliniem că, 
fiind o interpretare factuală, interpretantul dinamic [Id] se constituie într-o primă treaptă a 
interpretării semantice. E semioza prin care destinatarul „umple de sens” partea manifestă a 
unui text, în ordinea lui lineară de desfăşurare [cf Vlad, 2000: 40]. Apreciem posibilitatea 
„senzorială”, perceptivă a interpretantului imediat [Ii], virtuţi ale interpretării creatoare, 
inferenţe-avertisment asupra genezei sensului textual (în eseul stănescian: sensul poetic; 
text de referinţă: Scrisori de dragoste...) 
 

2. Fenomene semiozice în discursul eseistic Logica ideilor vagi 
Abordând modelul sistemic sau codic al relaţiilor textuale[cf Vlad, 2000: 84-85], am 

dispus de semioza textuală a  eseului Logica ideilor vagi[1990: 94-100], textul care ne-a 
furnizat informaţiile necesare cercetării asupra compoziţiei genului eseistic [Chiorean, 
2006: II, 92-182]. R-Textul eseistic îşi repartizează conţinutul pe 27 de secvenţe. Spre 
ilustrarea cu fidelitate a conţinutului eseistic, vom reda integral text-discursul stănescian. 

 
I.  „Despre modul în care este scris acest eseu: a. nu există o tehnică a înregistrării ideilor în momentul lor culminant. Ideile 
sunt un mod de acţiune; b. contemplaţia este o formă postumă ideilor; c. actul scrisului este un act de rememorare, iar nu o 
acţiune, atunci când el se exercită în mod grav şi fundamental; d. ideile care vin în timpul scrisului sunt idei minore 
detestabile.   
II. A-ţi exprima în mod coherent o idee sau un sistem de idei înseamnă a face întrucâtva experienţa infernului ...  
a. a avea senzaţia că înţelegi ceva şi a trăi acest lucru pe care-l înţelegi; 
b. a uita în mod spontan ceea ce ai înţeles în secunda în care timpul înţelesului s-a consumat prin el însuşi; 
c. a încerca să-ţi aduci aminte ceea ce ai înţeles – iată calvarul; 
d. a reconstitui noţional ceea ce nu ţine de noţiune; 
e. comunicarea nu are o natură noţională. Mă refer la comunicarea trăită, iar nu la cea înţeleasă, care este de natură noţională. 
III. Luăm drept criteriu viteza luminii (didactic, bineînţeles) sau mai precis degradarea vitezei luminii, pentru a putea înţelege rolul 
organelor (discontinui) în alcătuirea mai generală a cunoaşterii. Şi, şi a conştiinţei. 
IV. Conştiinţa este independentă de organele de simţ. Organele de simţ nu a u rolul decât al unor antene sau, ca să facem o metaforă, ele 
nu sunt decât nişe coarne de cerb care împung aerul. Aerul împuns este un aer împuns. Dar aerul dintre coarnele cerbului, ce este el? 
Poate fi cunoscut, poate fi împuns? Cu alte cuvinte, poate fi dedus şi simţit? 
V. De la 300 000 km/sec dacă degenerăm sau degradăm viteza luminii, între viteza a şi viteza b, receptăm prin ochi spectrul. Scăzând 
în continuare viteza luminii, nu mai receptăm nimic. Într-o oarecare viteză mult scăzută, între baremul f şi baremul g, receptăm 
mirosurile; scăzând în continuare viteza luminii, urmează un hiatus, după care între limita p şi limita o, receptăm gustul. Scăzând în 
continuare viteza, în lungime de undă lentă, după o pauză avem senzaţia sonoră, apoi o pauză, iarăşi, vibraţie, pauză şi în fine ondula 
oprită, antilumina absolută: pipăitul. Evident, senzaţia de căldură se intercalează undeva, în această scară de degradare a luminii. 
VI. Tuturor acestor luări discontinui d e cunoaştere le corespund, în cazul omului, organe mai mult sau mai puţin bine structurate. În 
cazul vibraţiei şi al căldurii, precum şi în alte cazuri, cum ar fi cel al percepţiei vitezei – organe mai puţin formulate, difuze. 
VII. În cazul uman realitatea e percepută prin organe cu legătură discontinuă în aparenţă, dar într-o exactă scară a degenerescenţei 
vitezei luminii. 
VIII. Baudelaire mai întâi, mai apoi simboliştii, au resimţit acut, în pragul sentimentelor, absenţa unor organe structurate care să 
acopere hiatusul neînregistrat din degradarea luminii de la 300 000 km/sec. Ei au încercat să stabilească aşa-numitele corespondenţe 
între auz şi văz, miros şi gust etc.  Intuiţia lor a fost genială, dar expresia primitivă. Evident că a existat metafora (de la începutul 
literaturii), dar acum, pentru prima oară s-a încercat transmutarea ei într-o idee de fond. În numitul sunet alb, cum ar spune tehnicienii 
electricităţii. 
IX. Din acest punct de vedere, metafora, cuvântul nu au rolul comunicării, cât rolul de a complini discontinuitatea de percepţie a 
structurii umane. 
X. Înclinăm să credem că literatura îşi are la origine: a. încercarea de  a acoperi zonele neînregistrate senzorial ale naturii; b. dorinţa de a 
supravieţui prin cuvinte, dedusă din neputinţa de a supravieţui în mod direct,  prin sciziparitate; c. toate acestea, bineînţeles, în planul 
conştiinţei, adică în planul rupt de informaţia directă, oferită în planul care propulsează toate aceste informaţii în tendinţa unei cunoaşteri 
sferice anti- discontinui. 
XI.  Sentimentele pot fi interpretate ca forme vagi ale ideii sferice. 
XII. Ideea este, sau se poate formula în acest sens, ca o structură dedusă din informaţiile organelor structurate. 
XIII. Organele structurate şi informaţiile care sunt propulsate în conştiinţă dau naştere unei forme abstracte, structurate, şi anume 
noţiunii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



34 
 

XIV. Excesul de noţiune, neputinţa expresiei perfecte a noţiunii şi neputinţa structurii noţiunii de natură discontinuă, provenită din 
organele discontinui, atrag ideea sfericităţii şi, în planul sentimentelor, ea se reprezintă prin angoasă, prin faptul că sfericitatea realului nu 
este percepută continuu, datorită organelor reduse şi discontinui de informaţii provenite în conştiinţă de la organele de simţ. 
XV. Ideile coherente au un caracter discontinuu. Logica în sensul ei aristotelic, dar şi logica matematică modernă au un caracter coherent, 
dar discontinuu. Ele folosesc noţiuni şi idei atât în structura lor, cât şi în ideile cu un caracter discontinuu, cărora dimensiunea de timp le 
este propice, dar nu şi aceea de spaţiu. Ea este ceea ce denumim abstracţie. Tot ceea ce are numai abscisa timpului, dar nu şi ordonata 
spaţiului, poate fi numit abstract. 
XVI. Complinirea hiatusurilor, tradusă prin lipsa de informaţie în zona conştiinţei, care are drept abscisă şi ordonată noţiunea, pe de o 
parte, şi organele de simţ, pe de altă parte, se traduce prin sentiment. 
XVII. Sentimentele nu au coherenţă şi nici structură. În schimb, pe parcursul lor, ele sunt continui. Ele sunt anti-noţionale iar, în 
schimb, în planul ideii ele reprezintă ideile vagi. 
XVIII. Dacă în planul ideilor a este egal cu b, b egal cu c, deci a=c, în planul ideilor vagi a=b, a=c, dar c nu este egal cu b. 
XIX. Spre diferenţă de idei, care au o absenţă absolută a spaţiului şi care au un timp de scurgere obiectiv, numărabil, ideile vagi sunt 
predominate de spaţiu, iar timpul lor este de natură interioară, este un semitimp. 
XX. Necesitatea artei provine din rudimentaritatea fiziologiei umane. E o aspiraţie de evoluţie, dar în acelaşi timp e şi o limită. 
XXI. Spre diferenţă de idei şi în special spre diferenţă de ideile matematice, exprimate prin număr, ideea vagă se exprimă prin metafora 
antinoţională şi în afara numărului. 
XXII. Numărul reprezintă coherenţa absolută, generalizată sau putinţa de a fi generalizată în idee. Metafora de esenţă metalingvistică 
sau antimetalingvistică nu poate reprezenta nici un fel de număr, nu are caracterul numărului, iar prezenţa ei în conştiinţă este numai 
aceea a unei idei vagi. 
XXIII. Constituite din absenţe limitate sau interpolate de prezenţe (organele constituite, structurate), metaforele,  resimţite şi reîncadrate 
astfel, pot să deducă o idee, dar o idee vagă. 
XXIV. Cunoaşterea nu poate fi decât sferică. Structura umană nu are în mod natural posibilitatea unei cunoaşteri sferice. Sensul 
cunoaşterii este ideea absolută. Structura umană nu îngăduie decât idei structurate: dacă a=b şi b=c atunci a=c, dar, în acelaşi timp, ea 
este posesoarea miracolului ideilor vagi care tind să complinească cunoaşterea umană. Ideile vagi definite prin: dacă a=b şi dacă b=c, b nu 
este egal cu c. 
XXV. Cele două tipuri de idei – ideile coherente şi ideile vagi – se suprapun în mod simultan, contradicţia dintre cele două logici este o 
contradicţie în mişcare : tendinţa spre sferă. 
XXVI. Conştiinţa este u postulat. Ea nu este demonstrată în planul ideilor coherente, dar este sensibilă în planul ideilor vagi. 
XXVII. Estetica este expresia de vârf a conştiinţei. 
 

Cele 27 de fragmente sunt organizate pe două secvenţe eseistice (fragm. I - IX şi, 
respectiv, X – XXVII) conform criteriilor (sau, poetic numite: „duct”; în analiză, 
corespunzând simbolurilor a1-2) referitoare la „modul scrierii eseului”, şi anume: 
(a1)tehnica penetrării raportului „Real” vs. „Ideea de real”, referitoare la actul de 
cunoaştere (fragm. I) şi (a2)sursa, materia comunicării (fragm. X). Pentru acestea, sunt 
elaborate următoarele pretexte (în analiză, toate simbolurile b), corespunzătoare celor 
două criterii: pentru (a1) este (b1)contemplaţia e o tehnică post-noetică (fragm. I şi II); 
respectiv pentru (a2) este exprimat (b2)comunicarea (literară) „supravieţuieşte prin 
cuvânt” (fragm. X). Hiatusul creat între cunoaştere şi comunicare avertizează la impunerea 
unui interludiu despre stringenţa conştiinţei, completăm noi, poetice (numită metaforic 
„un ierbivor interior ierbii”, tema codului poetic din ultimul capitol al cercetării noastre). 
La nivelul conştiinţei artistice se prelucrează informaţiile din real în limbaj poetic: 
„conştiinţa este independentă de organele de simţ” (fragm IV, X– interludiu1). Sugestive sunt 
exprimările metaforice pentru dihotomia concret vs. abstract în numirea organelor de simţ 
faţă de conştiinţă: Organele de simţ nu a u rolul decât al unor antene sau, ca să facem o metaforă, ele 
nu sunt decât nişe coarne de cerb care împung aerul. Aerul împuns este un aer împuns. Dar aerul 
dintre coarnele cerbului, ce este el? Poate fi cunoscut, poate fi împuns? Cu alte cuvinte, poate fi 
dedus şi simţit? [IV] „Aerul dintre coarnele cerbului”, intervalul, acel hiatus creat printr-o 
cunoaştere discontinuă nu e altceva decât metafora pentru spaţialitatea şi temporalitatea în 
care conştiinţa îşi face simţită prezenţa, materializare (prelucrarea datelor despre real) 
înregistrată prin limbaj ca instrument de redare fie a gândirii în noţiuni („idei coherente”), fie  a 
gândirii în imagini („idei vagi”). Iar când acest „tulburător” indicibil se află: [...] la vama 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



35 
 

dintre gândirea în imagini şi gândirea în noţiuni” [1990, FP/ Tulburătorul „nu ştiu ce”: 
15], eseistul e convins că se manifestă cu adevărat conştiinţa poetică. 

Demonstraţia eseistică pentru R-TEXTUL propus spre analiză (moment al 
subiectului eseistic redat prin simbolurile tip c) este făcută de fiecare dată pe baza unor 
relaţii sau procese simultan petrecute.  
Notă. Menţionăm că interpretarea noastră nu se va abate de la vocea eseistică realmente 
poetică, chiar dacă sunt semnalate erori ştiinţifice. Modelul „fizic” este doar motiv de 
extrapolare al mecanismului cunoaşterii poetice ca proces, ca fenomen înregistrat 
progresiv, în trepte, etape. Astfel, în prima secvenţă eseistică (fragm. I – IX), pentru 
criteriul (a1) referitor la contemplaţie ca mod al cunoaşterii şi, adăugăm noi, ca mecanism 
al „discursivizării” [apud Greimas, Courtés, 1979: 197] are ca principiu simultaneitatea 
fenomenelor petrecute sub aspectul degradării („provocate”) a intensităţii luminii vs. rolul 
organului (uman) discontinuu de cunoaştere (fragm. V: c1  c5).  
Redăm schematic conţinutul fragmentelor V-VII. 
 

Interval „intensional”     cunoaştere discontinuă 
 provocat   ... prin...  
a-b   văz[c1]            ut pictura poesis  

    hiatus 
f-g   mirosuri[c2] 
     hiatus               simbolism[c6] 
p-o    gust[c3] 
     hiatus 
....   son(sunet)[c4]              ut musica poesis 
     hiatus: vibraţie 
....   pipăit (tactil)[c5] 
     „căldură”              sentiment(e)[b1.2 ] 
 
metafora „revelatorie”[d1]  „poezia pulsatorie” [1985, Antimetafizica: 263-304] 
 
Inferenţele pe care le putem face ar fi spre definirea conceptului modern de 

poezie, cărora nu le sunt străine sintagmele „ut pictura poesis” şi „ut musica poesis”. „Căldura”, 
metonimica exprimare stănesciană a  „sentimentului” (fragm. V-VIII) care umple cu sens 
intervalul, aceste „hiatus”-uri în cunoaşterea discontinuă, constituie următorul pretext 
(b1.1.) asociat de astă dată raţionamentelor c1  c5 (fragm. V): „[...] pragul sentimentelor, 
absenţa unor organe structurate care să acopere hiatusul neînregistrat din degradarea luminii de la 300 
000 km/sec.” [VIII] 

Intuiţia simboliştilor de a descoperi „corespondenţe” între modurile de cunoaştere, 
de receptare a realului (pe baza sinesteziei) „a fost genială, dar, continuă eseistul, expresia, 
primitivă”. Eşecul „tehnicii” simboliste se explică prin conversiunea forţată a metaforei 
din planul conţinutului în planul expresiei [c6]. Scrie Nichita Stănescu: „Evident că a existat 
metafora (de la începutul literaturii), dar acum, pentru prima oară s-a încercat transmutarea ei 
într-o idee de fond. În numitul sunet alb[...].” [VIII] 

Conceptul tehnic de „poezie pulsatorie” asupra căruia va insista eseistul în 
Antimetafizica [1985: 263-304] va impune prezenţa conştiinţei poetice, care ia în discuţie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



36 
 

metafora. Tehnica simbolistă va fi de fapt concluzia[d1] referitoare la „modul scrierii 
acestui eseu”, care se dovedeşte a fi un discurs metapoetic, şi anume: natura discontinuă 
a cunoaşterii la nivelul organelor de simţ (fragm. IX). Epilogul la această dintâi secvenţă 
eseistică a discursului metapoetic se amână pentru secvenţa următoare. 

Secvenţa a doua (fragm. X – XXVII) propune criteriul [a2]: sursa comunicării 
literare. Pretextul [b2], corespunzător acestui criteriu va fi formulat, bineînţeles, în 
contextul limbajului poetic reprezentat prin cuvânt sentiment > metaforă (fragm. X). Şi 
aici e prezentă conştiinţa ... poetică ca adnotare la comunicarea literară, limbajul poetic: în 
interludiu1 (fragm. X). Se înţelege că e aceeaşi conştiinţă aflată şi în prima secvenţă 
eseistică referitoare la tehnica scrierii poetice (fragm IV). 

Raţionamentele acţionate prin demonstraţia eseistică pentru „cunoaşterea sferică 
anti-discontinuă” (fragm. X, XIV) sunt: sentimentul [c7]: „Sentimentele pot fi interpretate ca 
forme vagi ale ideii sferice [XI]; ideea sferică [c8] (XII), dihotomia idei coerente vs. idei vagi 
[c9](XIII, XIX] motivată prin [c10]dihotomia abstract vs concret (XV).  

Raţionamentul[c11], ce decurge de aici, şi anume (XVI, XVII), individualizarea 
sentimentului [cf codul poetic din O viziune a sentimentelor, 1964], va fi raportat la pretextul 
[b2.1]: arta ca limbaj al viitorului: „Necesitatea artei provine din rudimentaritatea fiziologiei umane. 
Este o aspiraţie de evoluţie, dar [...] şi o limită” [XX]. De aici, se vor formula propoziţii pentru 
raţionamentul final al „cunoaşterii sferice”[c12], pledoarie făcută prin medierea naturii 
metaforice  a comunicării literare (limbajul poetic) (XX XXI, XXIV): „Cunoaşterea nu poate 
fi decât sferică. Structura umană nu are în mod natural posibilitatea unei cunoaşteri sferice. Sensul 
cunoaşterii este ideea absolută.” [XXIV]. Prin simultaneitatea, suprapunerea ideilor coerente şi 
vagi la nivelul limbajului metaforic, se tinde spre o cunoaştere continuă, sferică: „Cele două 
tipuri de idei – ideile coherente şi ideile vagi – se suprapun în mod simultan, contradicţia dintre cele două 
logici este o contradicţie în mişcare : tendinţa spre sferă.” [XXV] 

Concluzia eseistică[d1] înregistrează metafora ca diferenţă specifică pentru 
comunicarea literară (XXII, XXIII) prin înscrierea cuvântului poetic în spaţiul guvernat de 
„Lux & Logos”, principiu şi instrument, cunoaştere şi comunicare continuă: „Metafora de 
esenţă metalingvistică sau antimetalingvistică nu poate reprezenta nici un fel de număr, nu are caracterul 
numărului, iar prezenţa ei în conştiinţă este numai aceea a unei idei vagi. [XXII] Constituite din absenţe 
limitate sau interpolate de prezenţe (organele constituite, structurate), metaforele,  resimţite şi reîncadrate 
astfel, pot să deducă o idee, dar o idee vagă.” [XXIII] Astfel, prin rolul complinirii cu sens al 
metaforei (relaţionată cu sentimentul) se anunţă un alt pretext, prezent ca inferenţă, dar 
activ în alt eseu: „Câmpul gravitaţional al artei este – pentru mine - poezia[...] Poezia,[...] sub o 
miriadă de forme, e însuşi câmpul gravitaţional al cunoaşterii[...] Fără poezie, omul nu s-ar 
distinge de neant.” [1990: FP / Nevoia de artă: 62; 63] 

Analiza pe care o vom face la nivelul codului retoric va reţine primatul metaforei 
metonimiei, alegoriei şi al paradoxului între metabole, observaţie prin care vom pleda 
pentru discursul metapoetic stănescian materializat nu doar prin opera poetică [cf Şt. 
Mincu, 1991; Mihăilă, SCL, 1992/6; 1993/1-2], ci şi prin opera eseistică. 

Prin fragmentul XXVI se revine la acelaşi interludiu1 asupra conştiinţei: 
„Conştiinţa este un postulat”... şi nu accidental se vorbeşte despre conştiinţa artistică: „Ea nu 
este demonstrată în planul ideilor coherente, dar este sensibilă în planul ideilor vagi.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



37 
 

În epilog [e1] autorul eseului propune un nou subiect: „Estetica este expresia de vârf a 
conştiinţei.” [XXVII]. Dar conştiinţa? Ce semnificaţii ne rezervă  conştiinţa poetică? E 
chestiunea pe care vom încerca să o analizăm în codul poetic [capitolul IV.2]. 

Plecând de la arhitectura discursivă a eseului [Chiorean,  2006: II, 92-182], pentru 
R-Text1 (discurs eseistic Logica ideilor vagi), obţinem reprezentarea grafică a structurii 
discursive pe momentele subiectului - criteriu sau „duct”(lexem al limbajului metapoetic), 
pretext, demonstraţie eseistică, concluzie (eseistică), epilog şi interludiu:  
 
R- TEXT1: Logica ideilor vagi 
Secvenţele I-IX 
a1  b1  c1 
       interludiu1 c2 
   c3 
   c4 

c5 + b1..1.  c6  d1  ....  
 
Secvenţele X - XXVII 
a2  b2   c7 
       interludiu1 c8 
         c9 
         c10 
                         c11 + b2..1  c12  d1  ....  e1   R-TEXT n  an  
      interludiu1 

Simbolurile folosite le explicăm în „legenda”(de mai jos) complinită prin raportarea 
la obiectele imediat, dinamic şi final, proces semiozic în care s-a ţinut cont de dihotomia real vs. 
ideea de real [apud Stănescu, 1990: 94-100; 334-336], concepte vehiculate frecvent în 
estetică (obiecte vs. transobiecte) şi filosofie (mulţimea obiectelor din lumea reală  numite 
„faneron” vs. mulţimea constructelor).  
R-TEXT1 = LUME discursivă (discurs eseistic: Oi dintr-un R-Text0, sau text-
„gazdă”) 
a = criteriu sau „duct”  Ii (feeling) raportat la Ideea de real -->Otextual: Oi  
b = pretext  Id (abductiv) raportat la RealOtextual: Od 
c = demonstraţie eseistică (raţionamente) If1 (abductiv), If2 (inductiv) vizând 
relaţia Ideea de real vs. Real Otextuale: Oi vs. Od 
d = concluzie If3 (deductiv) raportat la Ideea de real sau ARTĂ Otextual: Oi  
e = epilog Ifn Otextual: Oin  … duct = an  Iin (feeling)  Otextual: Oin 
-...  tendinţa spre SFERĂ  inventarea unui organ de cunoaştere continuă 
şi comunicare: organul poeziei 
Folosind o parafrază lineară la reprezentarea deledalleană [Deledalle, 1985: 50-51], putem 
vizualiza procesul semiozic la nivelul discursului eseistic R-TEXT1, Secvenţele I-IX 
astfel: 
R - TEXT1/ LUME discursivă: [a1] Iia (feeling)- Otextual: Oia 
[b1] Ida (abductiv)- Otextual: Oda 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



38 
 

[c1] If1a (abductiv), If2a (inductiv) - Otextuale: Oia vs. Oda 
[c2] If1b (abductiv), If2b (inductiv) - Otextuale: Oib vs.  Odb  
[c3] If1c (abductiv), If2c (inductiv) - Otextuale: Oic vs.  Odc 
[c4] If1d (abductiv), If2d (inductiv) - Otextuale: Oid vs.  Odd+ [b2] Idb 
(abductiv)- Otextual: Ode  

[interludiu1]    
[c5]  If1e (abductiv), If2e (inductiv) - Otextuale: Oie vs.  Ode 
[c6] If1f  (abductiv), If2f  (inductiv) - Otextuale: Oif vs.  Odf 
[c7] If1g (abductiv),If2g (inductiv)- Otextuale: Oig vs.  Odg + [b3] Idc 
(abductiv)- Otextual: Odg  

[interludiu2]    
[c8] If1h (abductiv), If2h (inductiv) - Otextuale: Oih vs.  Odh  
[d1] If3a (deductiv) -Otextual: Oib 
[e1]  If3n - Otextual: Oin … 
[an] Iin (feeling)- Otextual: Oin ... R-TEXTE sau LUMI ... discursive 

În desfăşurare, procesul semiozic eseistic ar corespunde următorului imaginar pe 
care îl considerăm model semiozic relaţional: 
[Ii1 Id1a- 1n  If1a - 1n, If2a- 2n, If3a-3n]...[If3n--> Iin--> Idn If1n, If2n, If3n .... 
Iin+1] 

 
 
 
R1-LUME   [Oia-n Oda-n]  ....     Rn-LUMI   [OinObn] 
Notă. Folosirea indicelui numeric (1) îşi are explicaţia în compoziţia discursivă a genului 
eseistic, şi anume amintim că, fiind „un act de rememorare a ideilor”, contemplaţia se 
defineşte ca fenomen post-noetic. Prin urmare, acest R-TEXT1, numit Logica ideilor vagi, se 
complineşte ca discurs metapoetic cu  alte R-TEXTEn.   
  Textualitatea [T] (echivalentă cu Interpretantul imediat, Ii) propune o percepere 
a textului „în trepte” corespunzătoare comunicativităţii (intenţionalitatea, acceptabilitatea, 
situaţionalitatea), referenţialităţii (coerenţa, intertextualitatea), respectiv succesivităţii 
(coeziunea, informativitatea). Se pare că, validându-se aceste trepte în lectură, se poate 
stabili existenţa unui „text bine-format” şi nu mai rămâne decât să se insiste pe modelul 
semanticii logice [Vasiliu, 1990], o semantică referenţială cu două componente: 
extensională (perspectivă) şi intensională (prospecţiune; retrospectivă), evidentă la nivelul 
discursului eseistic prin activitatea temporală a secvenţei verbale (sau grupului verbal).  

 (Re)Lectura discursului eseistic apelează la un cadru pragmatic ce presupune 
existenţa actanţilor, scriptor şi cititor, dublat fiecare de cel puţin doi interpretanţi: unul 
imediat, altul, final. Interpretantul imediat (Ii) devine principiul de bază al funcţionării 
textuale coincident cu semnificanţa textuală sau, mai simplu, cu textualitatea, definită prin 
coerenţă [cf Vasiliu, 1990: 115-117]. Logica şi coerenţa seriei Id1--> Idn asigură 
coeziunea discursului eseistic, astfel încât interpretantul final (If1-->Ifn) să fie înţeles ca 
disponibilităţi interpretative ale aceluiaşi obiect din mai multe criterii sau „ducturi” [Iin], 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



39 
 

instituindu-se ca principal factor în lectura eseului, mostră de arhitectură discursivă „în 
constelaţie”13

Culminaţia eseistică va fi dovedită printr-un corolar concluzionat de interpretantul 
logic [If] – bineînţelesul, reprezentarea semnului în conştiinţa vorbitorului (gândirea în 
imagini): „[Ioachim zise] Cuvântul mai are şi un înţeles al lucrurilor şi acesta este 
bineînţelesul 

.  
Că discursul metapoetic angajează în comunicare cuvântul poetic nu este o 

întâmplare, odată ce Nichita Stănescu afirma: „Cuvântul e sfera care se contemplă pe 
sine!” [1990, FP / Despre cuvinte şi limbaj: 26] 

Ca secvenţă textuală, „fapt de sine mişcător”, cuvântul surprinde prin agilitatea 
interpretanţilor. La nivelul eseului Scrisori de dragoste sau înserare de seară [1990, FP: 327- 333] 
e semnificativ aportul interpretantului emoţional [Ii] care selectează ideea de real pe care 
o relaţionează cu ... un punct de vedere, declanşator într-un pretext al unui posibil 
experiment, sens textual antrenat de interpretantul dinamic [seria Id] - înţelesul: „Ioachim 
zise: Cuvântul are un înţeles al lui propriu şi acesta este înţelesul” 

14

Maestrul pregăteşte un feed-back spre întemeierea sensului textual: „Ioachim 
întrebă: Ce este acela semnul amândurora, adică şi al lucrurilor şi al cuvintelor deodată?” .. şi 
răspunsul aşteptat . „Toma răspunse: El este trecerea stândă locului, locul mişcării dinlăuntru, 
adică semnul.” ... se  referă la sensul hiperdens al discursului, adică sensul metaforic

” 
Interpretantul logic are un „final” doar pentru criteriul iniţial, sugerând cu 

generozitate o deschidere semantică spre alte interpretări incita(n)te de / prin alte criterii, 
întemeiate pe alţi interpretanţi. Căci „bineînţelesul” poate fi devierea de la „înţeles”, 
matrice, în funcţie de contextul în care este prezent semnul, dar şi în funcţie de conştiinţa 
vorbitorului. Şi iată activ interpretantul emoţional – mirarea - , cel de a cărui opţiune 
selectivă se ţine cont: „Ioachim zise: Lucrurile nu sunt de înţeles, dar ele pot stârni mirare prin 
cuvântul care le numeşte.”     

Caracterul tripartit al semiozei este de natură dialectică – e ca şi cum s-ar institui o 
corespondenţă la nivelul interpretării, fiecare interpretant avându-şi un rol în semioza 
textuală. În construirea sensului sunt implicaţi doi actanţi: constructorul, Amfion, Dedal 
sau, aici, Ioachim, ipostaze ale scriptorului şi ... (presupus!) cititorul-implicat, Toma, 
discipolul care, convins de arta maestrului, va formula teorema sensului hiperdens: „Toma 
răspunse: Cuvintele şi lucrurile sunt totuna şi ele nu pot fi dezîmbrăţişate decât prin semnul 
amândurora.”   

15. 
Activându-se interpretantul logic, nu întârzie remarca referitoare la corporalitatea 
cuvântului: „Toma mai adaugă: Semnul e singurul care este în afară. El este dezîmbrăţişarea 
cuvântului cu lucrul cuvântat.”// „Ioachim zise: De la o vreme se face tot mai frig, dar albul zăpezilor 
nu se arată şi nici negrul urmelor labelor de lup tras spre munte. Într-adevăr!” Replica maestrului 
am putea-o aprecia drept remă16

                                                           
13  Vezi Luminiţa Chiorean,  vol. I. Arhitectura eseului poetic stănescian, Cap II. 3.3. Arhitectura discursului 
eseistic, 2006, Ed. UPM, Tg Mureş, pp. 164-182 & Anexa 5, p. 188 
14  Într-o semantică accesibilă cititorului, gândim înţelesul şi bineînţelesul ca revenind denotaţiei şi conotaţiei: 
sensul denotativ corelat cu obiectul direct, prin Id, iar conotaţia/ conotaţiile veninde dinspre obiectul imediat, 
prin interpretările unor If... şi Ii! 
15  Anexa 2  [Chiorean, 2006: 144] 
16  Rema constă în posibilitatea continuării tematice printr-o inferenţă propusă de semnul de tip rematic pentru 
interpretant: un semn de posibilitate calitativă [cf Vlad] 

 la sensul poetic. După judecata interpretantului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



40 
 

emoţional, textul se particularizează semiotic: text-discursul eseistic propune 
interpretantul poetic prin medierea codului retoric (metonimie, alegorie, paradox). 

Rezumăm procesul semiozic asupra metalimbajului: R-textul a fost redat ca suport 
discursiv pentru motivaţia interpretanţilor; Obiect imediat: cuvântul;Obiect dinamic: 
metalimbaj ; limbaj metapoetic 
[Ii1] Cuvântul e definit prin lexemele „înţeles” şi „bineînţeles”. 
[Id1]:„înţelesul” corespunde sensului propriu, denotaţiei, iar „bineînţelesul” este relaţionat 
cu obiectul (lucrul) numit, deci corespunde conotaţiei. Lexemele validează, cotextual şi 
contextual, natura cuvântului, prin funcţiile conativă, fatică, respectiv metaforică.  
Observaţie: lexemele au ca referinţă sensul, semnificaţia, neraportându-se la expresie. Deci 
nu vom accepta interpretarea structurii dihotomice a cuvântului.  
[Id1]: „înţelesul” e referinţă pentru Obiectului imediat; bineînţelesul, pentru Obiectul 
dinamic. 
[Ii2] Cuvintele şi lucrurile(obiectele) comunică contextual (simultaneitatea semnului 
lingvistic cu obiectul numit) 
[Id2] Simultaneitatea se explică prin sensul contextual: conotaţia în context situaţional. 
[Id2] „Semnul e în afară”, aşteptând funcţionarea într-un context dat cu o anume 
conotaţie. 
[If] Se propune o remă la sensul fiinţial prin medierea codului retoric: limbaj metapoetic. 
Concluzie: Interpretantul logic confirmă metalimbajul pe fiecare nivel:[1] metacuvânt; 
[2]metalimbaj;[3]limbaj metapoetic (metatext). În interpretarea discursului, am ţinut cont 
de coerenţă, referenţialitate şi coeziune, indici de organizare a sensului textual. 

 
Bibliografie 
Bibliografie de autor: Nichita Stănescu 
 Antimetafizica. Nichita Stănescu însoţit de Aurelian Titu Dumitrescu, 1985, Ed. Cartea 
Românească. 
Fiziologia poeziei, 1990, ediţie de Al Condeescu, Ed. Cartea Românească.  
Răzgândiri. Eseuri inedite scrise în ultimele 12 zile (28 nov-9 dec 1983), publicate în rev. 
Secolul XX, nr. 289-290-291, Buc., 1985 
Bibliografie critică 
Chiorean, Luminiţa, 2006, Arhitectura eseului poetic stănescian, Ed. Universităţii „Petru Maior” 
din Tg. Mureş. 
Eco, Umberto, 1990; 1996, Limitele interpretării, traducere de Ştefania Mincu şi Daniela 
Bucşă, ediţie sub îngrijirea lui Ştefan Collini; traducere de Ştefania Mincu, Pontica. 
Greimas, Algirdas Julien; Courtés, Joseph, 1979, Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie 
du langage, Hachette, Paris. 
Neţ, Mariana, 2002, Literature, Strategies, and Metalanguage. A semiotzic Approach, ÖGS/ ISSS, 
Wien. 
Mihăilă, Ecaterina, 1992, „Limbajul ca obiect al poeziei la Nichita Stănescu”(I), în SCL, 
XLIII, nr. 6, Buc., pp. 545-557. 
Mihăilă, Ecaterina, 1993, „Limbajul ca obiect al poeziei la Nichita Stănescu”(II), în SCL, 
XLIV, nr. 1, Bucureşti, pp. 3-13 
Mihăilă, Ecaterina, 1993, „Limbajul ca obiect al poeziei la Nichita Stănescu”(III), în SCL, 
XLIV, nr. 2, Buc., pp. 89-100. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior



41 
 

Mincu, Ştefania, 1991, Nichita Stănescu. Între poesis şi poiein, Ed Eminescu. 
Moeschler, Jacques, Reboul, Anne, 1994; 1999, Dicţionar enciclopedic de pragmatică, coord. C. 
Vlad şi L. Pop, Echinox. 
Peirce, Charles Sanders, 1990, Semnificaţie şi acţiune, prefaţa: Andrei Marga, traducere de 
Delia Marga, Humanitas. 
Vlad, Carmen, 2000, Textul aisberg, Ed. Casa Cărţii de Ştiinţă. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:36:06 UTC)
BDD-A2868 © 2013 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

