ION HELIADE RADULESCU. ONTOLOGIE TRINITAIRE ET
IMPLICATIONS ARITHMOLOGIQUES

Dorin STEFANESCU!
Abstract

The paper presents lon Heliade Ridulescu’s thought — as it appears in his theoretical writings The
Equilibrinm between antitheses, The Critical Universal History and The Biblicals — about the nature of the relation
between dualism and triadism in its multiple hypostases. The constant progression of the duality towards a
triadic ontological form begins with the discussion about the theory of the point and that of the line,
before finding its accomplishment in the triad, usually a triangle. Aspect that makes possible a comparative
study concerning the Pythagorean implications, an arithmological background integrated in the horizon of
a superior, enlightened, eclecticism.

Keywords: Heliade Réddulescu, dualism, trinitarism, Pythagoreism, mystic triangle

Le dualisme professé par Heliade — tel qu’il est exposé dans ses ceuvres théoriques
L Equilibre entre les antithéses ou 'Esprit et la matiere (1859-1869), L ’Histoire critique universelle (t.
I, 1892 ; t. 11, 1893) et Les Bibligues (1859) — s’intégre organiquement dans une conception
trinitaire. Le dualisme gppose toujours deux termes disparates, entre lesquels il ne saurait
exister aucun accord (polarité = adversité) ; par contre, la dualité naturelle créatrice de
triade existe dans un permanent état de dialogne entre des termes corrélatifs (polarité =
complémentarité). Repoussant l'unité simple ou le systeme monadique formé de dualités
monstrueuses ou chimériques, Heliade n’accepte que la dualité naturelle, dont les termes
réciproquement complétés créent un résultat, en tant que troisiéme terme supérieur aux
autres deux dont il réalise la synthese. De sorte que ce n’est pas seulement I'unitarisme qui
est dépassé vers le dualisme, mais le dualisme lui-méme doit se parfaire dans le triadisme,
selon une conception dialectique : « Certains qui s’appellent wnztariens n’ont reconnu qu’un
principe, un seul point, avec lequel ils n’ont pu étre que stationnaires. D’autres en
reconnaissant les deux principes et en s’appelant dualistes avec la seule dualité n’ont tiré
qu’une ligne (...). Mais a mesure que la science humaine est arrivée a former et a
reconnaitre le triangle, de triangle en triangle I'esprit humain a pu parcourir I'univers
jusqu’au triangle universel ».2 La science supérieure, élargie et multiforme est la seule
capable de reconnaitre le mode¢le trinitaire du monde, fondé sur le schéma dialectique actif
— passif — résultat. C’est « la véritable science trinitaire » qui contient « une loi universelle
et éternelle », celle du rapport non antagonique entre la maticre et 'esprit. Le dualisme
traditionnel, ou deux principes se trouvent en opposition permanente, est nuancé par

Iintroduction des qualifications supplémentaires, comme par exemple celle —

! Assoc. Prof., PhD., Petru Maior University, Targu-Mures.
2 ’Histoire critique universelle, t. I, Bucarest, 1892, p. 37.

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)



fondamentale — de Dexistence (de linfinité) et de linexistence (de la finitude) qui
caractérisent, 'une le terme réel, et Pautre le terme irréel des dualités mentionnées. Aussi
se réduisent-elles, en dernicre instance, a des monismes dogmatiques ou a des unités
simples, coagulés autour du seul principe marqué de positivité.

Il n’est pas sans intérét de faire appel au probléme des paradigmes pythagoriciens
de la pensée d’Heliade afin de détailler quelques implications arithmologiques (plutot
géométriques) présentes dans laffirmation citée plus haut, et qui ouvrent ’horizon d’une
intéressante doctrine du point (« aucune ligne ») et des trois aspects de la /Zgne : ligne en
arriere, ligne d'un coté et ligne en avant. « Demandez a n’importe quel mathématicien s’il peut
tirer une ligne a 'aide d’un point seul » ; « avec un seul point on reste immobile », constate
Heliade, en ajoutant: « disons que I’humanité simple est un point mathématique. Que
peut faire un géometre, un mathématicien, un homme ordinaire d’un seul point? Il ne
peut tirer ou former aucune ligne ».> Le point est donc le lieu de 'immobilité ou, plutot, le
non lieu solitaire dont rien ne semble découler, puisque lui-méme, pris en soi, n’est que
I'un qui se suffit a soi. Pour les pythagoriciens, le point est 'Un, monade indivisible et
pourtant génératrice de la série des nombres, principe parfait, «le commencement » des
choses. Pour Heliade, le point correspond au moment représenté par la dualité
monstrueuse, une fausse dyade qui se réduit en fait a une unité simple, monadique, 'un
des termes annihilant 'autre. L’unité ainsi créée est destructrice, la dualité se supprimant
elle-méme. Dans toute unité, y compris 'unité ponctuelle, agit la tension d’une dualité
réprimée, un rapport antithétique refoulé. Cest pourquoi le point reste sur place, puisqu’il
tient sur place toute épreuve de disloquer quoique ce soit. Concernant la correspondance
entre le point et la dualité monstrueuse, Heliade affirme : « Les dualités monstrueuses
ayant deux points positifs forment une /gne, mais en arriére ».* On a affaire a une fluxion du
point vers la réalisation d’une unité linéaire régressive, une créativité négative qui suppose
le retrait de la ligne en elle-méme vers le point de départ. Il s’agit d’une ligne qui nie sa
propre existence, en régressant vers 1’état ponctuel, qui se résorbe, par I'absorption du
terme subordonné, dans une unité dont la structure hiérarchisée (asymétrique) est le
résultat d’une involution. Théorie point étrangere, selon Heliade, a celle des « chutes »
successives qui marquent l'histoire universelle.

Mais sans la possibilité de générer d’autres formes de lexistence numérique
(géométrique), le point se verrait obligé de se désintégrer, 'unité simple étant « égale au
rien ». Afin d’éviter une telle perspective, I'unité ponctuelle — caractérisée par I'inertie et la
conservation pure — ne se meut pas, mais met en mouvement, comme une sorte
d’impulsion statique du mouvement : «le point est une unité qui a position ».> Cest la
bien connue fluxion du point, moment dynamique générateur qui correspond a son
déroulement linéaire, tel qu’il apparait dans la doctrine pythagoricienne ; « un corps solide

construit d’un seul point, et ce point, soumis a une fluxion, paracheve le plan ».¢ Une /igne

® L’Equilibre entre les antithéses ou I’Esprit et la matiére, Bucarest, 1859-1869, pp. 12, 328.
* Ibidem, p. 16.

3 Aristote, De anima | (A), 4, 409a 4.

® Sexte I’Empirique, Adversus mathematicos, I, 281.

22

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)



simple est I'extension dyadique du point, limitée par le nombre fini de points ou bien
poussée dans l'infini du principe pair (infinité de points) : « Pendant que la dyade est la
premicre extension (car d’abord I'unité se détend en dyade...), si on définit (...) /a ligne, on
ne doit pas 'appeler ‘la quantité qui trouve son extension dans une seule dimension’, mais
C’est justement la lighe qui est la premicre extension».” Comme l'une des figures
primordiales, la ligne est elle-méme extension, mouvement du point. Par conséquent,
quant a la définition qu’on donne a la ligne droite, on n’a pas affaire seulement avec le
chemin le plus court entre deux points, mais justement avec les transformations du point,
avec les accumulations qui ont engendré plus tard le paradoxe de Zénon.® Et parce que
«la définition de la ligne résulte de la notion de dexux® — la dyade étant la ligne en soi — la
ligne est une dualité figurant le rapport qui relie (ou plutdt défze) 'unité et la partie : « mais
avec une ligne — dit Heliade — quelqu’un ne peut mesurer que la longueur vers ou il se
rend ; d’une ligne seule on n’a pas assez, on ne peut pas mesurer I’espace ; avec une ligne
quelqu’un est seulement d’un c6t¢ ».1° La fluxion du point sous la forme de la ligne instaure
une limitation de espace, une détermination des oppositions. A premiére vue, la ligne
correspondrait aux dualités chimériques, structures ou les éléments antithétiques sont
disposés d’une maniere concentrique conformément a une hiérarchie ontologique
déviante (différente, somme toute, de la hiérarchie absorbante spécifique aux dualités
monstrueuses, bien que les deux soient créatrices d’asymétries) : « D un ct¢ seulement, on
risque de perdre ’équilibre », et cela parce que « d’'un c6té ce n’est toujours que dun
coOté », a savoir d'un sex/ c6té de la ligne. Ce qui veut dire que «les dualités chimériques ne
forment pas de ligne puisqu’elles n’ont qu’un seul point positif ».!! La positivité de ce
point est assurée par 'Existence, tandis que le soi-disant point négatif est marqué de Non-
existence ; 'opposition s’instaure entre une présence et une absence, entre un point et un
contrepoint asymétrique. Mais celui-ci n’existe pas ez soi; on n’a affaire ni avec une
présence-en-soi et ni avec une absence-en-soi; chacun a part existe comme terme
antithétique en fonction de lexistence ou de linexistence de l'autre. Par conséquent,
I’Existence ne représente une présence gzopposée a la Non-existence, de méme que la
Non-existence n’est absence gz’ opposée a une Existence. La tension créée entre un Tout
et un Rien (entre I'étre et le non-étre) définit la spécificité des dualités chimériques
(concentriques). Mais et le Rien et I'absence existent en tant que limites de Iexistant, de
méme que le Tout ou la présence existent en tant qu’existences limitées. Il en résulte que la
lighe qui part d’'une présence (par exemple de I’étre du bien) trouve a son bout une
absence (le non-étre du mal), en se dissolvant dans sa propre limite ou dans sa propre
décentralisation. La ligne est la voie qui traverse cet espace intermédiaire entre deux
régimes ontologiques opposés, mais c’est une ligne qui, 2 mesure qu’elle avance, se perd

’ Alexandros, Commentaire & « La Métaphysique », 512, 37. Cf. Filosofia greacd pdna la Platon [La
philosophie grecque jusqu’a Platon], vol. 1, partea a 2-a, Ed. Stiintificd si Enciclopedica, Bucuresti, 1979,
p. 119.

® Ibidem, p. 118.

% Aristote, La Métaphysique, VII (Z), 11, 1036 b.

10 *Equilibre entre les antithéses..., I’édition citée, p. 12.

Y Ibidem, p. 16.

23

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)



dans le néant, se pointille de plus en plus faiblement dans le désert méme de son bout
jamais atteint. La ligne d’un coté, spécifique aux dualités chimériques, trace une route qui ne
mene nulle part ou, dans le meilleur des cas, mene en arriere vers son point de départ.

«Mais les dualités naturelles forment une /gne en avant; leurs termes, en se
rencontrant face a face dans un point de contact, produisent un effet naturel (...) et
formant une #rinité, forment un triangle et le progrés commence ».12 Si, rapportée a I'unité
simple du point, maintenant « la dualité est quelque chose », c’est parce qu’ «il y a deux
termes, deux points dont on peut tirer une lighe, un mouvement en avant ou en arriere.
Et si ces deux termes sont positifs, a savoir s’ils existent tous les deux, et I'un est
P'accomplissement de l'autre, alors la ligne se fait en avant, c’est-a-dire cette dyade produit
quelque chose ».1? Ce produit de I'unité composée réalise le progres et dans son acception
de résultat qualitatif des significations gnoséologiques, et dans celle d’expression du
devenir ontologique. L’essor du connaitre et de DPétre n’est possible que par un
mouvement qui part de la conservation de I'unité ponctuelle réelle, en s’accomplissant en
route, suivant la spirale du progres vers 'idéalité et la perfection (la perfection absolue se
trouvant non dans le vide d’'un bout inaccessible, mais « au bout des bouts », a savoir
«dans Pillimité ») : « La conservation est donc le point de départ du connu d’ou 'on se
meut en chaque génération vers le progres ou la perfectibilité, qui est 'inconnu ou I'idéal
désiré. (...) Le progres étant une propriété de Uesprit, il ne peut pas se faire connaitre s’il
ne se manifeste pas a travers 'amélioration matérielle qui tient des sens. Le progres est
I'idéal, 1a conservation est le réel ».14

Par conséquent, la ligne qui se retire en soi (/gne en arriere) et la ligne qui se perd
dans I’absence de soi (ligne d’'un cité) présentent deux modalités de 'espace de lutter contre
des projets imaginaires. Quant a la ligne qui passe au-dela de sa propre absence (lgne en
avani), et qui réussit a imposer une présence la ou I'infini avoisine le fini, en établissant
dans cet espace de rencontre un point de contact avec la ligne issue du terme contraire,
elle réalise « une trinité, un triangle qui est la mesure par laquelle on mesure 'univers », « le
triangle avec lequel on peut mesurer 'espace ou I'univers ».1> Cette double cause, émanée
par la structure duale réciproque, créée un effet unique et naturel, un résultat
qualitativement supérieur aux causes qui 'ont produit : « Dans chaque trinité on voit deux
principes ou causes ; I'une Aczive et Pautre Passive et un Résultat, un produit de ces deux
causes », et « si, par conséquent, le résultat de deux termes des dualités naturelles n’est pas
plus grand que la ligne qui se forme entre ’Actif et le Passif, alors il n’y a pas de trinité, et
de progres non plus ».10 L’extension de la lighe donne donc naissance a une nouvelle
unité, /la triade, identifiée au chiffre trois, qui représente dans la conception

12 Ibidem, p. 17.

'3 Ibidem, p. 328.

¥ Ibidem, p. 278.

!> Ibidem, p. 329. Cf. aussi Les Bibliques ou notices historiques, philosophiques, religieuses et politiques sur la
Bible, Paris, 1859, p. 13.

8| *Equilibre entre les antithéses..., I’édition citée, pp. 14, 15. « De la communion entre deux étres, A et
B, hétérogenes et paralleles, il en est toujours sorti un troisieme étre qui n’est ni A, ni B » (L’Histoire
critique universelle, t. I, I’édition citée, pp. 36-37).

24

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)



pythagoricienne le premier nombre impair et parfait. « Le tout (0 pan) et toutes les choses
(o panta) — dit Aristote — sont définis par les trois notions ; car la fin, le milieu et le
commencement ont le nombre du tout ; ces notions forment le nombre de /z #riade ».17
« Chacun des éléments de la triade — commente Mihai Nasta dans les notes a Pythagore —
symbolise effectivement un moment de la génération des choses. La monade comme unité
était le principe parfait, le commencement’ considéré parfois au dehors de la série des
nombres. La dyade était (...) le principe de I'illimité, qui, avec 'unité, générait la série des
nombres, mais, en méme temps, selon 'optique traditionnelle, symbolisait ‘le milieu, plus
important méme que le tout’ (proverbe cité par Hésiode). Trois avec I'Un formait un
couple de nombres primes, en limitant de la sorte parfaitement l'indétermination de la
dyade. On achevait ainsi, par la triade, ’équilibre du tout con¢u comme I’U parfait ».18

La conception d’Heliade reste la méme en ce qui concerne Iéquilibre entre les
antitheses qui se manifeste en tant que systeme trinitaire.!” La triade modele de ce systeme
est la triade Esprit (actif) — Matiere (passif) — Création ou Univers (résultat). Le résultat
apparait comme produit d’une double cause formée du principe actif et du principe passif,
cause qui a toutefois son propre fondement, de sorte que I’esprit universel et la maticre
universelle sont des causes secondes de la Création, mais a leur tour ils sont les effets
d’une premicre cause, transcendante, appelée par Heliade « Elohim » (selon la tradition
judaique) : « II est naturel a une création, comme a toute ceuvre, qu’il y ait tout d’abord la
nécessité de pouvoir, de mouvement, et c’est pourquoi le premier nom qu’on donne a la
Divinité créatrice est celui d’Elohim ».20 On obtient donc deux trinités, 'une supérieure,
absolue et active : Elohim — Esprit — Mati¢re (ou 'Autorité — ’Actif — le Passif) et lautre
inférieure, relative et passive : Esprit — Matiere — Création (ou IActif — le Passif — le
Résultat) : « L’Esprit universel et la Matiere universelle (...) les seuls principes dont on a
créé le monde par lautorité et la toute-puissance divines. L’Elohim, I’Esprit et la Matiere
forment sa premicre trinité absolue, supérieure et active (...). Du mariage entre ces deux
principes universaux se forme une autre trinité inférieure et passive, a savoir ’Esprit, la
Matiére et I'Univers, donc I’Actif, le Passif et le Résultat ou I'Effet. Ces deux trinités
forment le numéro six ou les six jours ou périodes de la création qui s’est produite par le
concours concordant des éléments ; le terme sept, ou celui de la cessation, finit la gamme

de ’harmonie universelle, ou partout Dieu est content ».%!

7 Aristote, Du ciel | (A), 1, 268, a 10.

8 In Filosofia greacd pand la Platon, vol. |, partea a 2-a, ed. cit., p. 113. Dans la vision de Petron
d’Himeére, « les mondes ne sont pas innombrables, ni un ni cing, mais cent quatre-vingt-trois, disposés dans
la figure d’un triangle » (Plutarque, De defectu oraculorum 22, p. 422 B, in Filosofia greacd..., vol. |,
partea a doua, ed. cit., p. 163).

19 Des éléments du trinitarisme « ont pu étre empruntés du pythagorisme, du platonisme du néoplatonisme
et du gnosticisme » (Radu Tomoiaga, in Istoria filosofiei romdnesti [L’Histoire de la philosophie
roumaine], vol. I, Ed. Academiei, Bucuresti, 1972, p. 201). Cf. aussi George Cilinescu, Istoria literaturii
romdne de la origini pdnd in prezent [L’Histoire de la littérature roumaine depuis les origines jusqu’au
présent], Ed. Minerva, Bucuresti, 1982, p. 144.

0 |es Bibliques..., I’édition citée, p. 3.

2! |bidem, p. 8. « Ces deux trinités ou triangles qui forment un carré doivent produire aussi un résultat qui est
le cercle, car dés que deux triangles droits et égaux forment un carré, les points culminants ayant un centre, le
cercle est déja imaginé » (L’Equilibre entre les antithéses, I’édition citée, p. 15). « Tout est composé dans

25

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)



On peut remarquer que les nombres se transforment en figures géométriques,??
mais ce qui est important c’est Paffirmation du caractere naturel du triangle (de la triade)
et la constatation de la syntheése supérieure qu’il réalise. Cela seulement dans le cas ou
entre les termes de la triade il y a un équilibre d’essence, une harmonie créatrice d’un
Résultat. Autrement, quand ils changent leurs places et leurs rapports (la cause en est le
péché du déséquilibre), Peffet est «la chute, la disharmonie, la mal, 'abandon de I’état
normal de ’humanité, de 'univers entier, comme Résultat ».23 Mais ce qui nous semble
encore plus important c’est d’établir le caractére du rapport entre le dualisme et le
trinitarisme. Le dualisme — monstrueux ou chimérique, selon Heliade — est congu comme
limite du trinitarisme, le triangle (la triade) se présentant comme un fragment de espace
infini, illimité (aoriston),?* contenu dans les limites décrites par des points et des lignes.
Concernant les Pythagoriciens, Aristote écrit : « certains affirment que le fini est 'élément
paire (pair). Car C’est justement ce principe pair, s’il est inclus et délimité par I’élément
impair, qui confére aux choses existantes Pinfinitude ».25 Etant un en-debors de la limite
(imparité naturelle), la triade inclut en méme temps ses limites, la parité la limitant de
Iintérieur, parité (dualité) a son tour dé-limitée (bordée) par l'illimité triadique. De sorte
que la limite de la paire est 'impaire méme, tout comme la limite du fini est l'infini. C’est a
partir d’ici que le pythagorisme établit I'identification (paradoxale d’ailleurs et arbitraire
apres tout) entre la limite-impaire et lillimité-paire, respectivement, dans notre cas, entre
la triade impaire et la dyade paire, les deux se trouvant dans un rapport de limitation

I’univers, méme I’atome le plus indivisible. Parce que tout atome, tout point est un cercle et tout cercle est
égal ou équivalent a un triangle, par conséquent toute unité paraissant est une trinité » (ibidem, p. 328). Dans
le méme contexte, cf. la sous-division ternaire de la roue zodiacale et les interférences avec la pensée de
Philolaos (in Filosofia greacd..., vol. I, partea a 2-a, Ed. Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1984, p. 124
sg.). lci encore, la vision d’Heliade est apparentée a celle des Pythagoriciens qui — selon Aétius — «
invoquaient la tétrade comme le plus grand sermon » , puisqu’il semble faire allusion a une figure pareille a la
tétrade, au « quaternaire » ou au tetraktys lorsqu’il écrit : « 12 n’est que 3 multiplié par 4, ou quatre trinités,
qui totalise le nombre des points cardinaux (...) ; c’est-a-dire I’univers entier est symbolisé dans ces quatre
trinités » (Les Bibliques..., I’édition citée, p. 13).

22 « Car un est le point, deux est la ligne, trois le triangle, quatre la pyramide » ; « la premiére entité, le
principe, dont se génére la grandeur est le point; la deuxiéme est la ligne ; la troisieme la surface ; la
quatrieme le solide ». « Dans cette série on peut voir la premiéere progression » (Theolog. Arithm., pp. 74, 10,
sur I’enseignement de Philolaos, in Filosofia greacd..., ed. cit., pp. 76, 77; cf. n. 84, p. 122).

% Les Bibliques..., I’édition citée, p. 9. « Jusqu’a ce que chaque terme reste a sa place, & son poste, de sorte
que I’équilibre entre I’Actif et le Passif se conserve, jusqu’alors il existe ce qui s’exprime par ‘ tout est fort
bon’, a savoir le Bien, I’harmonie. Le Bien ou I’harmonie n’existent qu’en équilibre entre I’ Actif et le Passif,
c’est-a-dire que I’'un n’ait pas plus de valeur et de poids que I’autre, car chacun est comme j’ai dit actif et
passif en méme temps, car I’un est incomplet sans I’autre, car I’un perfectionne, parachéve I’autre ». (ibidem).
« Quand la trinité change sa place et le Passif devient Actif, le Résultat est la chute, la perte du bien, la
décadence, le rien. Mais comme a partir du rien en bas une autre trinité commence, celle-ci n’existe pas dans
le changement de place de ses termes, mais dans une perversité totale ; ici le Mal devient actif et le Bien
passif » (ibidem, p. 13).

* « Les illimités sont ceux qui n’existent pas (encore), donc I’inachevé aussi, de méme que ce qui n’est pas ;
car tous ceux-ci ‘deviennent’, mais en tant qu’ils deviennent ils n’existent justement pas encore » (Eudemos,
apud Simplicius, Phys. fr. 27).

2 Aristote, La Physique, Ill, 4, 203 a 1. « Comme éléments du nombre, ils [les Pythagoriciens, n.n.]
considerent le pair et I’impair, dont le premier est infini, I’autre fini. L unité provient des deux éléments (car
elle est paire et impaire), et le nombre de I'unité » (Aristote, La Métaphysique, | (A), 5, 986 a 15). Cf. la
vision sur la limite (peras) et sur I’illimité (apeiron) chez Philolaos, in Filosofia greacd..., vol. ll, partea a 2-a,
ed. cit., pp. 27, 87 (fr. 2).

26

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)



réciproque. C’est toujours d’ici qu'on déduit le caractere infini (illimité) des choses,
constaté par Aristote, dans la situation donnée I’éternité en vérité de la triade mystique.
D’ici a peine, a partir de ce moment coincidant du devenir des contraires, on peut dire
avec Heliade : «le progres commence ». C’est parce que ce qui devient (ce qui sera) se
trouve enticrement dans ce qui est (ce qui commence a étre). Au-dela des implications
pythagoriciennes — ou plutot les récupérant et les intégrant dans ’horizon d’un éclectisme
supérieur, illuminé et élargi par I'encyclopédisme —, le modele de la conception trinitaire
d’Heliade est représenté, dans son essence, par le dogme chrétien de la Sainte Trinité.
Entre le Dieu créateur et 'Univers se trouvent I'esprit et la matiere, P'actif et le passif qui
créent au nom du Créateur. Le systeme de ce qu'Heliade appelle « les deltas éternels » —
dont G. Cilinescu affirme au’ils n’ont « rien a faire avec la dialectique hégélienne, mais
avec la Kabbale »*¢ — est justement « le triangle mystique » ou « le systeme de Dieu » qui, de
la triade supérieure, céleste, se réfléchit dans l'univers triadique inférieur, sublunaire, a
travers l’action concertée de Pesprit et de la mati¢re. Cette construction a trois points,
sous forme de triangle, correspond a la quatricme lettre de I'alphabet grec, / delta (A),
symbole et « culte de la vérité », selon Heliade, la vérité (alétheia) étant « propre et innée a
I'espece du nombre » (Philolaos). L’espace deltaique est en intention une tentative
d’intégrer les contraires, une synthése mystique des oppositions.

Bibliographie

Calinescu, George, Istoria literaturii romdine de la origini pand in prezent, Ed. Minerva,
Bucuresti, 1982

Calinescu, George, Oglinda constelatd, Ed. Saeculum, Bucuresti, 1990

Filosofia greacd pand la Platon, vol. 1, 11, Ed. Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1979,
1984

Heliade Radulescu, Ion, Biblicele sau notitii istorice, philosophice, religioase si politice
asupra Bibliei, Paris, 1858

Heliade Radulescu, lon, Eguilibru intre antithesi sau Spiritul si Materia, Bucuresti, 1859-1869
Heliade Radulescu, lon, Historia critica universald, Bucuresti, vol. I, 1892

Heliade Radulescu, Ton, Opere 1. Poeziz, Ed. pentru literaturd, Bucuresti, 1967

Istoria filosofiei romdnesti, vol. 1, Ed. Academiei, Bucuresti, 1972

Tomoiaga, Radu, lon Eliade Rddulescu. Ideologia social-politica i filosofica, Ed. Stiintifica,
Bucuresti, 1971

% George Cilinescu, Oglinda constelatd, Ed. Saeculum, Bucuresti, 1990, p. 58, n. 4. C’est ce qu’Eminescu
appelle « le delta des Bibliques saintes », et Heliade lui-méme — dans son poéme Le 20 Décembre 1943 — « Le
Delta vivant ». Dans le Vocabulaire qui suit le poéme, il mentionne : « Delta. Une forme triangulaire A, c’est
ainsi que se présente la providence ou I’eeil de Dieu. En outre, les antiques nommaient eux-aussi le grand livre
ou Dieu inscrivait le destin et les faits des hommes » (Curier de ambe sexe, 1V, Ed. Il, pp. 310-313; in Opere 1.
Poezii [Euvres, |. Poésies], Ed. pentru literatura, Bucuresti, 1967, p. 413). « Le Delta apparait de la sorte —
commente R. Tomoiagd — comme un complément organique de la métaphore des noces, expression mystique de
la synthése dialectique » (lon Heliade Radulescu. Ideologia social-politica si filosofica [L’idéologie sociale,
politique et philosophique], Ed. Stiintifica, Bucuresti, 1971, p. 127).

27

BDD-A2867 © 2013 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:57 UTC)


http://www.tcpdf.org

