
 

 

245 

 

Reflexe filosofice și teologice în lirica lui Lucian Blaga  

Nastasia Vali GANEA  

L'attitude de Blaga par rapport aux interprétations philosophiques, mystiques et 

théologiques a été étudiée de manière complexe, spécialement en se référant à  Trilogie de 

la culture ou à son cours de philosophie de la religion. Dans cet article, nous essayons de 

souligner certains aspects des réflexions philosophiques et théologiques concernant ses 

poèmes. La conclusion est que son attitude poétique se concentre sur trois inégales 

coordonnées abordées dans son contexte lyrique: la philosophie, le mysticisme et la 

théologie. Ses préceptes dogmatiques orthodoxes sont pleinement respectés dans certains 

poèmes. Cependant dans ses poèmes, la pensée philosophique se trouve sur le premier 

plan, parce qu'elle permet au poète d'interprétation un peu plus large. La perception de la 

lumière divine a des réflexions théologiques seulement quand ça implique l'élément 

contemplatif qui ne détruit pas, mais plutôt mettre l'accent sur les mystères du monde. 

La polémique entre poète et théologiens qui ne pouvaient être résolus sur le plan 

conceptuel avaient pour point de départ, même cette différence entre la vision 

théocentrique, spécifique religieuse et la pensée anthropocentrique abordée de Blaga. Son 

système philosophique est, en fait, une réflexion personnelle sur le phénomène religieux 

qui, comme „mystère” de sa poétique ne diminuera pas, mais augmentera la perception 

des vérités chrétiennes. 

 

Mots-clés: lumină, taină, credință, ființă, viziune 

 
 

Ȋn exegeza liricii lui Lucian Blaga, implicînd cu evidenţă multiple aspecte de 
abordare,  descifrarea reperelor metafizice ale  discursului său poetic reprezintă o 
posibilitate esenţială pentru înţelegerea „tainelor‖ care alcătuiesc „corola de minuni 
a lumii‖. Numeroasele studii şi articole tratînd o astfel de tematică, apărute pînă în 
prezent, au făcut referiri detaliate cu privire la lucrările cu un bogat conţinut 
filosofic, mistic ori circumscris dogmaticii ortodoxe, precum Trilogia culturii sau 

Cursul de filosofia religiei. 
Prezentul studiu îşi propune relevarea unor interferenţe ale poeziei sale între 

elementele privind filosofia culturii şi aspectele teologice creştine, deoarece, pentru 
autorul Poemelor luminii, poezia este o materializare a transcendentului: „Numai 
Dumnezeu o singură dată a izbutit să fie om desăvîrșit‖ (Blaga, apud Ţigănuş, 
2003: 41). 

Dincolo, însă, de interpretările diverse, uneori contradictorii ale autorilor, 
relevant este modul în care însuşi Blaga îşi defineşte starea de religiozitate ca pe un 
filtru al tuturor acţiunilor sale. Poetul îşi mărturiseşte de cele mai multe ori 
respectul pentru tradiţia ortodoxă, se autodefineşte ca persoană religioasă, dar cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:14 UTC)
BDD-A28343 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

246 

 

anumite nuanţe: ,,Nimenea nu preţuieşte mai mult decît mine fervoarea religioasă, 
în orice formă s-ar manifesta―, afirmă el, dar imediat adaugă, parcă, de teama de a 
nu fi considerat un bigot: ,,Ca filosof, trebuie să privesc lucrurile sub unghi strict şi 
pînă la capăt filosofic‖, iar doctrina ortodoxă fiind în întregime constituită ca un tot 
unitar, ,,cel ce aderă la ea trebuie să renunţe la orice nou şi mare act de creaţie 
metafizică‖ (Blaga, apud Ţigănuş, 2003: 44). 

Descoperim în unele dintre poeziile sale trăsături care transcriu cu destul de 
multă fidelitate atmosfera cugetării ortodoxe. Sînt relativ puţine astfel de elemente 
în opera sa, din cauza „interpunerii‖ unei filosofii personale, a unui sistem propriu 
de gîndire care nu coincide cu statusul dogmaticii ortodoxe, sistem elaborat de el, 
posibil din orgoliul de a fi un pionier al filosofiei sistematice româneşti. Orgoliul 
acesta l-a măcinat şi pe Camil Petrescu, fără a da rezultatele scontate. A reuşit să-l 

îndepărteze însă pe Blaga de izvorul autentic al cugetării româneşti tradiționale, 
care este gîndirea ortodoxă şi pe care el a avut-o ca punct de plecare în dezvoltarea 
sa, mai ales ca poet (vezi Bacali, 2015: 15). 

Poezia.Suflete,.prund.de.păcate.(volumul Corăbii.cu.cenuşă).conţine.o.viziune 
ortodoxă: 

  „Suflete, prund de păcate, 

   eşti nimic şi eşti de toate.  

   Roata stelelor e-n tine  

   şi o lume de jivine.  

   Eşti nimic şi eşti de toate: 

   aer, păsări călătoare, 

   fum şi vatră, vremi trecute 

   și pămînturi viitoare.  

   Drumul tău nu e-n afară,  

   căile-s în tine însuţi.                                                              

   Iară cerul tău se naşte                                        

   ca o lacrimă din plînsu-ţi‖ (Blaga 1978: 452). 

  

Se constată atitudinea credinciosului smerit, care se vede pe sine „prund de 
păcate‖ şi îşi cunoaşte necuviinţa şi adîncul păcătoşeniei înaintea lui Dumnezeu. 
Omul este creat în cumpăna celor două lumi, cea spirituală şi cea materială, are 
suflet duhovnicesc şi trup material şi poate înclina înspre care doreşte dintre cele 
două, în conformitate cu voinţa sa liberă. Poate înclina spre cer şi spre 
îndumnezeire, spre corul celor care laudă pe Dumnezeu, simbolizat aici prin roata 

stelelor, avînd imprimat în sine chipul lui Dumnezeu, dar se poate apleca şi spre 
dobitocia patimilor josnice, care îl apropie de lumea celor necuvîntătoare (vezi 
Bacali, 2015: 16). Prin înmulţirea patimilor în sine, sufletul omului, în loc să se 
lumineze, devine purtător al unei lumi de jivine. Sfîntul Duh, prin glasul 
Psalmistului, spune: „Omul în cinste fiind n-a priceput; alăturatu-s-a dobitoacelor 
celor fără de minte şi s-a asemănat lor‖ (Biblia 1991: Ps. 48: 21).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:14 UTC)
BDD-A28343 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

247 

 

Omul cuprinde în sine trecutul şi viitorul: este trecutul său în măsura în care 
faptele sale l-au modelat într-un fel sau altul şi este viitorul său, din perspectiva 
soartei veşnice, acele „pămînturi viitoare‖, stare pe care el însuşi şi-o pregăteşte 
încă de pe acum. Însă omul nu se îndreaptă spre lumi necunoscute şi nici spre 
orizonturi geografice, materiale, ci spre Împărăţia lui Dumnezeu, care este în el 
însuşi: „Drumul tău nu e-n afară. / Căile-s în tine însuţi‖ (Blaga, 1978: 452). Iar 

această Împărăţie cerească se naşte în noi înşine prin plîns şi pocăinţă: „Iată cerul 
tău se naşte / ca o lacrimă din plînsu-ţi‖ (Ibidem: 452). Prin celest şi teluric, 
viziunea introspectivă  se încadrează pe coordonata ontologică generală a fiinţei: 
„Eşti nimic şi eşti de toate:/ aer, păsări călătoare‖ (Suflete, prund de păcate, ciclul 
Corabii cu cenuşă, apud Picioruş, 2008: 1). Puterea propriei voinţe este, de fapt, 
cea care decide fiinţial eternitatea. Prin poezia de dragoste, poetul se apropie şi mai 

mult de ilimitat, pentru că „Dumnezeu este iubire‖. „Cîntecul focului‖ este cîntecul 
iubirii, al fericirii posibile, într-o realitate cu multiple reverberaţii. Iubirea apare 
transpusă într-o cheie majoră, depăşind trăirea erotică, iar pasiunea capătă un sunet 
fundamental, care cuprinde în ea întreaga lume şi devine glorificarea vieții, dincolo 
de caducitatea fiinţei noastre. Poezia Psalm, din volumul Cîntecul focului, pune în 
valoare, de asemenea, valenţele teologice ortodoxe.  

 

„Iubind ne-ncredinţăm că sîntem.                         

oricît de-adîncă noapte-ar fi,                                         

sîntem în tine, Elohim.                                             

Sub lumile de aur ale serii                                        

tu vezi-ne – cutreierînd livezile                              

Cînd iubim, 

Umblăm prin marea săptămînă 

gînd cu gînd şi mînă-n mînă. 

Şi cum am vrea să te slăvim 

pentru iubirea ce ne-o-ngădui, Elohim! 

Dar numai rană a tăcerii 

e cuvîntul ce-l rostim‖ (Blaga, Psalm, vol. Cîntecul focului, apud Picioruş,   2008: 

1).  
         
Ȋntîlnim în lirica lui Blaga metafore care ascund realităţi biblice şi teologice; 

adesea, rămîn necunoscute criticii literare, care le imprimă un semantism străin sau 
mai îndepărtat de elementul religios. Prima strofă oferă o viziune antinomică dintre 

noaptea păcatului cu ziua harului dumnezeiesc. Blaga susţine cu dreptate că iubirea 
atrage harul lui Dumnezeu şi că noaptea păcatelor noastre nu ne poate copleşi 
desăvîrşit dacă iubim şi dacă rămînem prin iubire în Dumnezeu. A doua strofă 
oferă un tablou cu nuanţe primordiale, iar acest aspect este unul foarte familiar 
rugăciunilor ortodoxe, în care credinciosul Îl roagă pe Dumnezeu să-Şi aducă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:14 UTC)
BDD-A28343 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

248 

 

aminte de milele Sale cele de demult şi de slăbiciunea şi neputinţa umană care este 
în noi toţi şi care a dus la căderea din Eden.   

Strofa parafrazează geneza biblică, care aminteşte tocmai despre această cădere, 
la ceasul înserării, cu versetul de la Fac. 3, 8: „Iar cînd au auzit glasul Domnului 
Dumnezeu, Care umbla prin rai, în răcoarea serii, s-au ascuns Adam şi femeia lui 
de faţa Domnului Dumnezeu printre pomii raiului‖ (Biblia, 1991: 13). Astfel 

oamenii moştenesc din neam în neam urmarea acelei căderi, iar poetul Ȋl roagă pe 
Dumnezeu spre îndurare faţă de neamul omenesc: „Vezi-ne – cutreierînd livezile‖ 
(Blaga, Psalm, vol. Cîntecul focului, apud Picioruş, 2008: 1). Următoarele două 
versuri fac aluzie la cele şapte veacuri ale acestei lumi, „marea săptămînă‖ în care 
oamenii rătăcesc încă mulţi departe de Dumnezeu. Sînt relevante verbele „a 
umbla‖ şi „a cutreiera‖ pînă la venirea Zilei neînserate. Oamenii umblă ca nişte 

copii neştiutori, „gînd cu gînd şi mînă-n mînă.‖ Ȋn strofa ultimă, eul poetic îşi 
mărturiseşte durerea pentru faptul că nu simte un răspuns al iluminării divine în 
propria viaţă, iar cuvîntul rugăciunii sale, pentru că nu este rostit cu adevărat din 
toată inima şi smerit, îl resimte ca pe „o rană a tăcerii‖  (vezi Bacali 2015: 17).  

Ȋn volumul Poemele luminii, metaforele-cheie ale poeziilor sale sînt: lumina, 
întunericul, tăcerea, somnul, nemişcarea, întoarcerea la origini, care trimit, toate, 

spre o trăire mistică. Lumina originară, transcendentă, ce se aprinde în simţirea 
poetului, este o sursă de revitalizare a ființei sub semnul dragostei, al sentimentului 
erotic, proiectat la scara întregului univers. Lumina feminizată, întruchipată în 
femeia iubită ca o alcătuire de raze, devine o cale de legătură cu realitatea 
primordială, pe care poetul o descoperă revărsată în întreaga sa fiinţă: „Lumina ce-
o simt năvalindu-mi/ în piept cînd te văd minunată,/ e poate că ultimul strop/ din 

lumina creată in ziua dintîi‖ (Blaga, 1968: 4). 
 Ȋncercînd o paralelă între percepţia orientală şi cea apuseană a fenomenului 

mistic-religios, Blaga observă că misticismul oriental este unul al luminii şi că 
ortodoxia este religia transcendenţei care se coboară la oameni, în timp ce în Apus, 
transcendenţa este inaccesibilă omului care suferă singur sau încearcă printr-un 
efort propriu să se ridice, cu de la sine putere, către Dumnezeu (vezi Spaţiul 

mioritic). Cuvîntul conferă obligaţia morală: „Cuvîntul pe care ni-l asumăm este 
cel care a răsunat în noi asemenea ecoului‖ (Bergson, 1998: 58.)  

Ȋn opera lui Blaga poate fi ascultată o elegie a ființei, o aspiraţie şi un „dor‖ 
metafizice pentru revelaţia „trandescendentului care coboară‖. Pretutindeni, în 
mistuitoarea căutare a idealului de frumuseţe morală, se simte prezenţa Domnului: 
„vifor… de lumină‖, „lumina creată în ziua dintîi― (Lumina) „valuri de lumină‖ 

(Vreau să joc!), „mugurii / prea lacomi de lumină‖ (Martie ), „picuri de lumină ― 
(Stalactita), „o mare de lumină‖(Pax magna), „o rază de lumină‖ (Amurg de 
toamnă), „deasupra mea-i lumină‖ (Gîndurile unui mort), „O înviere e 
pretutindeni, pe drum / și-n lumina desteaptă‖ (Înviere de toate zilele),  „De ce  m-
ai trimis în lumină, Mamă…?‖ (Scrisoare), „Ce arătare! Ah, ce lumină! / Setea alb-
a căzut în grădină, /necăutată‖ (Cereasca atingere). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:14 UTC)
BDD-A28343 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

249 

 

Pe de altă parte, lumina reprezintă şi o reminiscenţă a timpului originar, 
integrată în moştenirea spirituală: „jocul luminilor‖ (Asfinţit marin), „lumină sînt, 
inimă‖ (Încîntare),  „Muri poetul …/ în simplă lumină‖ (Poetul),  „fulgere rodnice 
joacă / să-nalţe tăcutele seve-n lumină‖ (Mirabila sămînţă) (vezi Picioruş, 2017: 
17). 

Ȋn poezia Eu nu strivesc corola de minuni a lumii, emblematică, de altfel, pentru 

gîndirea poetică a lui Blaga, apar elemente pe care exegeţii le consideră esenţiale 
pentru definirea interferenţelor dintre valenţele filosofice şi teologice ale creației 
sale. Observăm în primul rînd antagonismul între „lumina altora‖ şi „lumina 
mea‖: „Eu nu strivesc corola de minuni a lumii / și nu ucid / cu mintea tainele, ce 
le-ntîlnesc / în calea mea / în flori, în ochi, pe buze ori morminte. / Lumina altora / 
sugrumă vraja nepătrunsului ascuns / în adîncimi de întuneric‖ (Blaga 1968: 3). 

„Lumina altora‖ este raţionalistă, insinuantă în mod ucigaş în intimitatea fragilă a 
vieţii, în timp ce „lumina mea‖ este „potenţatoare a misterului, nu insidioasă‖ 
(Picioruș, 2017:19).  

Metafora misterului nopţii sugerînd necunoscutul, nepătrunsul, accentuat de 
razele albe ale lunii, surprinde o imagine oximoronică, în care coexistă lumina şi 
întunericul tainei: „Și-ntocmai cum cu razele ei albe luna / nu micșorează, ci 

tremurătoare / mărește și mai tare taina nopții, / așa îmbogățesc și eu întunecata 
zare / cu largi fiori de sfînt mister‖. Blaga îşi construieşte astfel propria imagine ca 
entitate iradiantă în acest univers, ca o „taină în taină‖. „Atitudinea exprimată de 
poet în această primă poezie poate fi considerată ca una ortodoxă, care 
potenţează înţelegerea contemplativă a frumuseţii universale, deoarece 
conştientizarea fiorului cosmic şi haric sînt superioare analizei raţionale a lucrurilor 

şi investigaţiei cu pretenţii de epuizare a tainelor‖ (Picioruş: 34). Versurile 
„Eu…nu ucid / cu mintea tainele‖ au valenţe simbolice pentru că mintea poate 
ucide tainele, în sensul în care rațiunea umană, prin avansul cunoașterii, poate 
deveni distrugătoare a tainelor existențiale. „[...] În ziua în care veţi mînca din El vi 
se vor deschide ochii şi veţi fi ca Dumnezeu, cunoscînd binele şi răul‖ (Geneza 3, 
5). Cunoașterea poetică se realizează  prin contemplare, adevăratul mod de 

cunoaştere a lumii, iar viziunea aceasta se circumscrie ariei ortodox-bizantine. 
Totuşi, între viziunea filosofică şi cea teologic-ortodoxă există în poezia lui 

Blaga o contradicţie marcantă, în care s-au implicat mari teologi precum Dumitru 
Stăniloae, făcîndu-se astfel diferenţa între aspectele care ţin de filosofie, de 
mitologie sau de dogmatică ortodoxă. Vehemenţa cu care a fost tratat de teologi şi 
îndeosebi intransigenţa punctului de vedere exprimat de părintele D. Stăniloae au 

fost remarcate de unii autori (vezi Popescu 2009: 1). Dacă teologii priveau religia 
din perspectivă teocentrică, Blaga judeca fenomenul religios din perspectivă 
antropocentrică. Din această cauză nu s-a reuşit nici de o parte, nici de alta să se 
unească cele două perspective: teologii, gîndind teocentric, înţelegeau corect 
revelaţia divină, dar n-au văzut în ea şi împlinirea şi justificarea creaţiei umane, iar 
Blaga, gîndind antropocentric, înţelegea creaţia umană ca mijloc de revelare a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:14 UTC)
BDD-A28343 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

250 

 

misterului existenţial, nu ca pe ,,un răspuns din partea omului la Revelaţia lui 
Dumnezeu, ci ca opusul luciferic al Revelaţiei divine‖ (Popescu 2009: 1). 

Sistemul metafizic creat de Blaga reprezintă însă un mod de reflecţie personală 
asupra fenomenului religios din perspectivă culturală, iar spiritualismul său creator, 
o posibilitate  de abordare proprie a religiei, care însă nu va modifica existenţa şi 
percepţia ca atare a adevărurilor creştine. 

Un filosof american, Michael S. Jones, consideră că Blaga oferă o perspectivă 
originală de abordare și realizează o excelentă reconstrucție a potențialului 
filosofiei așa cum poate el să fie actualizat și valorificat în construcții filosofice din 
afara spațiului cultural românesc (vezi Frunză 2006: 127). Filosoful american 
afirmă că la Blaga, cititorii se întîlnesc cu o filosofie „cuprinzătoare, imaginativă și 
cu o mare putere de pătrundere‖. Un cititor occidental poate să descopere ideile ce 

animă lucrările sale și care se constituie ca un sistem                                                                                                              
solid al unei construcții filosofice foarte originale. Poate afla că, încă de la 
începutul secolului al XX-lea, „Lucian Blaga anticipează încercările filosofice ale 
sfîrșitului de secol XX, printre care interpretarea culturală și constructivistă a 
cunoașterii, reînvierea pragmatismului și rolul revoluției cognitive în științe‖, 
afirmă Jones (apud Frunză: 2006: 2). Dar, în special, Michael S. Jones 

demonstrează continua importanță a filosofiei lui Blaga pentru „dialogul 
contemporan‖ și atrage atenția asupra unei filosofii inestimabile „pentru ceea ce se 
va întîmpla în secolul XXI și mai departe‖. 

 
Bibliografie 

Bacali, Mihaela. 2015. Atitudinea religioasă. Sub zodia unui spiritualism mitic, creator şi 

liber, Iaşi: Editura Universităţii „Al. I. Cuza‖ 

Bergson, Henri. 1998. Cele două surse ale moralei şi religiei, Iaşi: Editura Institutul      

European 

Biblia, 1991, Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al B.O.R. 

Blaga, Lucian. 1968. Poemele luminii, București: Editura Minerva  

Frunză, Sandu. 2006. Despre filosofia  lui  Blaga - un dar pe care Michael S. Jones  l-a 

     făcut americanilor, Cluj: Editura Institutului de Istorie a Filosofiei 

Picioruș, Gianina. 2008. Lucian Blaga - despre lumina dumnezeiască, Bucureşti: Teologia 

     pentru azi, on-line, platformă ortodoxă pentru o reală postmodernitate                               

Picioruș, Gianina. 2017. Lucian Blaga între aspiraţia spre lumina şi întunericul infernal,                         

.    București, Teologia pentru azi, on-line, platformă ortodoxă pentru o reală 

postmodernitate 

Popescu, Dan. 2009. Polemica Dumitru Staniloae-Lucian Blaga, Bistriţa, ziarul Răsunetul  

Stăniloae, Dumitru. 1993. Ascetică şi mistică creştină sau teologia vieţii spirituale, Cluj:       

Editura Casa Cărţii de Ştiinţă     

Ţigănuş, V. N. 2003. Trepte ale revelaţiei mistice în opera lui L. Blaga şi I. Barbu, 

„Annales .Universitatis Apulensis‖,  Alba-Iulia 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:14 UTC)
BDD-A28343 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

