
 

 

225 

 

Sensul reformelor bisericești din timpul domniei lui 

Alexandru Ioan Cuza – ca factori premergători 

determinanți ai recunoașterii Autocefaliei și obținerii 

independenței Bisericii Ortodoxe Române 

Bogdan CUZA 

Durch die Vereinigung der beiden Fürstentümmer aus dem Jahre 1859, konnte auch die 

Tatsache des Constitutiven Staates der Vereinigten Fürstentummer belebt werden, als 

Vorgänger des echten Rumänischen Staates, denn ohne die Vereinigung, ohne die Opfer 

unserer Vorgänger welche sich nach einem Einheitlichen Staat sehnten, wir, als ihre 

Nachkommenschaft, hätten wir uns heute nicht über ein Einheitlicher Staat darstellen und 

auch nicht über ein Einheintliches Volk mit einer Einheitlichen Sprache erfreuen können!...            

Um so mehr und wie im Evangelischen Sinne des Wortes gemeint ist: Für den Fürsten, 

Alexandru Ioan Cuza, gab es keinen Acker des öffentlichen Lebens, in welchen die Saat der 

Modernisierung nicht gefallen wurde, trotz dass all diese Früchte der Erneuerungen waren 

nicht zu seiner Zeit - wie in der Parabel steht - hundertmal vervielfacht, sondern sind von 

den nachfolgenden Generationen geerntet worden!...  

Die Kirchenreformen während der Cuzas Herrschaft sollen für die ganze moderne 

Entwicklung und Zukunft des vereinigten Landes Rumänien nicht nur als wichtig, sondern 

auch als notwendig und gleichzeitig entscheidend betrachtet werden. Somit erwähnen wir 

unter anderen: die Säkularisierung, so wie der Druck der Gottesdienstbücher und die 

Predigt der Heiligen Liturgie in rumänischer Sprache. Weitere folgende wichtige 

Kirchenmassnahmen wurden getroffen wie: die Festsetung der Hierarchie des Klerus und 

der Mönchen, eine disziplinierte Verwaltung der Klöster, die Aufnahmsbedingungen im 

Mönchtum, die Vereinigung des kirchlichen Rituals, die Gründung der Fakultät für 

Theologie, die Gründung des Heiligen Synods, die Erhöhung des Ansehens der rumänisch-

ortodoxen Kirche in der christlichen Welt , usw. 

All diese oben genannten Ernneuerungen können einen inhaltlichen Rahmen geben, wie die 

Kirchenreformen verstanden und interpretiert werden sollten, die letztendlich zu der 

Anerkennung der Heiligen Autokephalie und Unabhängigkeit der rumänisch-ortodoxen 

Kirche geführt haben. 

 

Keywords: Berg Athos, Cuza Alexandru–Ioan erster Fürst des vereinigten Fürstentums 

Rumänien, moldavischen Bojarengeschlecht, Doppelgewählt, Säkularisierung, Agrar u. 

Bodenreform, Gesetzgebung, Kirchenreformen, Reformen, Erneuerungen, Gründung des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

226 

 

Heiligen Synods, Gottesdienstsprache, Theologische Seminare, Heilige Autokephalie, 

Unabhängigkeit, Rumänisch-Orthodoxe Kirche, Moderniserung des rumänischen Staates 

 

 
Din structura stratului de popoare din care descindem ca naționalitate română, 

aflăm de la A. D. Xenopol (1847-1920) de Țara Tracilor cu Geții săi, care, citîndu-l 
pe Herodot (485 î.Hr.- 430/420 î.Hr), ne spune: „Nația Tracilor este arătată de 
istoricul elin ca foarte numeroasă, cea mai mare din națiile existente, după indieni, 

care, daca ar fi sub domnia unuia dintre ei, ar fi neînvinsă și mai tare decît toate 
popoarele. Aceasta însă le este foarte greu, ba chiar peste putință; de aceea sînt 
slabi‖ (Herodot, IV, 199, apud Xenopol, 1913: 53).  

Dreptatea anticului elin se răsfrîngea astfel ca o imprecație și caracteristică 
genetică premonitorie, ce avea să însoțească istoria noastră pînă la 24 ianuarie 
1859, cînd avea să se săvîrșească, cu voia lui Dumnezeu și prin voința națiunii, 

dubla alegere a unui singur domn, Alexandru Ioan Cuza. De aceea, putem afirma 
că a fost nu numai un domn ales, ci și alesul Domnului, dăruit nouă, românilor, 
prin pronie divină! 

Aducerea pe tronul țării a lui Cuza-Vodă avea să întroneze astfel nu numai un 
domn, ci și un ideal, care niciodată nu va mai putea fi detronat! 

„Imaginea curentă asupra desprinderii lente a societății românești de etica 

medievală, așa cum o cunoaștem în plan normativ, este una a înstrăinării treptate de 
morala creștină. Modernitatea pare un inevitabil sinonim al descreștinării‖ (Barbu, 
2001: 119). Conform acestui postulat, detașarea românilor de preceptele Evului 
Mediu ar fi condus astfel la o descreștinare profundă și longevivă, cu consecințe la 
nivelul întregii culturi etico-politico-sociale a neamului. Se poate însă vorbi de o 
descreștinare a satelor sau a orașelor? Nicidecum. Și asta datorită lipsei oricăror 

evidențe în acest sens. 
Dimpotrivă, comunicarea cultural-creștină dintre Țările Române, care au stat 

secole de-a rîndul la răscrucea ocupațiilor a trei imperii − devenite cu timpul 
simbol al decadenței și conservatorismului −, a făcut ca unitatea politică a 
românilor să fie, în ciuda acestor vicisitudini istorice, și mai mult impregnată în 
conștiința națională, depășind granițele geografice vremelnice și pe nedrept impuse 

și conducînd treptat la primii trei pași ai făuririi unității naționale: Unirea de la 
1859 – ca Act Constitutiv de formare a Statului Național Unitar Modern Român −, 
obținerea Independenței naționale de la 1877 și înfăptuirea Unirii de la 1918. 

Iată cum marele merit al culturii noastre medievale de menținere a spiritului 
românesc și a limbii noastre naționale, poate explica miracolul supraviețuirii 
noastre ca neam, aceasta împotriva realităților nefaste militar-politice și social-

economice ale vremii. 
Odată cu prăbușirea Imperiului Bizantin (1453), românii dovedeau o instruire 

religioasă tot mai precară, cu precădere în Banat și Ardeal, „întrucît tocmai în țara 
de baștină a neamului românesc, nu exista o organizare bisericească. Românii de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

227 

 

acolo erau lipsiți la început de un cap bisericesc și trăiau cu o ierarhie numai 
presbitariană. Începuturile unei concentrări a autorității bisericești se face abia pe la 
anul 1456‖ (Xenopol, I, apud Sfetea, 1913: 261). 

Cu toată vitregia unor astfel de stări de lucruri, „ortodoxia românească a coborît 
în adîncime, a îmbrățișat mai multe forme populare, devenind prin aceasta o 
ortodoxie proprie, componentă a etnicului românesc, care s-a concretizat în 

ritualuri total deosebite de ale celorlalte religii, dar identice în schimb pe întreaga 
arie a poporului român […], distanțînd-o radical de catolicism sau de 
protestantism‖ (Prodan, 1967: 81, apud Andronic, 2002: 14). 

„Cu toată propaganda Catolicilor, cu toate prigonirile cărora Românii fură 
supuși din pricina credinței lor ortodoxe, ei nu părăsiseră religia lor; ba am văzut 
cum, pentru a o mîntui de loviturile Ungurilor catolici, un însemnat număr de 

români din clasa cea mai înaltă a societatei trece munții, și caută o adapostire în 
dărăptul lor, în Muntenia și Moldova‖ (Xenopol, 1913: 260-261). 

Solidele legături spirituale ale românilor din Dobrogea, Muntenia, Oltenia, 
Banat, Transilvania, Bucovina și Moldova explică faptul cum în ciuda eforturilor − 
venite din afara neamului românesc, dar uneori și din interior − nu au putut fi 
răpuse niciodată. 

Dar oare cît de credincioși cu adevărat erau marii prelați și burghezia de sutană 
a secolului al XVIII-lea, ca secol premergător Unirii Principatelor? Aflăm cîte ceva 
de la un mare credincios de la acea vreme, mitropolitul, episcopul, gravorul, 
tipograful, Antim Ivireanul (cca. 1640-1715), care ne marturisea creștinismul 
contemporanilor săi ca fiind doar „un nume uscat și sec‖ (Barbu, 2001: 119), unde 
„preoții sînt cei mai necinstiți și obidiți […], lucrurile sfinte sînt batjocorite, 

poruncile lui Dumnezeu ocărîte, legea măscarită – căci ce neam înjura ca noi, de 
lege, de cruce, de cuminecătură, de comîndare, de lumînare, de suflet, de mormînt, 
de colivă, de prescuri, de spovedanie, de botez, de cununie, și de toate tainele 
sfintei biserici?‖ (Ibidem). Cu alte cuvinte, din spusele mitropolitului român de 
origine georgiană − autorul Didahiilor și întemeietorul primei Biblioteci publice în 
București −, rezultă că românii ar fi fost „mai păcătoși decît toate neamurile și decît 

toate limbile‖.  
Odată cu aceasta și contemporan cu Antim, Domnitorul Nicolae Mavrocordat 

(1680-1730) instaura regimul fanariot în Țara Românească. Prin opera sa Despre 
Îndatoriri, lucrare scrisă în limba greacă și tipărită la București în anul 1719, avea 
să facă referiri la o bogată varietate de teme teologice, filosofice și politice, despre 
frumos și virtute, subliniind că numai un scop stă înaintea oamenilor, totul fiind 

guvernat de providența divină, de teama de Dumnezeu, de pietatea, credința și 
nădejdea în singur Dumnezeul nostru.  

Altfel spus, conform unei pastorale nedatate ce aparține mitropolitului Neofit al 
Ungrovlahiei (1738-1753) rezultă că mulți „preoți și mireni, bărbați și mueri, mari 
și mici‖ atît de la „mahala‖, cît și de la „sat‖, nu sînt străini de unele „diavolești 
obiceiuri‖ (Barbu, 2001: 125). De aceste păcătoase îndeletniciri nu pare a fi străin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

228 

 

nici Constantin Mavrocordat, succesorul lui Nicolae, care reia vorbele 
mitropolitului Neofit, calificînd credința contemporanilor ca „un labrint de 
superstiții‖ (Ibidem). 

Constantin Mavrocordat, începînd cu a treia sa domnie (1748-1749), avea să 
producă în Moldova o adevărată revoluție cultural-bisericească de palat, cînd a 
impus susținerea obligatorie a posturilor din an și obligativitatea participării zilnice 

la slujbele bisericești (Cronica Ghiculestilor, p. 100, apud Barbu, 2001: 121). 
Referindu-ne la această epocă, putem concluziona că Biserica era prezentă în 

viața satelor mai mult pentru a creștina riturile legate de botez, cununii și 
înmormîntări, precum și de marcarea celor mai mari sărbători creștine ca Paștele, 
Crăciunul, Rusaliile și Boboteaza, avînd mai puțin de a face cu liturghia și 
canoanele bisericești. 

Astfel, Biserica pierdea tot mai mult teren în fața cîrciumilor. În timp ce prima 
abia daca era „vizitată‖ cel mult săptămînal sau sezonier, frecventarea cîrciumilor, 
tot mai multe la număr, era zilnică. Cîrciumile concurau bisericile, devenind 
locurile de formare a atitudinilor colective (Constantiniu, 1974, 15, apud Barbu, 
2001: 125). 

Implementarea la sate a învățămîntului primar general, care va încolți odată cu 

vremea elitelor mijlocului de secol XIX, deci odată cu începerea domniei lui Cuza, 
va permite, sub amenințarea unor pedepse severe, slujirea  permanentă la biserică, 
iar credincioșilor, participarea duminicală la Sfînta Liturghie. 

Dar pînă atunci, mergînd încă pe firul veacului al XVIII-lea, constatăm că 
Biserica pierdea tot mai mult cursa împotriva timpului, aspect care trebuie căutat și 
explicat de pe urma măsurilor intelectuale precare pe care Biserica răsăriteană 

ortodoxă a Evului Mediu înțelegea să le aplice în fața cerințelor unor conștiințe cu 
adevărat creștine. Aceasta în timp ce spațiul de conștiință identitar al reformelor 
catolice și protestante căpătau din ce în ce mai mult un caracter profund misionar. 

În locul elaborării unor manuale de confesiune identitar-ortodoxă, sînt aplicate 
canoanele postbizantine „tarifare‖, cu pedepse care includeau pînă și interdicția 
accesului la euharistie, dar care nu-și produceau efectele spirituale dorite atîta timp 

cît societatea nu era pe deplin familiarizată și încunoștiințată de valoarea creștină a 
Sfintei Împărtășanii, respectiv de consecințele spirituale creștinești de a fi opriți de 
la comuniunea cu Sîngele și Trupul Mîntuitorului. 

Pînă și eforturile depuse în instruirea și formarea preoților lasă mult de dorit. Și 
ne referim aici inclusiv la meritoasa Învățătură bisericească tipărită de Antim 
Ivireanul la 1710, care prin conținut și în urma unei sumare exegeze teologice, nu 

se ridica mai mult de cadrul elementar al catehismului baroc adresat copiilor. Și 
asta pentru că se adresa clerului rural care știa foarte rar să citească și uneori să 
scrie.  

Cu alte cuvinte, Biserica românească a secolului al XVIII-lea și început de secol 
XIX investise mult prea puține eforturi în formarea și pregătirea preoților săi 
spirituali. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

229 

 

Aceasta cu mici excepții, unde revenind la Constantin Mavrocordat – care 
mergînd pe urmele lui Alexios Comnenul, cel care în secolul al XI-lea (cca.1081 
d.Hr.) și-a angajat toată autoritatea sa imperială în reformarea prin educație a unei 
Biserici bizantine tot mai inerte – avea sa treacă la primele măsuri în formarea 
clerului și respiritualizarea creștinilor: „apucîndu-să de capul preoților să-i învețe 
carte, frămîntîndu-i în tot chipul […], trimițînd ispravnici prin județe să-i cerceteze 

pe preoți, urmînd ca pe cei dovediți refractari la alfabetizare, „să-i pună la bir cu 
țăranii‖ (Kogălniceanu, 1987: 15-16, apud Barbu, 2001: 128). 

În acest context trebuie apreciate meritele aceluiași Constantin Mavrocordat, 
care a început campania întronării în bisericile Moldovei a limbii române, fapt care 
a înlesnit eforturile de traducere a cărților de cult de către Antim Ivireanul și au 
condus astfel, la zădărnicirea ulterioară a slavonizării noastre liturghice. După cum 

se știe, această Reformă bisericească de susținere a Sfintei Liturghii și a Omiliilor 
bisericești numai în limba română, avea să fie realizată abia în timpul domniei lui 
Alexandru Ioan Cuza.  

Taxinomia tălmăcirilor liturghice și a Sfintei Scripturi pornește de la anul 1642, 
după cum reiese și din prefața Evangheliei Invățătoare, tiparită la Govora, unde 
oamenii sînt clasificați de ieromonahul Silvestru în două categorii, „proști și 

sufletești‖, cu alte cuvinte simpli și spirituali, sau mai bine-zis laici și clerici, unde 
numai clerul monahal este declarat demn de a reprezenta ceata spirituală și a vorbi 
laicilor distribuiți în ceata proștilor, adevăratele tîlcuiri din Cuvîntul lui Dumnezeu 
(vezi Barbu, 2001: 129). 

În anul 1732, mitropolitul Ștefan al II-lea al Ungrovlahiei, avea să reimprime 
Chiriacodromionul, ca vădită declarație de împotrivire a propovăduirii Scripturii în 

limba țării, considerînd că această carte de culegere a Omiliilor duminicale − un fel 
de Biblia pauperum − ar fi suficientă pentru pregătirea laicilor români ai secolului 
Luminilor, fiind chiar mai folositoare decît Evangheliile (Ibidem). 

De altfel, mitropolitul Theodosie avea să se împotrivească tălmăcirii actului de 
credință promovat de Chiriacodromion în limba slavonă, știut fiind faptul că 
traducerea Liturghiei și a Sfintei Scripturi din limba slavonă sau chiar latină în 

limba țării avea să afecteze prestigiul și forța spirituală a clerului monahal în fața 
masei de credincioși. 

Odată cu facilitățile acordate de domnie și concomitent cu ridicarea gradului de 
instrucție clerical, vor crește de-a lungul veacului al XVIII-lea și în prima jumătate 
a secolului al XIX-lea atît pretențiile, cît și numărul preoților recrutați și repartizați 
cu preponderență în mediul rural. În aceste condiții, cum clerul era scutit de 

impozitele publice, hirotonia devenise un mijloc de înavuțire tot mai uzitat, latura 
duhovnicească fiind înlocuită tot mai mult cu cea a dorinței de îmbogățire, și odată 
cu aceasta, a promovării pe scară tot mai largă a evaziunii fiscale.  

Sătenii sînt aceia care se adresează în primii ani ai secolului al XIX-lea 
Domnitorului fanariot Constantin Ipsilanti (1760-1816), tatăl lui Alexandru 
Ipsilanti Eteristul (1792-1828), atragîndu-i atenția că „tot ce-i fruntaș (în sat) se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

230 

 

află preot și diacon‖, fiecare parohie înregistrînd între douazeci și patruzeci de 
astfel de notabili ecleziaști, care sporesc drastic impozitele aplicate sătenilor 
contribuabili, solicitînd domnitorului în spiritul degrevării reducerea numărului 
acestora la cinci preoți și opt diaconi de sat (vezi Urechia, 1897: 309, apud Barbu, 
2001: 130). 

De altfel, conform unei cartografieri făcute la 1810 din porunca mitropolitului 

Ignatie al Ungrovlahiei rezultă niște cifre cu adevărat uluitoare: unei parohii urbane 
(Colțea) aparțineau cinci preoți la optsprezece case, în timp ce o parohie sătească 
(Făcăeni) deținea patru preoți la douazeci și opt de case (vezi Oțetea, 1971: 88, 
apud Barbu 2001: 130). 

Această slobozire a preoților de birurile publice duce la sporirea spectaculoasă a 
numărului acestora. Aceasta avea sa îl determine la 15 iulie 1764 pe domnitorul-

martir
1
 al Moldovei Grigore Ghica să denunțe o asemenea practică, emițînd 

următorul hrisov: „Ce dar întîi și acel mai mare din lucrurile cele necuviioase și 
necădzute ce s-au înmulțit, după cum s-au dzis, la Biserică, socotim că este 
înmulțirea preuților, dintru care se află foarte puțini la număr care după cum să 
cade intră prin ușă în staulul acesta, iară cei mai mulți sînt acei ce să sue pe aiurea 
și tîlhărește, din care pre unii îi îndeamnă nevrednicirea, ticăloșiea și lenevirea, ca 

să răpască și să apuce darul preoției […], dînșii slobodzi eșindu de sub stăpînirea 
mireniei și de dajdia cea legiuită care este a se plăti cu datornică datorie la visteria 
cea domnească‖ (Codrescu, I, 1871: 308-312, apud Barbu, 2001: 131). 

Fenomenele de laicizare, îmbogățire și ruralizare a clerului ortodox, își 
semnalează debuturile încă de la începutul secolului al XVII-lea, unde binomul 
laici / cler pare a fi înlocuit treptat cu clerul de condiție laică. Apoi, asistăm cum 

preoțimea de mir, prin scutirea de dări, își capătă o formă de reprezentare 
intermediară tot mai pricopsită social, situîndu-se între boierul de moșie și țăranii 
robi ai acelei moșii, preotul devenind încetul cu încetul tot mai burghez în raport cu 
tagma negustorilor care se confunda cu boierimea. Cumpărarea de pamînturi și 
moșii în rîndul preoților, strategiile lor matrimoniale la care erau îndemnați sau la 
care aspirau – devin pentru marea lor majoritate obiective prioritare ce erau așezate 

în fața propovăduirii cu smerenie și aplecare a Cuvîntului Domnului. 
Contrar vieții obștești, chiar și la Athos au fost sesizate la unii din călugări unele 

tendințe de a se adapta unei vieți idioritmice, care contravenea desigur vieții 
monahale și care era combătută cu rigoare și energie de adevăratele spirite 
duhovnicești, care se împotriveau acestor patimi cum ar fi: dorința de trai bun, 
iubirea de îmbogățire, pofta de mărire. De fapt, acestea erau unele preluări din 

metehnele trecutului veacurilor anterioare (XI-XII), cînd unele patimi i-au 
determinat pe unii monahi să capete un anume Tipicon, contrar sfaturilor 
evanghelice, care dădea voie călugărilor să se îmbogățească, să cheltuie și să nu 

                                                 
1 Pentru ca s-a opus cedării Bucovinei Imperiului Habsburgic, avea să fie asasinat de turci la 

1777. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

231 

 

dea socoteală de pe urma averilor agonisite. „Aceste patimi aduseseră în trecut 
dezastrul Athosului în administrație și în viața duhovnicească. Arghirofilia, desfrîul 
și beția erau în floare la Athos, de pe urma acestei tendințe călugărești de a duce 
viața după un stil propriu‖ (Vasilescu, II, 2007: 341). 

Desigur, în contradicție cu această tendință a epocii, au fost menționați, în 
prezenta lucrare, și episcopii, călugării cei mai învățați, cărturarii, mitropoliții de 

mare prestigiu, care s-au opus din răsputeri acestor înclinații ce veneau să 
umbrească eforturile Bisericii de încreștinare, îndumnezeire și, odată cu aceasta, de 
salvare a neamului. 

Cu toate acestea, îmbrăcînd haina monahală și adoptînd cariera sacerdotală, 
foarte mulți fii de preoți aspirau spre conservarea și multiplicarea averilor și 
menținerea facilităților imunitare fiscale acordate ascendenților lor, transformînd 

vocația religioasă într-o ambiție socială de înavuțire și recunoaștere cu predilecție a 
unei noi clase privilegiate social. Astfel, se creează mai ales la sate „burghezia de 
sutană‖, o burghezie formată din protopopi, parohi, vicari, diaconi – ca produși ai 
unei monarhii administrative elitiste, deținătoare a mai mult de două treimi din 
suprafața solului Principatelor și căreia i se supunea mai mult decît oricărei ierarhii 
bisericești. 

Iată cum s-ar putea explica atrofierea în timp a încrederii mirenilor în membrii 
clerului Bisericii ortodoxe, fapt ce avea să culmineze cu secularizarea înfăptuită pe 
timpul domniei lui Cuza-Vodă. 

În anul 1853, Adunarea de Rugăciuni tiparită de arhimandritul Dionisie, sub 
oblăduirea mitropolitului Nifon și dăruită Elisabetei Stirbey, avea să ajungă în 
posesia Doamnei Elena (1825-1909) și a Domnitorului Alexandru Ioan Cuza 

(1820-1873), fiind cartea lor zilnică de rugăciuni, care, deși presarată cu litere 
chirilice, avea să fie una din primele Omilii menite să facă tranziția înspre limba 
română. 

Transformările trecerii la scrierea românească din epoca înlocuirii treptate a 
alfabetului chirilic cu cel latin și mai apoi la trecerea la literele alfabetului nostru, 
constituie în bună parte un parcurs pe cît de sinuos și controversat, pe atît de 

spectaculos și interesant. Această metamorfoză literară a fost atent analizată de 
profesorul, istoricul și criticul literar Ștefan Cazimir cu precădere între anii 1830 si 
1860, pe care cunoscutul istoric o definește ca epocă a alfabetului de tranziție, o 
adevarată „saga‖ pe tot parcursul ei, presarată cu multe episoade și momente 
pasionante și încrîncenate. 

„Felul în care oamenii își îmbracau trupul și acela în care își înveșmîntau 

gîndirea, sînt două fețe ale aceleiași medalii‖ (Cazimir, 2006: 85), sau după cum 
spunea N. Istrati „portul și limba au avut la noi totdeauna mare analogie între sine 
și vederea stării morale a nației‖ (1844). 

Nu este mai puțin adevărat că Școala Ardeleană a purtat în toată această 
perioadă o luptă strînsă pentru implementarea alfabetului latin și, odată cu aceasta, 
a afirmării și recunoașterii unanime a latinității noastre. Petru Maior este numai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

232 

 

unul dintre cei care observa că „pînă vor scrie românii cu slove cirilicești, niciodată 
nu vor fi vederoase cuvintele latine în limba română‖ (Cazimir, 2006: 90). După 
cum tot el avea să completeze: „De cîte ori mi s-au întîmplat mie de îndoindu-mă 
de vrun cuvînt, oare latinesc este, cît l-am scris cu slove sau litere latine, îndată cu 
strălucire i se văzu latina lui față și părea că rîde asupra mea de bucurie că l-am 
scăpat din sclavie și de calicele cirilicești petece‖ (Maior, 1819, apud Cazimir, 

2006: 90). 
Alfabetul de tranziție avea să devină un alfabet aflat într-o permanentă mișcare 

ascendentă, unde, pornind de la Școala Ardeleană, de la pedagogul, teologul și 
fondatorul învățămîntului în limba română, Gheorghe Lazăr (1779-1823), a celui 
mai important ctitor al culturii prepașoptiste și membru fondator al Academiei 
Romîne, Ion Heliade Rădulescu (1802-1872) − și pînă la Proclamația de la Islaz, a 

Revoluției de la 1848 și a Unirii de la 1859 − aveau să fie parcurși pașii 
determinanți pentru implementarea limbii patriei. 

În timp ce Revoluția de la 1848 înscrie ca prioritate adoptarea alfabetului latin, 
Proclamația de la Islaz, rostită la 09 iunie 1848 de Ion Heliade Rădulescu, „decreta 
științele ca și pînă acum în limba patriei și cultura și înflorirea acestei limbi după 
natura și după originea ei, cu literele sale, atît în carțile profane, cît și în cele sacre, 

cum și introducerea literelor în toate cancelăriile‖ (Cazimir, 2009: 122). 
Mihail Kogălniceanu (1817-1891), marele strateg al Unirii, avea să se pronunțe 

în chestiunea schimbării alfabetului: „Încă de la 1837, fiind pe băncele Universității 
din Berlin, am fost pentru introducerea literilor latinești‖ (Kogălniceanu, 1837, 
apud Cazimir, 2006: 120). 

Printr-o hotărîre din 1856 se prevedea ca „literele latine să fie introduse atît în 

cărțile didactice, cît și în scriere‖, iar printr-o hotărîre a Eforiei de la 1858, 
alfabetul latin să fie consacrat în totalitate. Cu numai doi ani mai tîrziu, Domnitorul 
Alexandru Ioan Cuza participa la Ploiești la deschiderea anului școlar, momentul 
fiind marcat de institutorul Basile Dragosescu, cel care avea să se adreseze astfel 
elevilor sai: « – Copii! După secole de-ncruntare, astăzi ne zîmbește și nouă 
romînilor, bunul Dumnezeu. De astăzi încolo ne-am căpătat iar onoarea de popor 

liber, de popor latin. Jos slova străină! Sus litera străbună!» După care, inimosul 
dascăl continua scriind cu litere latine pe tablă: „«Vivat Romînia! Vivat Națiunea 
Română! Vivat Alexandru Ion Întîi, Domnul Românilor!» Această scenă 
emoționantă avea să fie reconstituită după 50 de ani cu entuziasm, de unul dintre 
elevii participanți la acel eveniment: este vorba de Ion Luca Caragiale!‖ (Cazimir, 
2006: 123). 

Alfabetul latin avea să fie adoptat oficial la 8 februarie 1860, printr-un ordin 
semnat pe timpul domniei lui Alexandru Ioan Cuza, de către Ion Ghica, în calitatea 
sa de prim-ministru al Munteniei, care, alături de George Sion, avea să înceapă la 
ordinul domnitorului și demersurile de înființare a Societății Literare, devenită, 
ulterior, Academia Romînă, act ce avea să fie realizat la 1 aprilie 1866, la trei luni 
de la abdicarea forțată a lui Cuza-Vodă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

233 

 

Învățămintele perioadei 1830-1860 ne arată așadar, lupta aprigă dusă în 
interiorul unei epoci zbuciumate, ca factor al tranziției noastre naționale îndreptată 
spre noi idealuri, care au prefigurat desprinderea de trecut și formarea pe baze noi, 
progresiste, a unei societăți modern-reformate românești, ca măsuri premergatoare 
și absolut necesare care au dus la obținerea Autocefaliei Bisericii Ortodoxe 
Române, a realizării Independenței țării și nu în cele din urmă a făuririi Statului 

Național Unitar Modern Român, la care se adaugă în mod fericit și providențial 
actul desăvârșirii Unirii și reîntregirii noastre, de la 1 decembrie 1918. 

Iată cum, alegerea unui singur Domn în fruntea ambelor Principate, înfăptuită la 
5 și 24 ianuarie 1859, devine un exemplu grăitor de ce rol poate juca în istorie 
folosirea inspirată și spre binele țării a unei forme de tranziție!  

În timpul celui de-al doilea mandat al guvernării lui Mihail Kogălniceanu aveau 

să se înfăptuiască două dintre cele mai importante reforme ale domniei lui 
Alexandru Ioan Cuza, ce anunțau progresul și modernizarea țării: secularizarea 
averilor mănăstirești și împroprietărirea țăranilor. 

Astfel, la 11 decembrie 1863, Mihail Kogălniceanu avea să citească proiectul de 
lege în plenul Adunării țării care prevedea: „Toate averile mănăstirești închinate și 
neînchinate precum și alte legate publice sau daruri făcute de diferiți testători și 

donatori din Principatele Unite la Sfîntul Mormînt, Muntele Athos, Sinai precum și 
la mitropolii, episcopii și la metoacele lor de aici din țară și la alte mănăstiri și 
biserici din orașe sau la așezăminte de binefacere și de utilitate publică, se 
proclamă domeniuri ale Statului Român, iar veniturile acestor așezăminte vor fi 
cuprinse în bugetul general al statului‖ (Gherasim, 2009: 34). 

În mai puțin de o oră, după rostirea celor mai înflăcărate cuvîntări, proiectul 

capătă caracter de lege cu 97 de voturi pentru din 100 de bile, în aplauzele camerei 
și ale tribunelor (Xenopol, 1925: 176). 

De altfel, legea secularizării de la 1863 are precedente atît pe plan intern, cît și 
internațional. Prima dintre împotrivirile închinărilor pamîntene are loc la 1628, 
cînd domnitorul Alexandru Iliaș al Munteniei se opune închinării mănăstirii 
Snagovului către mănăstirea Pantocrator a Sfîntului Munte, urmat fiind de Matei 

Basarab, care printr-un hrisov al său de la 1639 se împotrivește închinării a 21 de 
mănăstiri „care le-au închinat acei domni și vlădici străini, pentru mita și fără voia 
nimănui: Tismana, Cozia, Argeșul, Bistrița, Snagovul‖ (Ibidem: 177). 

Începuturile stopării acestor tendințe se vor semnala doar odată cu abolirea 
domniilor fanariote, al cărui prim semnal avea să-l dea Revoluția de la 1821 a 
pandurilor lui Tudor Vladimirescu.  

După înăbușirea revoluției grecești, boierii moldoveni aveau să se adreseze la 
1821 Înaltei Porți, solicitînd sultanului „să asculte glasurile nevinovatului norod 
[…], să se reîntoarcă moșiile mănăstirilor închinate ocîrmuirei pămîntești, care sa 
fie îndatorită a răspunde o sumă ca embatic (forma de arendare n.m.) către locurile 
sfinte‖ (Xenopol, 1925: 178). Aceasta, după cum remarcă A.D. Xenopol, avea să se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

234 

 

constituie ca un prim îndemn premergător secularizării, de înlăturare a călugărilor 
greci din sfintele locașuri ale țării.  

Problema secularizării mănăstirilor închinate va fi una din principalele obiective 
ale Revoluției de la 1848, fiind expusă atît în Proclamația de la Islaz de Ion 
Heliade Radulescu, cît și de Mihail Kogălniceanu în Dorințele partidei naționale 
din Moldova. 

Începînd cu anul 1851, odată cu scurgerea celui de-al doilea termen de scutiri pe 
termen de 10 ani încuviințat călugărilor greci, prin intervențiile mai hotărîte ale lui 
Barbu Stirbey și Grigore Ghica, moșiile închinate se arendează pentru prima oară 
prin mezat public și prin aplicarea sistemului licitației, astfel încît veniturile 
rezultate urmau a se dubla, ceea ce-i obliga pe greci conform Regulamentelor 
Organice, să contribuie cu a patra parte din veniturile realizate, la susținerea 

bugetelor celor două Principate, fapt contrar mănăstirile închinate fiind obligate să 
renunțe la orice venituri sau sporuri obținute pe baza prevederilor Regulamentelor.  

În acest context trebuie consemnat faptul că prin Tratatul ruso-turc de la 
Adrianopole din 2/14 septembrie 1829, Rusia solicită Sublimei Porți să 
încuviințeze elaborarea a două Regulamente Organice, absolut necesare 
soluționării sumedeniilor de probleme de ordin administrativ și politic apărute în 

bisericile celor două Principate, și care să asigure reformarea și odată cu aceasta, 
respectarea canoanelor impuse de rînduielile bisericești, corespunzător credinței 
ortodoxe.  

Cu toate acestea, ignorînd orice amenințări, comunitățile grecești „rămîn tot în 
starea de mai înainte, îmbuibate de bunuri și nesupuse la nici o îndatorire‖ 
(Xenopol,1925: 191). 

Chestiunea mănăstirilor închinate va fi una din preocupările primordiale ale 
divanului ad-hoc al Moldovei, care, la 1857, solicită egumenilor greci să trimită doi 
deputați spre dezbaterea și soluționarea cauzei, invitația urmînd a ramîne 
neonorată. Acest lucru îl determină pe Mihail Kogălniceanu să rostească pe cît de 
neînfricat, pe atît de stăruitor în plenul divanului: „Cu toate strigătele, cu toate 
intrigele egumenilor greci, cu toate înrîuririle străine, noi niciodată nu vom suferi 

ca o hotărîre străină să ne exproprieze de a cincea parte din pămîntul nostru. 
Această chestie nu poate și nu trebuie a fi hotărîtă, decît de viitorul guvernămînt, în 
deplina sa neatîrnare ca o chestie de naționalitate și autonomie. Pamîntul pe care 
egumenii greci îl reclamă ca proprietate a nației grecești este pămînt românesc, 
pământ stropit cu sîngele strămoșilor noștri‖ (Buletinul ședințelor adunarei  ad-hoc 
a Moldovei, No. 24 din 24 Dec. 1857 apud Xenopol, 1925: 192). 

În consecință, doleanțele divanului ad-hoc sînt transmise mai întîi și supuse 
dezbaterii Comisiei din București, constituite din reprezentanți ai Austriei, Franței, 
Angliei, Prusiei și Sardiniei – care întrunesc opțiunile românilor și cele minoritare 
ale Rusiei și Înaltei Porți, situate pe poziții adverse și favorabile grecilor. 

Concluziile sînt înaintate mai apoi dezbaterii Convenției de la Paris, al cărei 
Congres stabilește la 30 iulie 1858, conform Protocolului XIII și la propunerea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

235 

 

ambasadorului Rusiei, „ca între guvernul Principatelor și clerul grecesc, părțile 
interesate sînt invitate a se înțălege între ele prin un compromis. În cazul cînd ele 
nu s-ar putea înțălege ei vor alege un supra-arbitru […], el va fi numit de Sublima 
Poartă, în înțălegere cu puterile garante‖ (Xenopol, 1925: 193). Termenul de 
soluționare era de un an de zile, calculat dupa o lună de la învestirea fiecărui domn 
al celor două Principate. 

Acestea au fost prerogativele sub care Alexandru Ioan Cuza avea să preia 
sceptrul domniei ambelor Principate Române la 24 ianuarie 1859. 

Imediat după sosirea trimisului Țărilor Române la Constantinopole, Costache 
Negri, încep demersurile pentru recunoașterea, în primul rînd a îndoitei alegeri a lui 
Cuza-Vodă, iar în al doilea rînd, de reiterarea cu maximă prioritate în fașa marilor 
Puteri a problemei mănăstirilor închinate. La îndemnul lui Labanoff, ambasadorul 

Rusiei, se merge mai întîi pe tehnica compromisului, trimițîndu-se în Principate 
emisari din partea patriarhiei Sfîntului Mormînt – arhimandriții Athanasie și Chirilă 
–, pe arhimandritul Nilos pentru Muntele Athos, emisari ai Muntelui Sinai, ai 
patriarhatului Alexandriei și Antiohiei și ai mănăstirilor Rumeliei. Termenele de 
întrunire a comisiilor sînt amînate de la o dată la alta, perioadă în care membrii 
guvernului, mobilizați de Kogălniceanu mai ales și de ministrul Cultelor, Nicolae 

Crețulescu, iau măsuri menite să pregătească legislația favorabilă pronunțării 
secularizării și care contraveneau intereselor egumenilor greci (îndatorarea 
arendașilor, ținerea licitațiilor în pretoriul ministerului, acordarea de fonduri pentru 
întreținerea școlilor și bisericilor etc.). 

Se prefigura tot mai mult pericolul determinării marilor Puteri de a cere 
aplicarea strictă a Convenției de la Paris, care defavoriza interesele românilor, și 

punerea în aplicare a proiectului secularizării. Începe o luptă diplomatică intensă, 
periculoasă și contra cronometru. Puterile dau un ultim termen domnitorului și 
fixează termenul noii înțelegeri de bună voie pentru sfîrșitul lui aprilie 1862, 
solicitînd principelui să-și stabilească arbitrii, pentru „ca împreună cu cei ai 
locurilor sfinte să hotărască daraverea (interesele, n.m.) (Xenopol, 1925: 198). 
Principatele nu se vor pronunța însă cu numirea arbitrilor. Dimpotrivă, odată cu 

sosirea anului 1863, la 2 ianuarie, „ministerul oprește exploatarea pădurilor 
mănăstirilor și dispune de a nu se mai vinde decît în parchete, conform legii pentru 
cruțarea pădurilor.‖ (Mon. Of. din 02-03 ian. 1863, apud Ibidem: 200). Mai mult 
decît atît, la dezbaterea bugetară pe anul 1863, se hotărăște ca suma de 20.000.000 
provenită din arenzile moșiilor mănăstirești închinate să fie vărsate la vistierie 
(Ibidem). Patriarhul Ierusalimului și ceilalți demnitari ai bisericii grecești, aflînd de 

însușirea veniturilor moșiilor mănăstirești închinate de către statul român, 
protestează vehement la Înalta Poartă, atragînd atenția asupra consecințelor care 
pot decurge de pe urma secularizării. Ca raspuns la această depeșă, statul romîn 
hotărăște scoaterea cu desăvîrșire a limbii grecești din toate bisericile și mănăstirile 
închinate, excepție facînd în mod excepțional și la rugămințile comunitătii grecești, 
doar o singură biserică din Brăila, unde s-a încuviințat susținerea slujbei în limba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

236 

 

greacă. De asemenea, la 17 aprilie 1863, se interziceau pledoariile avocaților 
mănăstirilor grecești în tribunalele române, fără de a fi însoțiți de avocații statului. 
Printre alte măsuri, pentru stăvilirea sustragerilor de orice fel, se dispune 
concentrarea tuturor documentelor și hrisoavelor în arhivele statului, supunerea sub 
paza autorităților civile a bunurilor mănăstirilor, concomitent cu oprirea emiterii de 
pașapoarte egumenilor. 

Este de la sine înțeles, că presiunile grecilor, ale Înaltei Porți, a Rusiei, Angliei 
la care se alătură și cele ale Austriei, deveneau din ce în ce mai greu de suportat. 

Singura putere care ne sprijinea rămăsese tot Franța, care „nu putea admite 
cererea de proprietate a comunităților grecești din Orient, deoarece o așa pretenție 
ar călca autonomia principatelor și deci nu poate fi vorba decît de o despăgubire‖ 
(L‘Esprit public -20 ian.1864, apud Xenopol, 1925: 204).  

Într-adevar, România, pentru a-și demonstra bunele sale intenții, se angajase să 
acorde o despăgubire pentru mănăstirile secularizate, sumă ce urma a fi negociată 
și stabilită de comun acord cu reprezentanții Sfîntului Munte. Astfel, se ajunsese la 
suma de cca. 80 de milioane de piaștri, din care s-au scăzut datoriile vechi de 29 de 
milioane, rezultînd suma finala de ca. 50 de milioane de piaștri, care ar fi făcut 
obiectul despăgubirii călugărilor greci. 

Deși statul român se împrumutase prin bănci de suma de 38,4 milioane lei 
pentru acordarea despăgubirii, atît cele șapte Puteri garante, cît mai ales, egumenii 
greci care erau lipsiți de o evidență contabilă și juridică care să le confere drepturile 
de deținere a titlurilor de proprietate asupra pamînturilor mănăstirești, renunță la 
continuarea negocierilor, astfel încît suma urmează a rămîne neplătită. 

Înfăptuirea secularizării averilor mănăstirești la 13 decembrie 1863, trebuie 

privită prin prisma unui proces politic, juridic, administrativ și teologic complex, 
care necesită o bună cunoaștere a tuturor aspectelor și conjuncturilor istorice care 
au condus la săvîrșirea acestui act de importanță covîrșitoare pentru evoluția și 
emanciparea ulterioară a neamului românesc. Unele din aceste aspecte au fost 
explicate și descrise în cele de mai sus. 

În contextul nostru, atunci cînd la luarea unei hotărîri istorice precumpănește 

factorul puterii politice, conștiinta morală umană clădită pe simțămîntul de dreptate 
ca rezultat al actului juridic, va ramîne pe veci neîmpăcată în sufletul omului. 
Dimpotrivă, dacă puterea a dat dreptate pe justa cauză și pe baza adevărului, 
victoria materială va fi încununată și de „liniștea morală și măreață a minții, 
convinsă că a așternut acea izbîndă pe stînca de granit a dreptatei. Vom videa însă, 
că putem rosti cu mulțămire sufletească, judecata, ca Romînii, luând averile 

Grecilor, nu i-au despoiat, ci au reluat numai cât ceeace era al lor‖ (Xenopol, 1925: 
207). 

Din punctul de vedere al interpretării juridice, Xenopol atrage atenția cu 
nepărtinirea caracteristică adevăratului om de știință, că termenul de închinare, 
întrebuințat în documentele timpului era identic cu cel de dăruire, în traducere 
franceză fiind echivalentul lui donation, donné, după cum invocau grecii, față de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

237 

 

dédié, placé sous l‟invocation, a cărui înțeles era susținut de partea română. Dacă 
pentru greci termenul închinării însemna punerea darurilor sub protecție spirituală 
ce acorda un fel de suzeranitate spirituală (Hrisovul lui Matei Basarab de închinare 
a Mănăstirii Bistrița, apud Xenopol, 1925: 206), partea română se baza pe unele 
din documentele precursoare altor închinări care prevedeau că „se dăruiește 
mănăstirilor grecești cărora se închinau acele băștinașe, numai prisosul veniturilor 

lor‖ (Document din 1662 emanat de la întemeietorul Mănăstirii Bursucii din 
Moldova închinată la Muntele Athos, apud Xenopol, 1925: 208). 

De aceea, termenul de închinare spune același Xenopol, „este foarte deosebit, 
după scopul fiecărui dăruitor […] este un termen din limbagiul religios aplicat la o 
daravere (chestiune n.m.) juridică și care din aceasta pricină, tocmai trebuia să fie 
nehotărît și șovăitor‖ (Xenopol, 1925: 208). 

Brezoianu, reprezentantul părții române în apărarea cauzei, dezmințea 
legalitatea închinărilor „ca nefiind făcute de toți ctitorii și înzestrătorii mănăstirei, 
ci din partea altor persoane decît acei ctitori și înzestrători, astfel încît o persoană 
străină care închina mănăstirea, nu dispunea în fapt de ceva ce-i aparținea și de 
drept‖ (Ibidem). 

Pe de altă parte, din punct de vedere administrativ, statutul mănăstirilor 

închinate era foarte incert, România necucerindu-și încă independența națională și 
fiind încă supusă Imperiului Otoman, astfel încît emisarii greci, care nu dispuneau 
de acte de proprietate asupra mănăstirilor închinate, veneau pînă la momentul 
secularizării lui Cuza în a-și încasa dările de pe moșiile Țărilor Române, teritorii 
care scăpaseră de sub administrarea directă a Înaltei Porți. Tot pînă la secularizare, 
averea bisericească era împărțită în trei categorii: averea episcopiilor sau a 

mitropoliilor, averea mănăstirilor pămîntene (2,3 %) și averea mănăstirilor 
închinate (11,14% în Muntenia și 12,16% în Moldova), care luate împreună 
reprezentau 25,6 % din suprafața agricolă a Principatelor Unite!  

Din punct de vedere creștinesc și teologic însă, problemele sînt de cu totul altă 
natură, căpătînd, spiritualmente vorbind, dimensiuni dramatice. „Adeseori frauda 
sau viclenia, întrebuințată spre a aduce, fie închinarea mănăstirei, fie sporirea 

averei mănăstiresti acum închinate, pătează titlurile în virtutea cărora mănăstirile 
sau moșiile lor erau stăpînite. Există mai multe documente care dovedesc, într-un 
chip învederat, uneltirile piezișe puse în lucrare de călugării greci, spre a-și însuși 
averile pamântene‖ (Document din 1662 emanat de la întemeietorul Mănăstirii 
Bursucii din Moldova închinată la Muntele Athos, apud Xenopol, 1925: 210) – 
avea să remarce cu profundă întristare același mare istoric și scormonitor al 

adevărurilor trecutului nostru, A.D. Xenopol. 
Aceste documente și hrisoave la care istoricul face referire, vin să ateste faptul 

că majoritatea mănăstirilor erau închinate în anumite condiții. Pornind de la 
hrisovul lui Matei Basarab care lăsa grecilor „după cum vor fi scris și legiuit ctitorii 
în cărțile lor de închinăciune, pre acea tocmeală neschimbate să trăiască‖ (Ibidem: 
214) la hrisovul de închinare al Văcăreștilor care rînduia ca „boierii pamînteni ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

238 

 

epitropi să îngrijească de îndeplinirea milelor‖ (Ibidem), mesajul de conținut se 
referea la faptul că sarcina cea dintîi a închinătorilor era de a se asigura de existența 
pe mai departe a mănăstirilor lor. „Nici unui închinător nu i-a trecut vreodată prin 
minte ca el, închinînd mănăstirea lui unei mănăstiri mai sfinte din Răsărit, 
așezămîntul lui să se desființeze; să înceteze de a mai fi ceeace fusese: o 
comunitate de oameni care să se roage lui Dumnezeu pentru iertarea păcatelor 

tuturor muritorilor în deobște și ale lui în deosebi‖ (Document din 1662 emanat de 
la întemeietorul Mănăstirii Bursucii din Moldova închinată la Muntele Athos, apud 
Xenopol, 1925: 214). 

Este de la sine înțeles că scopul evlavios nu putea fi atins, atîta timp cît ființa 
exterioară a mănăstirilor, bisericilor și chiliilor ei erau descompuse atît în exterior, 
cît și în interiorul lor. Întreținerea materială și spirituală a acestora devenea condiția 

sine qua non care să stea la baza oricărei închinări și care, după cum se constatase, 
nu era nici pe departe îndeplinită. Dimpotrivă, călugarii greci împrăștiaseră 
călugarii pămînteni în patru vînturi fără a-i mai înlocui cu alții, slujbele erau ținute 
exclusiv în limba greacă, astfel încît mănăstirile închinate încetaseră de a mai fi 
comunități religioase române. Mai mult decît atît, Locurile Sfinte nu au catadicsit 
de a fi contribuit într-un fel sau altul la asumarea obligației de a veni în sprijinul 

mănăstirilor închinate conform Regulamentelor Organice, respectiv cu a patra 
parte, deci cu un sfert din veniturile înregistrate urmare a preluării dărilor. 
Motivația era legată de faptul că Sfintele Locuri nu pot deține în Principate decît 
sucursale, al căror personal este condus de un egumen român, așezămîntul lor 
nefiind statuat în Țările Române.  

În consecință ele nu pot avea nicio pretenție de a fi și proprietare ale acestor 

moșii! 
Totodată, din punctul de vedere al apărării dreptului public, din toate 

împotrivirile, contestațiile, memoriile și misivele Patriarhatului grec și a Locurilor 
Sfinte, se poate lesne observa cum se ridică statului român orice pretenție de a-și 
exercita supravegherea și controlul propriilor bunuri. Asumarea oricăror răspunderi 
ale acestora de a contribui la întreținerea mănăstirilor închinate cu un sfert din 

venituri, de a numi sau destitui egumeni, la darea moșiilor în arendă, de a se îngriji 
de repararea acestora, sau de acordarea unor binefaceri, erau considerate ca o 
problemă voluntară și nu erau luate în seamă. 

Nu trebuie uitat faptul că proprietățile închinate comensurau „72 de mănăstiri cu 
peste 600 de moșii, dintre cele mai mari și mănoase, cuprinzînd a 7-a parte a 
teritoriului românesc, pe care locuiau peste 60.000 de familii de țărani‖ (Document 

din 1662 emanat de la întemeietorul Mănăstirii Bursucii din Moldova închinată la 
Muntele Athos, apud Xenopol, 1925: 219). 

Iată de ce, pe bună dreptate, procesul de închinare al mănăstirilor era considerat 
ca un proces fanariot, „de parcă – precum spune N. Istrati – Dumnezeu s-ar fi 
strămutat, de cînd cu Fanarioții, peste Dunăre‖ (Istrate, 22, apud Xenopol 1925: 
219). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

239 

 

Tendința lor tot mai vădită de a constitui un stat ecleziastic în sînul statului 
romîn era intolerabilă pentru un stat modern către care năzuia națiunea română, în 
spiritul Convenției de la Paris, a Regulamentelor Organice și a Unirii de la 1859, 
săvîrșită cu atîta chinuială și sacrificii. 

La 3 decembrie 1863, Domnitorul Principatelor Unite stabilește prin decret 
domnesc ca în Biserică să se slujească numai în limba română, cu excepția bisericii 

din Brăila, la care am făcut anterior referință. 
Ulterior promulgării Legii secularizării, are loc sancționarea Legii asupra 

instrucțiunii, decretată la 25 noiembrie 1864 și promulgată la 5 decembrie 1864, 
conform căreia seminariile erau împărțite în două categorii: seminarii de gradul I 
cu patru clase, care-și desfășurau activitatea în fiecare episcopie și seminarii de 
gradul II, cu opt clase care funcționau pe lîngă mitropoliile din Iași și București. 

Astfel, se reglementa starea învațămîntului teologic, a cărui susținere financiară 
cădea în sarcina statului român, unde absolvenții puteau fără examen să devină și 
dascăli în zonele rurale

2
. Trebuie consemnat că în același an s-a inițiat înființarea 

primei facultăți de teologie din cadrul Universității din Iași (în 1860, tot de Vodă 
Cuza), dar care, de pe urma intrigilor și disputelor interne și externe avea să fie 
desființată patru ani mai tîrziu de la funcționare, urmînd a fi reînființată la cîțiva 

ani de la abdicarea forțată a domnitorului. 
Astfel, în toți acești ani se fac cei mai importanți pași de instituire a 

învațămîntului monahal ortodox, precum și a învățămîntului romano- catolic, 
reforme care vor conduce ireversibil la modernizarea școlii teologice românești în 
ansamblul ei. 

Prin Legea pentru înmormîntari din 27 martie 1864, fiecare dintre culte erau 

obligate să-și organizeze spațiile de înmormîntare în cimitire situate la cel puțin 
200 metri de marginile orașelor sau satelor, fiind interzise înmormîntările în 
biserici, capele, sinagogi etc.

3
 

De asemenea, prin Legea comunală promulgată la 1 aprilie 1864 se interzicea 
Bisericii întocmirea de acte civile (naștere, căsătorie, deces), aceste atribuții căzînd 
exclusiv în sarcina autorităților statului (primăriilor). Totodată, această lege 

reglementa și problema salarizării preoților și servitorilor Bisericii, stabilind ca o 
obligație a comunelor de „a îngriji de cultul, de biserica sau de bisericile religiunei 
la care aparține. Comuna este datoare a plăti pe preoții și pe servitorii bisericilor 
sale‖ (art. 11), astfel că în bugetul comunal anual consiliul comunal va cuprinde și 
„leafa preoților și a altor servitori ai bisericilor, acolo unde bisericile nu au venituri 
proprii îndestulătoare‖ (art. 119 alin. 2 lit. m) (Corduneanu, 2015). 

Mult după abdicarea silită a domnitorului, Legea clerului de mir și a 
seminariilor din 1893, avea să amendeze Legea comunală a lui Cuza și să transfere 

                                                 
2 Vezi http://www.revistaortodoxa.ro/?m=201804. 
3 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

240 

 

din sarcina comunelor în obligația bugetului statului răspunderea salarizării 
preoților și a fețelor bisericești (Ibidem). 
Legea călugăriei sau Decretul organic pentru stabilirea regulilor schismei 

monahicești prevedea ca nimeni să nu poată fi tuns în monahism fără 
binecuvîntarea Sfîntului Sinod, astfel încît, pentru intrarea în monahism barbații 
trebuiau să aibe cel puțin 60 de ani, iar femeile cel puțin 50 de ani, excepție făcînd 

doar bolnavii, invalizii sau cei lipsiți total de mijloace de subzistență, dar care 
dovedeau vădite înclinații spirituale duhovnicești. De asemenea erau exceptate 
cadrele cu studii teologice superioare, din rîndul cărora aveau să se aleagă și viitorii 
ierarhi (v. http://www.revistaortodoxa.ro/?m=201804). 

De altfel, elaborarea la 3 decembrie 1864 a Decretului organic pentru 
înființarea unei autorități sinodale centrale pentru afacerile religiei române, care 

prevedea înființarea Sinodului General al Bisericii Ortodoxe Române, reprezintă 
momentul crucial ca primă legiferare oficială a autonomiei Bisericii, care de facto 
era deja înfăptuită, e drept, cu neajunsurile de rigoare. Acest lucru va atrage după 
sine reacția dură și energică a Patriarhului ecumenic Sofronie al III-lea (patriarh 
între 1863 și 1866), care prin misiva din 8 februarie 1864 îl îndruma pe 
mitropolitul Nifon să-l sfătuiască pe Domn „să-și cunoască datoriile sale creștinești 

și domnești‖ și să intervină împotriva reformelor sale. Atît domnitorul, cît și 
guvernul, la care se vor alinia și mai marii ierarhi ai mitropoliilor Principatelor 
Române Nifon și Calinic, nu vor ceda presiunilor. Prin Hotărîrea Sinodului General 
se consemna faptul că Biserica românească păstrează unitatea dogmatică, canonică 
și cultică cu Patriarhia ecumenică de Constantinopol, păstrîndu-și însă autonomia 
jurisdicțional-administrativă față de toate bisericile, inclusiv a celei ecumenice. Era 

pasul decisiv și premergător obținerii Autocefaliei Bisericii Române, iar mai apoi a 
Patriarhatului‖ (Iacob, 2014). 

Acest act avea să dăinuie și să fie consființit și limpede exprimat în articolul 11 
din Constituția statului român, promulgată la 30 iunie 1866, prin care s-a statornicit 
că „Biserica Ortodoxă Română este și rămîne neatîrnată de orice chiriarhie străină, 
păstrîndu-și însă unitatea cu Biserica Ecumenică a Răsăritului în privința 

dogmelor‖ avînd „o autoritate sinodală centrală pentru reglementarea chestiunilor 
canonice și disciplinare‖.  

Contribuțiile elementului grec la zidirea materială și spirituală a Muntelui Athos 
sînt incontestabile, după cum la fel de evident este și aportul românilor care a dus 
de-a lungul istoriei la prosperitatea Muntelui Sfînt. În acest sens vorbesc de la sine 
dările de bani, obiectele de artă, icoanele, bisericile construite, inscripțiile, 

hrisoavele, documentele, bibliotecile și obiectele de cult dăruite de-a lungul anilor 
de credincioșii români, dar, mai presus de toate, viețile spirituale dedicate 
Athosului de athoniții români, unii dintre ei deveniți și sfinți. Sînt de menționat aici 
Sfîntul Antipa, Visarion – ucenicul lui Paisie, Atanasie de la Cavsocalivia, 
ieromonahul Daniil de la schitul Lacu, ieromonahul Macarie de la Neamț, Nectarie 
și Nifon de la Prodromul și mulți alții (Vasilescu, Monahul, 2007: 345-349). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

241 

 

Schitul Prodromu, care există încă de la 1660, situat pe teritoriul mănăstirii 
Lavra, care de pe urma mărimii pe care o are poate concura cu oricare din cele 20 
de mănăstiri ale Sfîntului Munte, a reprezentat și reprezintă dorința dintotdeauna a 
românilor de a-și avea propriul locaș de cult la Athos. 

Mitropolitul Veniamin Costachi a obținut acordul Lavrei de transformarea 
Prodromului din chilie în schit românesc începînd cu luna iunie a anului 1820. Cu 

toate încercările ulterioare de a fi recunoscută ca mănăstire românească de sine 
stătătoare, acest statut i-a fost permanent respins, astfel încît, printr-un acord din 20 
ianuarie 1889, schitul românesc avea sa-și recunoască dependența sa față de 
mănăstirea Lavrei. 

Același lucru avea să se întîmple și cu schiturile românești Lacu și Schitul Nou 
aflate în incinta și în subordinea mănăstirii Sfîntului Pavel, unde pe la 1754-1760 

se așezaseră călugării moldoveni (vezi Vasilescu, II, 2007: 289-297). 
Preotul D. Vestemean avea să consemneze că, în anul 1926, guvernul elen 

expropriase toate bunurile mănăstirești așezate în afara fruntariilor Athosului. 
Aceasta expropriere avea să afecteze și metocul din insula Thasos, ce aparținea de 
schitul Prodromu, cumpărat de credincioșii Principatelor cu mai bine de trei sferturi 
de veac în urmă (Ibidem: 358). 

În condițiile în care după Primul Război Mondial, prin tratatul de la Sévres din 
10 august 1920, Sfîntul Munte este recunoscut ca alipit defintiv statului elen, stăm 
să ne punem cuvioasa întrebare ce soartă ar fi avut teritoriile române dacă nu ar fi 
avut loc secularizarea și care reprezentau mai bine de un sfert din teritoriul țării 
înainte de comiterea secularizării. 

Pe bună dreptate Pr. Prof. Dr. Teodor Bodogae afirma că „ar trebui s-avem și 

noi la Athos Hilandarul, Zograful și Pantelimonul nostru, cum au sîrbii, bulgarii și 
rușii‖, dar azi, după cum se vede, noi, ca urmașii celor mai mari binefacători ai 
Muntelui Athos nu avem nicio mănăstire de-a noastră (vezi Vasilescu, Monahul, II, 
2007: 673). 

Și asta în condițiile în care toate cele 20 de mănăstiri au beneficiat de-a lungul 
veacurilor de cele mai sincere gînduri duhovnicești și ajutoare materiale ale 

voievozilor, înaintașilor și chiar ale contemporanilor noștri.
4
 

Nu este mai puțin adevărat că lumea asta întreagă, dacă se mai ține și nu cade 
sub blesteme, se sprijină pe rugăciunile Muntelui Sfînt, după cum spunea Sandu 
Tudor. 

Părintele Gala Galaction avea sa spună că „Sfîntul Munte Athos a fost și s-a 
menținut focarul monahismului ortodox; este un fenomen specific sufletului 

ortodox; a menținut etnicitatea monahilor, prin vorbirea limbii naționale; a păstrat 
bogăția imensă de mărturii și documente românești, de importanță istorică 
exceptională. Sfîntul Munte Athos prezintă o importanță deosebită pentru Biserica 
Ortodoxă Română, pentru istoria, cultura și arta românească. Grija și preocuparea 

                                                 
4 Îl amintim aici, printre alții, pe  Gheorghe Becali. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

242 

 

pentru așezămintele de la Muntele Athos trebuie să fie datorie de onoare‖ (vezi 
Vasilescu, Monahul, II, 2007: 632). 

„Biserica Ortodoxă Română a luat ființă în anul 1872 prin desprinderea 
Mitropoliei Ungrovlahiei și Mitropoliei Moldovei de sub ascultarea canonică a 
Patriarhiei de Constantinopol, titlul de mitropolit-primat fiindu-i acordat 
mitropolitului Nifon Rusaila (încă de pe vremea domniei lui Alexandru Ioan Cuza 

n.m.), la 11 ianuarie 1865. După proclamarea independenței de stat a României (9 
mai 1877) au urmat tratative cu Patriarhia de Constantinopol, în vederea 
recunoașterii autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române, care a fost în cele din urmă 
consființită la 25 aprilie 1885 prin patriarhul ecumenic Ioachim al IV-lea. Din 
perspectiva Patriarhiei de Constantinopol, aceasta este data nașterii Bisericii 
Ortodoxe Române. De facto, Biserica Ortodoxă Română a luat ființă odată cu 

constituirea Sfîntului Sinod de la București, în anul 1872 (și tot de facto, neluîndu-
se în considerare data înființării Sinodului Central din vremea domniei lui Cuza 
n.m.). Mitropolia Ardealului s-a unit cu Sfîntul Sinod de la București în 23 aprilie 
1919, iar din anul 1925 Biserica Română este organizată ca Patriarhie‖

5
. 

Putem spune, în concluzie, că, alături de toate celelalte reforme, înnoirile 
bisericești aduse de domnitorul Unirii noastre Alexandru Ioan Cuza – dintre care se 

evidențiază cu precădere secularizarea averilor mănăstirești închinate și neînchinate 
– au înscris o pagină strălucitoare în istoria neamului, care au condus la fondarea 
Actului Constitutiv al Statului Național, Unitar, Modern, Român – la obținerea 
independenței României, a recunoașterii de către Patriarhia de Constantinopol a 
Autocefaliei și Independenței Bisericii Ortodoxe Române – și, nu în cele din urmă, 
la înfăptuirea Unirii întregului neam la 1 decembrie 1918. 

Și asta cu atît mai mult cu cît în spirit evanghelic vorbind, pentru Domnitorul 
Alexandru Ioan Cuza nu existase ogor al vieții publice în care să nu fi aruncat 
sămînța modernizării, doar că roadele acestei înnoiri nu aveau să fie însutite la 
vremea lui conform parabolei, ci – așa cum spunea marele nostru istoric Florin 
Constantiniu – roadele lui Cuza aveau să fie culese mai tîrziu de cei ce-i vor urma 
(Constatiniu, 2011: 230). 

Domnitorul Alexandru Ioan Cuza, prin rostul și apariția lui e un fenomen unic 
în istoria țării. 

Oricine este menit să analizeze zbuciumul vieții lui interioare, sacrificiul dus 
pînă la martiraj pentru binele și propășirea nației lui, rămîne de multe ori fără 
răspuns în fața ivirii prin pronie divină a acestei personalități singulare în istoria 
românilor. 

A întîmpinat obstacole pretutindeni, creîndu-și multe dușmănii, aratîndu-și 
dușmanii și demascîndu-le adevarata lor față, ca sursă principală a nenorocirilor 
poporului.  

                                                 
5 Vezi https://ro.wikipedia.org/wiki/Biserica_Ortodox%C4%83_Rom%C3%A2n%C4%83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

243 

 

Alexandru Ioan Cuza s-a impus, ca și străbunii săi, prin adevăr, virtute și 
sacrificiu, trăgîndu-și seva din rădăcinile adînci ale neamului din care a fost 
zămislit. 

Prin căsătoria strămoșului său, Miron Cuza, cu nepoata cronicarului Miron 
Costin, Ilinca, genealogia familiei Cuza avea să fie și mai mult înnobilată cu 
ramurile familiilor movileștilor, basarabilor, mușatinilor lui Ștefan cel Mare și Sfînt 

și, nu în cele din urmă, cu ale lui Alexandru cel Bun și Bogdan I, întemeietorul 
Moldovei străbune. 

Țara a fost totul pentru dînsul, țara pe care a întemeiat-o, țara pe care a știut să o 
reprezinte cu demnitate și pe care a putut să o părăsească fără de blestem. 

Astfel de viteji nu se formează prin niciun exemplu și nicio lectură: ei se nasc. 
Nu ne rămîne decît să sperăm că imensul capital genial cheltuit de Prințul iubit 

al Unirii noastre, Alexandru Ioan Cuza, nu a fost risipit în zadar. 
Toate aceste înnoiri pot da conținut modului de cum trebuie înțelese și 

interpretate reformele bisericești din timpul domniei lui Alexandru Ioan Cuza – ce 
au condus în cele din urmă la recunoașterea Autocefaliei și obținerea independenței 
Bisericii Ortodoxe Române. 

 

Surse online 

https://ro.wikipedia.org/wiki/Biserica_Ortodox%C4%83_Rom%C3%A2n%C4%83 

http://www.revistaortodoxa.ro/. 

     

Bibliografie 

Andronic, Mugur. 2002. Contribuții cultural-ortodoxe medievale la formarea consțiintei 

unității naționale la români, Bucovina-Suceava: Editura Societatea Culturală „Ștefan 

cel Mare‖ 

Barbu, Daniel. 2001. Bizanț contra Bizanț, București: Editura Nemira 

„Buletinul ședintelor adunarei  ad-hoc a Moldovei‖, No. 24 din 24 Dec. 1857  

Cazimir, Ștefan. 2006. Alfabetul de tranziție, București: Editura Cartea Românească 

Codrescu, Theodor. 1871. Uricariul cuprindzetoriu de hrisoave, anaforale și alte acte din 

suta a XVIII și XIX, în „Tipografia uciumului Român‖, vol. I, Ediția a II-a, Iași  

Constantiniu, Florin. 1974. Aspecte ale mentalului colectiv sătesc în societatea medievală 

românească, în „Studii și Materiale de Istorie Medie‖, VII 

Constantiniu, Florin. 2011. O istorie sinceră a poporului român, ediția a IV-a, București: 

Editura Univers Enciclopedic Gold 

Corduneanu, Ionut-Gabriel (Pr.). 2015. Averea Bisericii, Domnia lui Alexandru Ioan Cuza 

și reglementarea legală a primelor forme moderne de sprijinire instituționalizată a 

Bisericii de către Stat, în „Revista Ortodoxă On-line a Mitropoliei Olteniei‖ 

Gherasim, P.S. Episcopul Râmnicului , „Sfânta Mănăstire Frasinei-Ctitoria Sfântului 

Calinic‖, 2009 

Istrati, Nicolae. 1844. Limba și portul, în „Albina Românească‖, nr. 21 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

244 

 

Kogălniceanu, Mihail. 1837. Histoire de la Valachie, de la Moldovie et des valaques 

transdanubiens, Preface p XIII, tomul I, Berlin 

Kogălniceanu, Pseudo-Enache. 1987. Letopisețul Țării Moldovii, Ediție de Aurora Ilieș și 

Ioana Zmeu, București: Editura Minerva 

Oțetea, Andrei. 1971. Tudor Vladimirescu și revoluția din 1821, București: Editura 

Ștințifiică 

Urechia, V.A. 1897. Istoria românilor, vol. I, București 

Vasilescu, Gheorghe, Ignatie Monahul. 2007. Românii și Muntele Athos, vol. II, București: 

Editura Lucman 

Xenopol, A. D. 1913. Istoria Românilor din Dacia Traiană, vol. I, București: Editura 

―Librăriei Școalelor‖ C. Sfetea 

Xenopol, A. D. 1925. Domnia lui Cuza-Vodă 1859-1866, Ediția a III-a, vol. XIII, 

București: Editura Cartea Românească 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:20 UTC)
BDD-A28342 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

