La retorica del discorso del profeta Geremia
contro Babele

Mihai VLADIMIRESCU

In most cases the biblical prophets were very well informed and fully connected to political
realities on the international scene. Babel represents the background of many chapters of
the book of the prophet Jeremiah and at the same time constitutes the principal instrument
for the accomplishment of divine punishment. The study aims to analyze the abundance of
the themes and verbal models found in the book of the prophet Jeremiah in the description
of the methods of punishment. Although the misdeeds of Israel and Judea are underlined
several times in the prophetic writing, the most serious accusation against Babel is that of
arrogance, associated with drunkenness and sickness, the biblical text offering us many
elements that suggest the guilt of Babel.

Keywords: biblical prophecies, punishment, rhetoric

A prima vista le profezie di Geremia sembrano una collezione tipica di profezie
di maledizione, quali troviamo anche in altri libri profetici. Ad un’analisi piu
profonda si nota perd un cambiamento maggiore, poiché Babele diventa strumento
del compimento della punizione divina. Se la profezia contro Babele esprime
chiaramente la punizione dell’intera nazione, essa contiene anche 1’assicurazione
che attraverso la sua distruzione si offre ad Israele la possibilita di riscatto. Da
guesto momento cominciano ad apparire anche le profezie che descrivono il
compimento della promessa fatta alla Giudea e ad Israele. Infatti Geremia 50-51
esprime la connessione fra la condanna di Babele e il riscatto d’Israele. La
punizione di Babele e le promesse ad Israele sono reiterate con la stessa
espressivita, e la profezia passa dallo stato di ira a quello di compassione, in modo
ripetuto. La grande inversione di situazione consiste nel fatto che la distruzione di
Babele annunzia I’elevazione della Giudea. Come a Roma ad occidente, cosi anche
Babele fu un magnete culturale e, come si dira piu tardi di Roma, tutte le strade
portavano ad essa. Grazie alla sua cultura superiore, Babele attirava molti
emigranti, come nel racconto della Torre di Babele (Genesi 11, 9). Ma le profezie
di Geremia (51, 44) parlano di un’inversione del flusso. Il diluvio di emigranti che
una volta “correvano” verso Babele era cessato, perché tutti erano spinti ad
abbandonare Babele per salvarsi. Babele era un magnete culturale che attirava una
intera comunita internazionale a stabilirsi nel suo perimetro. In Genesi 11, il
magnete perde il suo potere, le lingue si confondono, la coesione sociale finisce.

161

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



Ma le profezie di Geremia descrivono uno scenario totalmente diverso, il cui
risultato ¢ lo stesso: la grande citta ¢ spopolata. Tutti i “progetti di costruzione”
babilonesi e cioe il progetto di Nabucodonosor (625-605 a. C.) di restauro del
tempio, lo zigqurat completamente distrutto di Marduk. Nabopolassar, considerato
“figlio di nessuno” era un patriota babilonese che pretendeva di essere stato
chiamato da Nebo e Marduk'. Ma, se Babele si considerava la “prima” nazione,
Geremia 50, 12 scrive, in maniera esattamente contraria, che sara “I’ultima delle
nazioni”. L’impressione ottenuta dalla letteratura biblica riguardante la conquista e
la distruzione di Gerusalemme da parte di questo re € che egli era prima di tutto un
combattente.

Sotto 1’aspetto politico, le profezie sono abbastanza nazionaliste, in primo luogo
perché la principale preoccupazione di lahve concerne il popolo eletto. Questa cosa
diventa estremamente evidente nelle profezie contro Babele in cui la grande enfasi
del giudizio di lahvé su Babele contrasta con la sua compassione per Israele e
Giudea. Gli appelli alla fuga sono il legame fra “il giudizio di Babele” ¢ “la
compassione per la Giudea”, perché la sorte della Giudea deve essere separata
completamente di quella di Babele; si impone quindi un altro esodo, simile a quello
dall’Egitto. D’altronde, le profezie contro le nazioni straniere non sono, nella storia
d’Israele, semplici episodi tangenziali in cui si regolano i conti con le nazioni
nemiche, e un nuovo futuro diventa reale per Israele insieme col ritorno dall’Esilio.
La guerra descritta in questi racconti non ¢ affatto paragonabile con “le azioni
militari” moderne, che hanno un obiettivo specifico in cui 1’azione offensiva finisce
insieme con il raggiungimento di certi obiettivi. A Babele, la guerra di lahve con
tutti gli altri deéi & argomentata, e insieme con Marduk? la divinita principale
dell’impero dominatore, sono distrutti anche gli altri déi. Questo tipo di letteratura
e diverso dagli altri racconti di guerra dei libri dei profeti precedenti, che erano
stati scritti per essere piu vicini alla storia reale, obiettiva. La preoccupazione
maggiore di lahve e il Suo piano hanno a che fare col popolo giudeo in esilio.
Questi sono dati storici reali. Nei cambiamenti rapidi e totali di tonalita di questa
letteratura, la distruzione e la liberazione si incrociano. Iahvé non ¢ solo 1’attore
della crudele distruzione di Babele, dei suoi soldati e dei suoi abitanti, ma & anche
colui che accorda mitezza agli ebrei, i quali sono invitati, stimolati a lasciare

! Nabucodonosor, che fu incoronato principe, condivideva la guida dell’esercito con suo padre;
era in spedizione nell’est del Mediterraneo, capeggiando un attacco inatteso contro Karkemish (in cui
I’Egitto fu gravemente sconfitto nel 605 a. C.), quando seppe della morte di suo padre. Sotto il suo
regno (605-562 a. C.), I’impero neobabilonese raggiunse 1’apogeo, ¢ il dominio egiziano in Siria-
Palestina fini. La realizzazione della grandezza di Nabucodonosor assicura un ampio sfondo
drammatico per le profezie di Geremia.

2 Marduk/Marodah & la divinita principale dal pantheon babilonese a partire dall’epoca di
Hammurabi (sec. VIII a. C.). In un periodo di ascensione culturale, rapida e spettacolosa, egli fara
ombra alla fama del dio Enlil. La sua leggenda ¢ raccontata nel poema epico Enuma Eli8, secondo il
quale, dopo che é proclamato re, Enlil sconfigge il mostro infero, Tiamat, ¢ continua I’opera della
creazione.

162

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



Babele per partire verso Sion, per realizzare il patto permanente con il loro Dio (50,
5)°. In genere Babele & rappresentata sia per mezzo dell’immaginario femminile sia
di quello maschile. Le immagini maschili contribuiscono al ritratto convenzionale
di Babele come un conquistatore superbo e crudele che ha superato i limiti del
potere conferito da lahve. Cio si adatta all’immagine di Babele come nemico
conquistatore — un leone: Nabucodonosor (50, 17-20), un secondo faraone (51, 34),
un drago (51, 34) e un martello da guerra (51, 20); Babele ¢ associata con la Torre
di Babele (51, 53). Ciononostante, I’immagine dominante di Babele ¢ femminile:
una citta intrecciata con un territorio (50, 29-30; 51, 4, 12, 31, 44, 58), terra (come
fonte di vita per i suoi abitanti) (50, 16, 26-27), madre (50, 12), figlia (50, 42).

Il numero dei personaggi che appaiono nelle profezie contro Babele é limitato.
Anche se i racconti presuppongono |’implicazione di un grande numero di
personaggi, questi non sono citati per nome; essi sono sopraffatti dalla violenza
della guerra, e le loro voci sono coperte dal rumore della sconfitta. Dungue i
personaggi principali non possono essere Babele personificata e i suoi dei. Marduk,
un idolo falso, & schiantato, e la citta é distrutta e spopolata, poiché lahveé non si
interessa della citta (Genesi 11, 1-9), ma solo della sua popolazione, soprattutto
della popolazione della Giudea che la era stata portata in esilio. Se esiste un
personaggio principale, questo ¢ sicuramente Iahve, Dio d’Israele. L’altro
personaggio umano, il re Nabucodonosor, non e presentato come un personaggio
vivo, che pensa e agisce come una guida del suo popolo. Come i suoi déi, egli
crolla e ascolta il messaggio della sconfitta, mentre lahvé combatte contro di lui. Se
i profeti si implicano spesso in polemiche contro gli déi stranieri, per cui inventano
nomi peggiorativi, Marduk, il dio della citta di Babele, & menzionato una sola volta
e due volte con il nome di Bel*. “Nel libro di Geremia, la lotta fra lahvé e Marduk e
Babele & egualmente orrenda — e prevedibile — come la battaglia degli dei
nell’Enuma Elish e nei grandi miti della creazione esistenti presso i popoli pagani.
Cosi non esiste uno iato fra i comandi di lahve e la loro perfetta esecuzione®.

L’azione in Geremia 25 si riferisce alla punizione, ma piu importante ¢ il fatto
che Iahvé ritira adesso a Babele “il potere punitivo”, mentre alla Giudea viene
permesso di affiancarsi come eguale alle altre nazioni che sono state sottomesse

% Questa letteratura biblica lascia piti possibilita di interpretazione: lo scopo di lahve sembra
essere la distruzione di Babele e dei suoi déi, ma Iahvé € molto piu preoccupato dell’effetto salvifico
delle Sue azioni: I’evacuazione degli esiliati da Babele che sara distrutta (51, 34).

4 Inizialmente, il termine & stato usato per indicare piu divinita sumere e babilonesi, ma era anche
il titolo dato al dio sumero della tempesta, Enlil. Cominciando con il periodo neobabilonese, Marduk/
Merodah divento Bel Marduk o direttamente Bel, il dio della tempesta e della creazione, il re del cielo
e della terra. “In questo modo possiamo dire che Bel non ¢ un altro dio, che sta accanto a Marduk, ma
un secondo nome della principale divinita babilonese, o, in altre parole, Bel € un titolo, e Marduk & un
nome.” (AYBC JER., 2008: 370).

® Ci siamo riferiti molte volte alla contraddizione fra lahve, che usa Babele come strumento
dell’applicazione della punizione (Geremia 28, 8-11), e la spietata polemica contro Babele nei capitoli
50 e 51.

163

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



alla punizione. Commentando Geremia 25: 3-7, Teodoreto di Cirro dice: “Egli
menziona il numero grande di anni per sottolineare la lunga sofferenza di Dio nel
tollerare gli infedeli per tanto tempo. Vi ho mandato i miei servitori, i profeti, dice
Lui. Vi ho chiesto di abbandonare la strada verso la distruzione e di viaggiare
sull’altra strada, quella che da vita. Di fatto, vi ho proprio promesso benedizioni
per questo. Ma voi non avete ascoltato e, invece, avete servito agli idoli. E per
condannare lo scopo di questa infedelta, ha continuato: «Per far adirare Me con le
azioni delle vostre mani, per la vostra disgrazia». Per far adirare Me, per questo
avete fatto queste cose, ma poi avete raccolto anche i loro effetti nocivi”
(Teodoreto di Cirro, 6.25).

Tutto cid é conforme al racconto della chiamata profetica (Geremia 1, 4-10),
affermando che I’autorita profetica non si estende solo sulla Giudea, ma su tutte le
nazioni. In secondo luogo, include non solo la maledizione e la prosperita, che non
erano dispensate arbitrariamente, ma il piano di lahve presentato nel capitolo 25. In
conformita con la retorica profetica, il giudizio provocato dal fallimento d’Israele e
della Giudea, incapaci di ascoltare la parola di Dio, comincia con la Giudea e
continua con le altre nazioni. La Giudea deve compiere i 70 anni di esilio affinché
I’ondata delle punizioni di lahve cessi, cosi come la coppa dell’ira ¢ data alla fine a
Babele, fatto che equivale alla liberazione della Giudea e implicitamente delle altre
nazioni®.

Dall’analisi del vocabolario si vede che la descrizione della sorte d’Israele ¢
direttamente legata al modo in cui é presentata nei capitoli precedenti del libro,
guesta parte essendo la sua storia in svolgimento. Geremia 2 ci dice come Israele
ha seguito Iahve nel deserto, quando era il “Santo di Iahve”. Il pianto di Israele
prigioniero e la chiamata insistente di ritornare su Sion e di rifare il collegamento
con lahve, escono di piu in evidenza se sono paragonate con la rappresentazione di
Babele. L’ira spietata di lahvé scende su Babele, mentre Israele riceve la
compassione e il Suo aiuto. Le profezie contro Babele, dal libro del profeta
Geremia, sono uniche da questo punto di vista: esse non somigliano a quelle che
troviamo nella raccolta delle profezie contro le nazioni; esse rappresentano la
promessa per lIsraele e il giudizio per Babele, un cambiamento e una conferma
finale d’Israele come popolo eletto, come il popolo del patto.

L’ordine in cui sono sistemate le profezie nel libro del profeta Geremia si
riflette in un’immagine schematica della storia d’Israele. Le presentazioni sono
inquadrate fra i due grandi poteri e le due grandi nazioni importanti nella storia
dell’Isracle, ambedue oppressori di quest’ultimo: Egitto e Babilonia. L’Egitto
divento il nemico archetipico che tenne in schiavitu gli antenati dell’Isracle,

® Anche se qui & prevista virtualmente tutta la storia d’Israele e della Giudea, I’ Assiria ¢ esclusa
perché il ruolo storico di quella nazione era finito, non faceva piu parte dallo schema presentato in
Geremia 25, anche se Geremia 50-51 la cita per illustrazioni occasionali (50, 17). Cosi, il trattamento
applicato dall’Assiria al Regno del Nord & paragonato con la devastazione della Giudea da parte di
Babele.

164

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



essendo per eccellenza una metafora dell’“oppressore”. Nello stesso modo,
conformemente al ritratto biblico, Babele sottomise il regno della Giudea anche
portando la sua popolazione lontano dalla terra natale. Collocando le due nazioni
all’inizio e alla fine dell’elenco, 1’ordine dal testo biblico sottolinea “la
corrispondenza” fra le due nazioni nemiche d’Isracle, Babele diventando
praticamente il sostituto dell’Egitto come oppressore archetipico.

Di tutte le altre nazioni, ad eccezione di Babele, si parla semplicemente
attraverso il nome preceduto da proposizione. Per Babele, perd, fu riservata una
formula unica (Geremia 50, 1). In altre parole, formule tipiche per la ricezione
della parola di lahvé venivano direttamente al profeta, ma nel caso di Babele lahve
¢ presentato nell’atto di parlare direttamente a Babele. Sembra che la proposizione
“il parlare di Geremia” possa essere collegata al racconto dal 51, 59-64. Il fatto che
il profeta &€ menzionato nel finale del racconto lo rende meno osservato; mentre in
46, 1 la parola di lahve gli giunge direttamente, in 50, 1 lahve parla a Babele
tramite Geremia, il profeta. Anche se sottili, queste differenze sono significative.
L’“ira” di Iahve era indirizzata verso tutte le nazioni, Giudea e Israele incluse, e il
“nemico dal nord” doveva infliggere la punizione’. Questo ex strumento di
applicazione della punizione sarebbe stato punito nel modo piu duro. Babele ha
costituito lo sfondo di molti dei capitoli precedenti del libro del profeta Geremia.
La serie di profezie pronunziate contro le nazioni che abitavano nelle vicinanze
d’Israele, a causa delle loro pretese di estensione territoriale, si conclude con una
profezia sulla sorte dell’Impero babilonese. Inoltre, il suo destino ¢ molto piu
intenso, perché la vendetta divina passa in primo piano, e i motivi della distruzione
sono precisati in modo esplicito. “L’idea centrale di questa profezia la costituisce il
fatto che Babele sara distrutta a causa dei peccati contro Dio e contro il popolo
eletto, e la popolazione prigioniera d’Israele ritornera a casa. La data della
pronunzia della profezia rimane incerta: mentre alcuni specialisti presuppongono
I’esistenza di una profezia composta da piu parti distinte, pronunziata in periodi
diversi, compresi fra gli anni 590-562 a. C., altri parlano di un testo compatto,
risalente all’anno 580 a. C.” (Martens, 1986: 264).

Nei capitoli Geremia 50 e 51 la fuga degli ebrei da Babele a Sion puo essere
paragonata alla fuga dall’Egitto e al vagabondaggio nel deserto del Sinai, dove fu
fatta loro la promessa. Un ritorno al Sinai sarebbe irrilevante per le profezie di
Babele, il Sinai essendo il luogo della rivelazione, e Sion il santuario scelto da
Iahve in base a una “promessa eterna” che non deve essere dimenticata (Geremia
31, 31-34)8. Come ’esodo dall’Egitto aveva preceduto il patto del Sinai, “I’esodo”

" | ricercatori di oggi non identificano il nemico che viene dal nord con gli Sciti, ma con i
Babilonesi. L’identificazione dei nemici con gli Sciti fu inizialmente diffusa da Duhm, 1901: 48, 49.

8 | profeti accusavano spesso Israele di aver dimenticato la promessa del Sinai, di averla ignorata
o trasgredita (Geremia 11, 1-8; 25, 3-8). L’esilio fu la punizione di Iahve per i peccati della Giudea.
Era venuto pero il tempo che lahvé aveva deciso di liberare il suo popolo ebraico per farlo ritornare
nel suo territorio. Possiamo dunque parlare, in un certo modo, di un “secondo esodo”.

165

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



da Babele rappresenta la preparazione per un altro patto che ristabili quello vecchio
trasgredito dal popolo. “Dobbiamo osservare che solo quei popoli che gia
rispettavano la legge del sabato e che persistevano nel Patto con Dio sono degni di
diventare membri della comunita eletta da Dio, poiché il loro legame con il popolo
eletto diventa effettivo dopo che emigrano da Babilonia nella Giudea e cominciano
a servire Dio nel suo Tempio in Gerusalemme” (Schmidt, 1986: 240).

La distruzione di Babele & seguita dalla liberazione del popolo eletto.
L’immagine profetica comprende migliaia di anni in un solo quadro: la riunione
delle tribt del nord e del sud del Regno (comp. 3:14-16); il pentimento e il ritorno
a Dio (comp. 3:21; 31:9-19; Os. 3:5); il ritorno a Sion (31:8); il patto concluso con
lahve, che non sara dimenticato e trasgredito. I due sintagmi biblici “in quei giorni”
e “in quel tempo” da Geremia 50, 4-5 ci introducono nell’atmosfera di una profezia
messianica che unisce avvenimenti separati da grandi periodi di tempo. “In questa
visione, ogni avvenimento storico concreto € un anello sul filo drammatico del
giudizio finale, che tocca il punto culminante alla fine dei secoli. Nella fattispecie,
la promessa di riabilitazione d’Isracle comincia a compiersi nell’editto di
liberazione dell’imperatore Ciro, dall’anno 538 a. C.” (Pulpit, 1909: 270). |l
popolo del nord sembra essere, nel libro del profeta Geremia, un modo classico per
parlare del “nemico che attacca”. Nei capitoli precedenti si riferiva a Babele stessa,
il nemico che attaccava e distruggeva Israele (4:6; 6:1; 15:12), ma adesso designa
un potere nordico, probabilmente i Medi, i quali diventano, a loro volta, i
conquistatori di Babele. “E possibile che il sintagma si riferisca ai Persiani, che,
anche se localizzati ad est di Babele, attaccarono la parte nord della citta e, inoltre,
gia avevano come vassalli popoli appartenenti ai gruppi nordici” (Martens, 1986:
266).

Nel tentativo di spiegare perché Babele fu aspramente punita, presentiamo un
elenco dei principali motivi scoperti nelle profezie di Geremia. Questo elenco
dovrebbe essere sufficiente per illustrare I’abbondanza di motivi comuni nelle
diverse profezie bibliche e il modo in qui esse sono distribuite®.

Non dovrebbe sorprenderci il fatto che la profezia contro Babele contiene la
maggior parte dei motivi, in comparazione con le altre. Trascurando la cronologia,
si puo dire che questa é la pitu importante profezia contro le nazioni straniere.
L’accostamento di parole e di motivi serve a uno scopo retorico evidente: lo
scrittore desidera evidenziare il suo punto di vista con una straordinaria passione ed
enfasi. Gli invasori sono descritti attraverso qualche metafora: un distruttore, un
avventuriero, un raccoglitore dei raccolti e un esecutore della proscrizione. Il
risultato di tutto questo ¢ la devastazione del territorio e lo spopolamento; dopo di

% Inoltre, piu o meno, in funzione della loro lunghezza, le profezie per Moab ed Edom hanno,
dopo Babele, il piu grande numero di motivi. I motivi addizionali, che appaiono nelle altre profezie
(Tahve guerriero; il suo piano di vendetta; “il giorno di Dio”; il sacrificio; gli animali selvatici ecc.)
sono tutti attestati nelle profezie contro Babele. Babele & un obiettivo per tutte le modalita di
punizione, come se nessun’altra nazione avesse meritato di essere punita piu di essa.

166

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



cio Babele diventa obiettivo degli animali demoniaci. Questi fattori, combinati con
il tema della liberazione d’Israele per ritornare a Sion, contribuiscono alla
conclusione che le profezie contro Babele sono significativamente diverse dalle
altre. La devastazione della citta é strettamente legata alla liberazione degli ebrei,
che cosi erano liberi di partire. Il testo menziona in modo specifico il fatto che le
mura e le porte della citta sono state distrutte durante la guerra: una menzione
cruciale, perché le “chiamate all’esodo” diventano 1’aspetto fondamentale del
materiale della profezia. Mentre si presuppone che queste chiamate fossero rivolte
a tutte le nazioni straniere da Babele, esse erano rivolte specialmente ad Israele ed
alla Giudea.

Nessun altro materiale della tradizione delle raccolte di profezie commenta
tanto il peccato della nazione a cui si rivolge. In altre profezie sono menzionate
occasionalmente le offese politiche, ma I’impressione generale ¢ che i motivi per
Cui sono punite tutte queste nazioni sono quasi irrilevanti: tutte ugualmente, senza
eccezione, devono bere dalla coppa dell’ira! Nel caso di Babele, ¢ sottolineata la
sua dipendenza dell’idolatria, anche se questo motivo & abbastanza comune nella
letteratura profetica, soprattutto in relazione con Israele e la Giudea™. La guerra
dalle profezie diventa strumento di vendetta per la distruzione del Tempio. Babele
¢ stata umiliata prima dell’inizio della lotta (50, 1b). Il piu sorprendente aspetto
dell’unicita della profezia contro Babele ¢ la parte che si riferisce alla Giudea.
Esistono reminiscenze che riassumono la storia della Giudea nell’immagine della
pecora persa, malmenata, che infine é stata ritrovata e incoraggiata a ritornare a
Sion per stipulare un patto che non sara mai sciolto™.

Al di la del collegamento letterario fra le profezie contro Babele e le altre
profezie, dobbiamo analizzare la situazione fra il contenuto e lo spirito che esse
esprimono. Presupponiamo che tutte le profezie usassero i motivi che parevano piu
adeguati a esprimere quello che 1’autore desiderava dire. Certe parole designavano
spesso espressioni che parevano adatte nel contesto immediato. In piu, le profezie
contengono convenzioni che sono rilevanti solo per le nazioni a cui sono rivolte.
Uno dlezzi piu eloquenti esempi lo rappresentano i nomi dei luoghi dalle profezie di
Moab™.

10 Nel caso di Babele, la profezia ha un carattere assoluto e irrevocabile, cosi che, in ultima
istanza, la lotta € trasposta da una guerra fra nazioni a una guerra fra déi: lahvé e Marduk. La
situazione e simile al conflitto fra Isracle e I’Egitto, dove il conflitto fu reinterpretato come un
conflitto fra [ahve e il Faraone, anche se lo scopo di quella lotta era Israele. Il dio d’Israele distrusse
I’esercito del Faraone, che annego, e la sua dominazione su Israele fu annientata.

11 A differenza di Babele, la Giudea & perdonata, ad essa essendo rivolte pitl profezie di promessa.
Le chiamate all’esodo non sono solo rituali di guerra fossilizzati, ma esortazioni alla Giudea a
ritornare a Sion. Queste profezie sono simultaneamente una dossologia, perché contengono il
racconto dei fatti grandiosi del Dio d’Israele.

12 Sembra che le profezie di Babele siano state, fino a un punto, influenzate da quelle di Edom,
soprattutto perché la coppa dell’ira appare ancora solo nella profezia di Edom. Questo aspetto non
deve essere perd esagerato. Abbiamo visto che esistono molti punti comuni con le profezie contro

167

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



Uno dei problemi familiari nell’interpretazione degli scritti di Geremia € la
contraddizione evidente fra il verdetto enfatico negativo delle profezie babilonesi e
le cose positive che il profeta dice su Babele nel resto del suo libro. Leggiamo piu
volte che fu consigliato che il benessere della Giudea e le richieste del popolo
fossero inoltrate a Babele (Geremia 38, 17-23; 24, 7-12), il che porto all’accusa di
tradimento rivolta alla Giudea (Geremia 26, 37, 11-15). ,,L’immagine di Dio visto
come alleato in lotta era un tema comune nell’antico Vicino Oriente. Sia in Egitto
sia in Mesopotamia, le vittorie riportate in seguito alle guerre erano attribuite alle
divinita. In Assiria, Nergal era il dio della guerra, e Ishtar era la dea della guerra.
La battaglia veniva iniziata dalla divinita stessa, che poi accompagnava il re per
tutto il percorso della lotta. La divinita cananea Baal e il dio babilonese Marduk
erano, a loro volta, divinita combattenti. In Egitto, i reggimenti portavano il nome
della divinita sotto la cui protezione lottavano. Nonostante il fatto che Dio abbia
vinto e che i nemici cerchino di fare la stessa cosa, Geremia e convinto che essi
falliranno. Tuttavia, Geremia vede chiaramente che la forza ostile era diretta non
contro di lui, ma contro i nemici”’(Monumenta, 2014: 293).

In Geremia 2-24, il discorso profetico € concentrato in genere sul giudizio
diretto della Giudea, perché aveva dimenticato il suo Dio, un giudizio che sarebbe
stato compiuto da un nemico proveniente dal nord, motivo che fu ulteriormente
interpretato in riferimento a Babele. Le parole del profeta non solo non furono
seguite, ma il popolo respinse la sua richiesta e rimase nel paese, quando fu invaso
da Babele (Geremia 42, 13-22). Geremia fu portato in Egitto a causa della sua
veemente protesta (43, 4-6). Sembra che Gerusalemme non lo abbia mai perdonato
per il suo consiglio politico quando Babele assediava Gerusalemme, consiglio che
fu interpretato come filobabilonese e dunque come un tradimento. | dieci giorni che
passano dal momento del primo dialogo di Geremia con il popolo fino a quando
questo scopre che la volonta di Dio rappresenta un intervallo abbastanza grande, in
cui la paura della repressione babilonese deve essere stata in continuo aumento;
“questo ritardo dimostra pero proprio I’integrita, la correttezza e il carattere di vero
profeta di Geremia. Anche se, dal punto di vista personale, egli propende a
rimanere in Giudea, aspetta tuttavia l’ispirazione divina, essendo disposto ad
abbandonare la propria volonta, nel caso in cui la risposta di Dio le sia contraria.”
(Thompson, 1980: 665).

La tradizione biblica ha sottolineato piu volte il fatto che Israele confliggeva
con Babele (e questo conflitto & bene argomentato dal punto di vista storico), cosi
come confliggeva anche con altre nazioni a cui sono rivolte le profezie della
raccolta di testi profetici. L attivita militare di Babele in Giudea e a Gerusalemme,
anche se interpretata all’inizio come azioni compiute su richiesta di lahve, ¢
considerata in Geremia 50-51 come manifestazione di superbia e di arroganza, il

Moab, ma tutti hanno una teologia comune: lahve ¢ il padrone della storia che porta prosperita o
disastro.

168

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



che porto all’invocazione della formula “anti-patto” nelle parole rivolte da Iahve a
Babele: “ecco, lo sono contro di te” (50, 31; 51, 25).

La missione di profeta e un argomento cruciale; il profeta € descritto come un
servitore di lahve, di cui si dice che e fedele alla sua parola. L’invito di Geremia ¢
raccontato in una maniera specialmente drammatica nel capitolo 1. Questa
missione profetica & unica. Nella sua chiamata, a Geremia fu detto che era il
profeta della “nazioni”, fatto confermato dal racconto dal capitolo 25, dove la
coppa é passata a ogni nazione, Babele inclusa. Questa ampia agenda € sviluppata
nel capitolo 25, e dettagliata nel resto del libro: il giudizio della Giudea, di tutte le
nazioni, culminando con il giudizio di Babele. Il riferimento temporale riguardante
la durata dell’oppressione attrasse un interesse considerevole. Anche se
I’espressione settant’anni pud designare il periodo della vita dell’uomo (Ps. 89:10),
essa si puo riferire anche a un certo periodo storico nell’ambito del quale si
svolgono certi avvenimenti. “La maggior parte dei commentatori preferisce
I’interpretazione simbolica o figurativa, suggerendo che 1 settant’anni
rappresentano 1’intero periodo della punizione. In modo chiaro, I’immagine dei
settant’anni diventd importante nei seguenti scritti del Vecchio Testamento. In
Dan. 9, i settant’anni precisati nel libro del profeta Geremia sono menzionati come
base per una nuova parola profetica, riferendosi a settanta settimane di anni”.
(Monumenta, 2014: 311)

Le profezie descrivono la distruzione catastrofica di Babele, come una parte
prevedibile di una immagine generale assieme al corso degli avvenimenti. Quelli
che desiderano che le previsioni e gli avvenimenti storici ulteriori corrispondano
perfettamente devono cercare altrove. Anche se Geremia 50-51 rimane un brano
considerevole, impressionante; esso non € in nessun caso un documento storico, ma
se mai una parte significativa della teologia profetica, una parte cruciale del libro
canonico che noi chiamiamo Geremia. In Geremia 50, 8, I’imperativo divino di
abbandonare Babele ¢ categorico e non ammette il diritto all’appello degli ebrei
prigionieri, a causa dell’imminenza di un attacco sulla citta. L’ironia della sorte fa
si che il popolo sia inviato in un pellegrinaggio incerto, alla fine del quale spera di
sopravvivere. Anche se gli appelli alla fuga sono di solito rivolti agli abitanti di
alcune citta o regioni, qui essi si rivolgono ai residenti stranieri della Caldea,
specialmente agli esiliati ebrei.

Anche se il problema della colpa di Babele non deve essere omessa, dovremmo
tuttavia domandarci perché deve essere punita Babele, se agi come strumento del
desiderio di lahveé. 1l testo biblico ci offre qualche elemento che suggerisce la
colpevolezza di Babele. In una profezia di maledizione contro 1’Assiria, questa
nazione € accusata di eccesso di zelo. Se dovessimo scegliere un solo motivo che
rappresenti il riassunto della colpevolezza di Babele, questo sarebbe la superbia
arrogante. Questo sarebbe il principale peccato di Babele, la sua presunzione, la
fiducia troppo grande, 1’insolenza senza limiti, soprattutto nei confronti di Sion, la
citta di lahve. La pigiatura delle uve segnava la fine della vendemmia e

169

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



rappresentava un motivo di festa prima dell’arrivo dell’inverno. Il sangue
irrompera dai puniti come al sugo che esce dall’'uva, nel processo di ottenimento
del mosto. L’analogia fra la pigiatura delle uve e il giudizio divino contro i
peccatori € sviluppata piu largamente nel brano di Isaia 63:2-6, che offre lo sfondo
letterario dell’immagine del giudizio finale da Apocalisse 19:15, “d’altra parte,
Girolamo ¢ del parere che il grido di quelli che pigiano 1'uva coi piedi ¢ triste
(carmen lugubre) e fa un collegamento fra il mosto rosso dell’uva e il sangue che
irrompera quando Dio punita i peccatori”. (Monumenta, 2014: 312). McKane
considera che 1’espressione ‘celeuma quasi calcantium concinetur’ dalla Vulgata si
riferisce a un canto canticchiato durante il lavoro, allo scopo di mantenere il ritmo
dell’attivita (McKane, 1986: 649).

Quando analizziamo anche il ruolo di Babele nel contesto canonico del libro di
Geremia, osserviamo che non esiste solo una contraddizione o un’opposizione fra
Giudea e Babele, ma anche un’analogia. Ad entrambi i popoli erano state rivolte
profezie di maledizione: le profezie rivolte alla Giudea sono 1’argomento del
discorso profetico in piu capitoli contenenti innumerevoli appelli al pentimento,
mentre la maledizione di Babele e concentrata in due capitoli. Entrambe le nazioni
sono chiamate “servitori di Iahveé”. Di fatto, nel libro, il ruolo della Giudea ¢
minimo. Geremia fu chiamato profeta di lahve, ma 1’epiteto di “servitore” fu usato
solo per Giacobbe e Davide (30, 10; 33, 21, 22; 46, 27, 28 ), e per Nabucodonosor,
che é chiamato cosi in 25, 9; 27, 6; 43, 10. “La conseguenza della disubbidienza e
della loro inclinazione verso i profeti bugiardi sara il trasferimento dalla terra
natale” (Huey, 1993: 242)

Un’altra analogia fra Gerusalemme ¢ Babele € costituita dalla predizione della
loro distruzione. Nel caso di Gerusalemme non fu solo predetta, ma abbiamo anche
prove che questa cosa si verifico. La coppa dell’ira fu disposta per annunciare che
Gerusalemme non & sola nella sua punizione, e il portatore della sua tragedia non
sfuggira alla punizione divina'®. “L’apparizione di Dio “da lontano” ¢ il segno del
suo amore per Israele, della sua decisione di salvare il suo popolo dalle mani dei
nemici. Questa teofania, messa nel contesto di un linguaggio che ricorda i tempi
dell’Esodo, ha lo scopo di consolidare la fiducia del popolo oppresso dai babilonesi
nella salvezza divina” (WBC, 2002: 108).

Bibliografia

***  Monumenta Linguae Dacoromanorum. Biblia 1688. PARS XIV: leremia.
Lamentationes leremiae, Traducere si comentarii de Mihai Valentin Vladimirescu, Iasi,
Editura Universitatii Alexandru Ioan Cuza, 2014 (Monumenta, 2014)

¥ Tutte le nazioni sono ugualmente sottomesse al Dio d’Isracle, tutte devono bere la coppa
dell’ira (25, 15). Questo ¢ riaffermato nelle parole rivolte a Baruc (Geremia 45, 5). Come Israele, che
fu chiamato ad essere il servo di Dio, ma ricevette la punizione intera, anche Babele, attraverso il suo
re, fu chiamata ad essergli servo e poi fu distrutta. Dobbiamo osservare che non abbiamo a che fare
con la storia, ma con metafore che rivelano una teologia profetica.

170

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)



*** PULPIT = Jeremiah, vol. I-Il, ed. H. D. M. Spence-Jones, The Pulpit Commentary,
Funk & Wagnalls Company, London-New York, 1909

*** WBC = Peter C. Craigie, Word Biblical Commentary: Jeremiah 1-25, Word Biblical
Commentary, Word Incorporated, Dallas, 2002; Gerald L. Keown, Word Biblical
Commentary: Jeremiah 26-52, Word Biblical Commentary, Word Incorporated, Dallas,
2002

AYBC JER. = J. R. Lundbom, Jeremiah 1-20: A New Translation with Introduction and
Commentary; J. R. Lundbom, Jeremiah 21-36: A New Translation with Introduction
and Commentary; J. R. Lundbom, Jeremiah 37-52: A New Translation with
Introduction and Commentary [Yale University Press, New Haven — London, 2008].

Martens, E.A., Jeremiah, Believers Church Bible Commentary, Herald Press, Scottdale,
PA, 1986

Duhm, B., Das Buch Jeremia, Kurzer Hand-commentar zum Alten Testament, vol. 11,
Mohr-Siebeck, Tibingen und Leipzig, 1901

Huey, F.B., Jeremiah, Lamentations, The New American Commentary, vol. 16, Broadman
& Holman, Publishers, Nashville, 1993

McKane, W., A Critical and Exegetical Commentary on Jeremiah, vol. 1-2, T&T Clark
International, Edinburgh, 1986

Thompson, J.A., The Book of Jeremiah, The New International Commentary on the Old
Testament, Wm. B. Eerdmans Publishing Co., Grand Rapids, Ml, 1980

Schmidt, J., Isaiah and Us Interpreters, Paulist Press, New York, 1986

Teodoret al Cirului, Interpretatio in Jeremiam, Opera omnia, MIGNE, PG, vol. 81, cols.
496-805, 1860

171

BDD-A28336 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:50:40 UTC)


http://www.tcpdf.org

