
Principii ale comunicării religioase astăzi 

  
Constantin NECULA 

 

 
The religious community regardless of its faith and direction of worship bears the seed of 

restoring the pedagogy of the communication in the Information Age. Among its interests, 

the preservation of a coherent semiotics and a discreet mystagogy often surpassed by 

mediocrity and lack of education, require new appraisements, diagnosis and true 

solutions. Communication awareness and realism, as well as the increasing interest for 

honesty and education in order to limit idiosyncrasy to technology of those, who belong to 

the pure-religious branch, are means to restore the communication pedagogy. 

 

Keywords: pedagogy, communication, religious community, information age, mystagogy 

 

 
În încercarea de a sublinia liniile de forță ale misiunii creștine moderne, unul 

dintre cei mai cunoscuți misiologi români, Părintele Ion Bria, se întreba cui se 
adresează mărturia evanghelică, altfel spus cine sînt destinatarii comunicării 
religioase a Evangheliei astăzi. El scria: „Ar fi indicat să spunem că mărturia 
evanghelică este îndreptată către toate făpturile (ktisis) care suspină și care se 
trudesc în vederea înfierii și a răscumpărării (Romani 8,22). Mai înainte de toate, 

mărturia evanghelică a Bisericii se adresează omului care nu este creștin adevărat. 
Există mulți creștini din această categorie care au fost botezați și, totuși, L-au 
împiedicat pe Hristos să intre în sufletele lor, făcînd acest lucru fie intenționat, fie 
prin indiferență. Adeseori, astfel de oameni încă mai încearcă să găsească și să 
relateze, pe cît posibil, părerile lor din punct de vedere sociologic, cultural ori etnic 
comunității creștine. Reîncreștinarea creștinilor este o misiune importantă a 

mărturiei evanghelice a Bisericii. În consecință, mărturia evanghelică este, de 
asemenea, îndreptată și către cei care identifică în mod superficial creștinismul 
ortodox cu cultura națională. Noi nu putem fi mulțumiți cu un proces de 
indigenizare, care lasă multe dintre viețile noastre, din punct de vedere național și 
cultural, neatinse de duhul Evangheliei. Puterea transfiguratoare a Sfintei Treimi ne 
este dăruită cu scopul de a pătrunde în fiecare colț și ungher al vieții noastre. Cei 

care trăiesc în/sau care vin pe tărîmurile tradițional-ortodoxe sînt sensibili la 
această schimbare a mărturiei evanghelice‖ (Bria, 2015: 61). Părintele identifică 
apoi cîteva targeturi comunicaționale: creștinii simbolici – despre care amintește în 
citatul ales de noi drept prefață cercetării –, omenirea contemporană – marcată de 
un control de invidiat asupra condițiilor vieții –, instituțiile societății moderne – 
fiind necesară, în special, mărturia în numele săracilor și asupriților, Biserica fiind 

gura săracilor și asupriților. Exegetul problematicii comunicaționale în Biserică se 
întreabă cum să facem această comunicare, în ce mod ea poate fi realizată și 
corectată în favoarea unei comunicări vii, coerente și fructuoase. Pornind de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

26 

 

cuvintele Sfîntului Apostol Pavel către Romani (10,12; 14-15), Părintele Bria 
concluzionează: „ ...acei ani marcanți ne îndeamnă să ne reanalizăm concepțiile 
metodelor mărturiei evanghelice. Pe de altă parte, este clar că propovăduirea 
singură nu este singura cale în care trebuie făcută mărturia evanghelică. În plus, în 
zilele noastre, numai simpla propovăduire nu poate fi mult timp cea mai bună cale 
a mărturiei evanghelice. Sfîntul Apostol Pavel nu ne spune ce trebuie să facem cînd 

Evanghelia propovăduită a fost respinsă sau, și mai grav, a fost pur și simplu 
ignorată! Pînă acum, de un lucru sîntem siguri: Sîntem trimiși de către Hristos să-I 
răspîndim mărturia și Adevărul Său mîntuitor la toată lumea‖ (Bria, 2015: 63).  

Ceea ce spune Părintele I. Bria privește fondul construirii unei pedagogii 
specifice comunicării într-o lume specifică și constituită din progresii de sens 
imposibil de diagnosticat, deseori. Analize ample europene

1
 combină analiza 

pastorală cu diagnoza sociologică și dezvoltă soluții de recalibrare a intervenției 
pastorale în folosul dezvoltării comunicării religiosului ca fapt al metafizicului 
codat în sistemul materialist, reconstruit fără dialectica necesară înțelegerii prin 
exemplaritate. Sîntem în plină epocă a destructurării realului (Bertrand Vergely), a 
inovării prin ruptură (Jean Pascal Derumier), în plină epocă a dematerializării 
lichide a sistemului de gîndire socială (Zigmund Baumann), a tehnologiilor 

radicale prin care manipulăm educația și cordialitatea receptorilor comunicaționali, 
indiferent de vîrstă, cu propriul lor suflet. Specialistul în neuroștiințe David 
Eagleman, analizînd nașterea noastră incompletă – ne naștem neajutorați, dar 
aceasta nu este o limitare, ci startul unei incredibile modelări în „circuitul viu‖ –, 
urmărește modul în care creierul nostru se modelează asemeni unei reliefări a 
statuii din blocul de marmură. El pornește analiza sa de la o observație a 

imediatului, de care comunicatorul creștin nu se poate lipsi: „ Într-o anumită 
măsură, procesul prin care devii cine ești este definit de eliminarea posibilităților 
care existau deja. Devii cine ești nu datorită elementelor care ți se dezvoltă în creier 
ci datorită elementelor care îți sînt îndepărtate. Pe tot parcursul copilăriei, mediul în 
care trăim ne cizelează creierul, pornind de la o sumedenie de posibilități și dîndu-i 
o formă care să corespundă lucrurilor la care sîntem expuși. Creierul nostru 

formează conexiuni mai puține, dar mai puternice. (...) Sîntem sculptați de lumea în 
care ne trezim‖ (Eagleman, 2018: 14-15). Teoria, oricît ar părea, nu e nouă. La noi, 
un pedagog ardelean, Dr. Petru Șpan este cel mai relevant exemplu. Veneau cu ea 
învățată de la Jena sau Viena, unde predau ucenicii lui F. Herbart (Ziller, Vogt sau 
Rein)

2
. În permanenta dislocare de cultură socială în care ne-am abătut contează 

                                                 
1 Merită analizat contextul prezentat în volumul editat de Stephanie Schwenkebeker și Haunes 

Leitlein, Generation Y. Wie wirglauben, lieben, hoffen, NeuKircherer Verlag, 2017. Fie doar ca să 

vedem cum s-a născut conceptul de generație Y și în ce mod poate fi identificat profilul tînărului în 
contextul său, soluțiile propuse de diagnoza pastorală a momentului.  

2 În lucrarea Întrebări de educațiune și instrucțiune. Studii pedagogice (Sibiu, 1891), vorbește 

despre „utilitarismul în școală, societatea și educațiunea publică, individualitate în educațiune, sciința 

în școlă și afară de școlă, cestiunea educațiunii femeii, sistemul gimnasial, escursiunile școlari, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

27 

 

infinit mai mult judecata piezișă a opiniei generale decît analiza personală sau 
dialogul constructiv. Ceea ce te pune pe gînduri ca ascultător al tinerilor și țintă a 
întrebărilor lor este că mai bine de 60% din dilemele lor nu privesc religiosul ori 
viața religioasă, ci devenirea lor, dramatica lor lipsă de perspectivă. E mai simplu 
subiectul pentru tinerii care cred decît pentru necredincioși? Experiența îmi 
dovedește că nu. Pentru că niciunul nu își iau drept alibi al dilemei starea lor 

religioasă. Se încred/ sau nu în Dumnezeu, dar problema lor personală, înțeleg și 
unii și alții, are nevoie mai mult decît credință. Problematica legată de evoluția lor 
sexuală, de viața cotidiană în centre universitare ori în locuri de muncă (fie ele și 
multinaționale) obligă Biserica la reflecție și căutare de soluții, nu la dictare de 
soluții. Din dialogul cu tinerii am descoperit o preocupare permanentă a liderilor 
motivaționali din companii ce-și desfășoară activitatea în network-uri multi-plan 

pentru a implementa concepte ca egalitate de gen ori drepturi ale minoranțelor 
sexuale cu o persuasiune ideologică de care Biserica nu are voie să se folosească. 
Ideologizările de genul acesta nasc frecvențe noi ale dezvoltări conceptelor 
religioase, desprind din tencuiala noilor construcții etice fîșii de libertăți 
incongruente logicii morale. Poate tînărul lupta cu astfel de influențe? Căutarea sa 
în Dumnezeu este doar un moft sau o reconfigurare a profilului sensului său uman? 

Greutatea clipei de acum în definirea profilului religios al omului (post) modern i 
se datorează inducției sociale, permanente aproape, a litigiului cu Dumnezeu. Nu 
este o noutate pentru comunicator aceasta

3
. El are obligația de a-și cunoaște turma, 

conglomeratul uman prin care are obligația libertății de a comunica Adevărul 
revelat. Omul iscoditor se îngrijorează și se tulbură permanent, fiindcă curiozitatea 
neacoperită de lucrarea duhului cercetării lăuntrice nu-l lasă niciodată să se 

liniștească. „ Este știut că spiritul epocii noastre este tendința de a reduce lucrul, de 
a crește plăcerea, de a face aproape să dispară creativitatea omului și – cel mai rău 
– de a face din praznicele Bisericii noastre zile de trîndăvie, folosite doar ca 
prilejuri de odihnă, relaxare, distracție și plăcere. Astfel, cu multă tristețe 
constatăm că duminicile și aproape toate praznicele bisericești pentru mulți dintre 
semenii noștri și-au pierdut scopul de vreme ce nu lucrăm, dar nici nu prăznuim. 

Ne odihnim trupește și ne întărim duhovnicește. Căci omul lui Dumnezeu 
prăznuiește dar nu trîndăvește fiindcă trîndăvia este semn de izolare, egoism și 
introvertire, pe cînd praznicul este părtășie la bucuria lui Dumnezeu, la bucuria 
sfinților și a Bisericii... Omul care nu greșește și nu eșuează nu-și are locul în 
Biserică. Și asta deoarece înseamnă că se preocupă doar de cele ușoare și încercate 
de alții. Biserica este spațiul celor ce eșuează, a celor care îndrăznesc spre noutate, 

                                                                                                                            
organisarea unui seminariu academic-pedagogic‖. Sînt idei de mare noutate pentru perioada 

respectivă și revenite astăzi în atenția cercetătorilor din domeniul pedagogiei.  
3 O provocantă soluție oferă Erik Flugge, Der Jargon Der Betroffenheit – Wie die Kirche anihrer 

sprache verreckt, Kosel-Verlag Munchen, 2016. Este una dintre cele mai realiste analize asupra 

nevoii de simplificare a abordării eclesiale în domeniul educației sociale, pe teme tensionate, activate 

prin lobby-ul creat de media. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

28 

 

frumusețe, revoluționar, ceea ce în cele din urmă duce la lucruri uimitoare și 
mărețe... Antidotul trîndăviei nu este preocuparea cu multe treburi și activitatea 
foarte intensă...să descurcăm viața noastră încurcată, s-o facem ușoară și liniștită. 
Creativitatea este cînd le descurci pe cele complexe și cînd le faci pe cele 
complicate simple...‖ (Macarie, 2017: 45-46, 48, 49).  

Dacă este să identificăm astfel destructurările comunicării, în planul cunoașterii 

religioase, una dintre cele mai grave, sesizabile la nivelul comunicării interumane 
cu oglindire în comunicarea intra-parohială, un lucru care poate să apară banal 
cercetătorului social este pierderea răbdării în căutarea religiosului. Impactul 
acesteia nu este lipsit de interes pentru comunicator: „Cel ce nu are răbdare se 
refugiază în mediocritate și provizorat. Iar după aceea se pierde, căci omul nu este 
făcut pentru cele mediocre, ci pentru cele mari. Omul răbdător este cel ce se lasă cu 

nădejde în mîinile lui Dumnezeu și așteaptă să vină ceasul Domnului, pentru a 
împlini voia Lui. Iar ceasul acesta al Domnului poate să întîrzie și să fie nevoie, cu 
adevărat, de multă răbdare plină de nădejde pentru ca cineva să reziste. Însă după 
aceea constatăm că ceasul Domnului sosește atît de repede, încît nu există nimic 
pentru care ar merita să așteptăm cu mai multă tărie‖ (Macarie, 2017: 91). Cum 
poți transmite o astfel de abordare a lumii celor care se închid la orice abordare? 

În ce mod anume poți construi mesajul pentru ca el să atingă și să tensioneze 
pozitiv construcția discursului legat de religios dinaintea unei lumi care și-a pierdut 
coerența cunoașterii, într-o gravă derută legată de absorbția metafizicului. În ciuda 
lucrărilor tehnice legate de metalimbaj ori metacunoaștere, omul contemporan 
asumă, reducționist, terminologii și distincții care dovedesc lipsa unui fundament 
religios, o eludare inclusiv antropologică a cunoașterii religioase. De unde rezultă 

nevoia dezvoltării.  
Trei par cheile prin care comunicarea poate să schimbe alonja unei comunități:  
- Credința și smerenia. 
- Koinonia și iubirea. 
- Chemarea la dreptate și adevăr. 
Pentru aceea, pedagogia comunicării religiosului are drept motivare restabilirea 

conștiinței cunoașterii religiosului, conținutului cel mai des adus în discuția publică 
și cel mai rar explicat. Socotim religiosul ca element fundamental discursului 
public în diverse ocazii de comunicare: atacuri teroriste, comentarii politice, morți 
ale unor personalități, accidente etc. Legat de zguduiri ale sistemelor de gîndire 
moderne, religiosul, definit prea des de specialiști pentru a-l mai diseca

4
, 

alcătuiește astăzi conținutul multora dintre ceea ce numim a fi fake news. Unul 

                                                 
4 Una dintre cele mai ample sinteze asupra evoluției religiosului în epoca antică, valabilă ca 

azimut metodologic, este a lui Charles Norris Cochrane, Cristianesimo e cultura classica, Bologna: Il 

Mulino, 1969. Nu e vorba doar de definiri ale religiosului, ci și de evoluția unui limbaj care să 

exprime filosofia cunoașterii lui Dumnezeu, care nu este creat de societatea modernă, oricît de mult s-

ar strădui aceasta.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

29 

 

dintre specialiștii spanioli ai domeniului, Marc Amoros Garcia, identifică cele 
douăsprezece argumente pentru care credem în știrile false: 

1. Pentru că le credem pur și simplu.  
2. Pentru că ne dau argumente- rațiuni de a fi. 
3. Pentru că ne dezvoltă autostima. 
4. Pentru că ne plac minciunile. 

5. Pentru că le obținem fără să plătim pentru ele. 
6. Pentru că ne plac foarte mult – chiar ne dezamăgim cînd sînt descoperite 

ca fiind false. 
7. Pentru că ne bruschează conștiințele – pe vremuri consumarea știrilor era 

un act voluntar, acum ele ne inundă informațiile generale sub forma, deseori falsă, 
de breaking-news. 

8. Pentru că nu ne interesează de unde vin – altădată erau citate cărți, ziare, 
cercetări. Acum Agenții, foarte des impersonale, pot produce orice știre. 

9. Pentru că sînt înșelătoare – prin amestecul de real și minciună într-un dozaj 
care ne incită. 

10. Pentru că sînt emoționante. 
11. Pentru că te determină să le împarți, să le împrăștii, să le distribui cu 

obstinație chiar. 
12. Pentru că  se profită de neîncrederea noastră în jurnalism (Garcia, 2018: 

86-91). 
 
La prima vedere conștientizăm că o pedagogie a comunicării religiosului trebuie 

să țină cont de toate aceste și totuși nimic din toate acestea să nu o atingă. Cum e 

posibilă o construcție de gen, în care să primeze numai comunicarea Adevărului 
revelat fără atingerea paroxismelor care intoxică viața cotidiană? Fixarea 
comunicării în marja științelor pedagogice înseamnă o limitare forțată a 
comunicării sau, mai grav, o cenzură a dreptului la exprimare a omului, inalienabil 
și totuși mereu fragil? 

Sîntem în plină eră a incertitudinii comunicaționale. Nucleul dur al logicii 

media – și prin aceasta structura profundă a diagnozei pedagogice în ce privește 
comunicarea – este afectat. Semiologia s-a erodat în semnalizare incongruentă. Este 
suficient să citim burtierele știrilor Tv și să ne închipuim ce înțeleg persoanele cu 
deficiențe de auz din știri. Alarmismul căutat, duce la o continuă accelerare a 
izolării umane, a culturii spaimei, meta-fricii. Pragmatismul este eludat prin 
tehnologizarea inactivității ca formă de comunicare, aproape lipsită de sens. 

Imaginarul este un bestiar estetic în permanentă distribuție de negativ. A opune 
iconologia Bisericii, de exemplu, acestui imaginar poate să aibă foarte mici șanse 
de izbîndă nu pentru că nu ar avea forța ce se naște din sfințenia icoanei și a 
prezenței Harului lui Dumnezeu, ci pentru că specialiștii în comunicarea socială a 
evenimentului sînt orientați mereu spre caricaturizare ca formă de reducere a 
sacrului la cheia secularistă a acțiunii. Sistematizarea comunicării, aspect tehnic, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

30 

 

dar necesar noilor definiri în pedagogia media, de exemplu, propune o analiză pe 
viață și pe moarte: posedăm media sau media ne posedă pe noi. Sîntem deja într-o 
lume a maniheismului cultural și soluția pare că vine din interdisciplinaritatea în 
care sîntem obligați să regîndim comunicarea (v. Bougnoux, 2001: 8-9). Omul 
gîndește asupra omului întorcîndu-se la o semiologie arhaică, un soi special de 
revitalizare a artefactelor comunicaționale: mesajele scrise, emoji, sms-uri formate 

numai din litere etc. Pot ele comunica religiosul? Răspunsul este mai simplu decît 
credem. Cîtă vreme pot comunica sau provoca emoții și descrie sentimente, poartă 
cu sine și capacitatea de a genera comunicare religioasă.  
Care ar fi prioritățile unei pedagogii ale comunicării religiosului? Mai întîi o 

relaxare a explicației mistagogice, o realfabetizare privind sensurile religioase ale 
ritualurilor care îmbibă noile culturi ale comunicării. Numai neatenția noastră nu 

reușește să discearnă în semiotica Internetului, de pildă, liniile vechilor iconologii 
și fidelitatea vechilor credințe. Urgența zero ține de restabilirea liniilor unei retorici 
religioase active ca formă de gîndire. Reducțiile la care a fost redusă retorica – un 
soi de Cenușăreasă în casa vorbirii, unde a fost înlocuită de știința alcătuirii 
mesajelor publice ori arhivarea ei aproape muzeală în structuri de vorbire publică 
profesionalizată – obligă la o regîndire a ei. O serie de specialiști identifică nevoile 

acestei reformulări de profil: 
- Readucerea retoricii în spațiul universitar ca „materie‖ inclusă în 

fundamentul educației. 
- Renașterea teoriei artei retorice ca efort de cultură, cunoaștere și activitate 

rafinată în efort de gîndire. 
- Evitarea confuziei între verosimil cu posibil de gîndit ori preferabil. 

- Evitarea reducerii limbajului la vorbărie (ca stil și formă de exprimare). 
- Refuzul reducerii tropologiei retorice la tropologie literară.  
Reîntoarcerea retoricii în funcția sa socială, de susținere a vieții și comunicării 

umane devine astfel una dinte prioritățile pedagogiei comunicării religioase (v. 
Ramirez, 2017: 13-29).  

 Pentru teologi, care presupunem că ar trebui să fie principalii comunicatori 

ai religiosului, merită amintită o dilemă propusă de Lucian Cristescu în cea mai 
nouă propunere de curs de comunicare publică și omiletică venit dinspre o 
cercetare interdisciplinară, din altă confesiune decît ortodoxă. Pornind de la 
întrebarea Predicator sau comunicator?, autorul subliniază: „Nu este oare 
predicarea o formă de comunicare? Și poate predicatorul să fie și comunicator? 
Confuzia este îndepărtată îndată ce se clarifică noțiunile de „predicator‖  și 

„predică‖ în percepția tradițională. Timp de secole, predicatorul era una dintre 
figurile proeminente ale protipendadei, respectat și curtat chiar de puterea civilă. 
Predicarea acestuia de la amvon era plină de emfază, iar cuvintele lui erau primite 
ca venite din gura lui Dumnezeu. El avea ultimul cuvînt în cele veșnice, ba chiar în 
cele pămîntești. Predicarea lui se caracteriza prin: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

31 

 

1. Abordarea autoritară, de sus, de la înălțimea amvonului, către vulgul 
neinstruit de jos. 

2. Adresarea unilaterală, de tip monolog, ca o „șosea cu sens unic‖. 
Predicatorul era preocupat doar să dea, fără să simtă nevoia de a primi semnale din 
partea auditorului.  

3. Adresare la modul general. Predica se adresa masei nedefinite de oameni, 

nu individului. 
4. Difuzarea de mesaje teologice generale, de cele mai multe ori nerezonante 

și nesincrone cu nevoile specifice ale comunității și ale indivizilor. Comunicarea, 
în schimb, se deosebește fundamental de modelul predicii tradiționale. Ea 
presupune din start doi subiecți. Este ca o „șosea cu două sensuri‖. Comunicarea 
constă în a primi și a da. Iar între „a spune‖ și „a asculta‖ primatul îl are 

întotdeauna „ascultarea‖. Dacă lucrul acesta este valabil privind comunicarea în 
general, el devine imperativ cînd este vorba de predică – instrument activ în planul 
salvării păcătosului‖ (Cristescu, 2016: 33-34). 

 
Chiar dacă pare că pedagogia comunicării privește din ce în ce mai puțin 

predica, respinsă drept prea dogmatică ori dogmatistă – ca să precizăm corect 

incorectul limbaj al presupusului partener de dialog al propovăduirii, omul 
influențat de cultura media (ori googlelizat) –, trebuie să remarcăm că, în foarte 
multe cazuri, rămîne singurul mod în care societatea este penetrată de mesajul 
religios. Privind, din acest punct de vedere, asupra comunicării gîndirii teologice, 
ori legate de teologia religiei, comunicatorul poate și trebuie să țină cont de 
tensiunea spre fundamentalism a vremii pe care o traversăm. O analiză recentă, 

propusă de părintele Nicolae Achimescu, identifică aspecte importante legate de 
fundamentalism, care decuplează comunicarea de un fundament real spre 
elementele unui blocaj de comunicare deosebit de greu de depășit. El consemnează, 
într-o amplă analiză asupra postmodernității: „După cum este cunoscut, ca 
atitudine, mentalitate și raportare la istorie și progres, alteori ca tentație a refugiului 
în trecut și negare într-un fel a prezentului și viitorului, fundamentalismul, acolo 

unde este prezent, afectează serios Biserica și mesajul ei, în vreme ce receptarea 
întîrziată a Modernității reprezintă probabil cea mai mare provocare pentru unii 
teologi și credincioși în contemporaneitate. Un corespondent al 
fundamentalismului religios îl constituie un fel de „fundamentalism‖ al 
Modernității, alimentat de existența celui dintîi și pe care îl justifică prin pozițiile 
sale de multe ori extreme. Acest „fundamentalism‖ secular, laicist, se 

caracterizează printr-o interpretare unilaterală și deterministă, exclusiv seculară, 
atît a societății, cît și a persoanei, precum și prin încercarea de a omogeniza 
oamenii în funcție de modelul „secular‖, împotriva voinței lor. Un atare 
„fundamentalism‖ al Modernității are tendința permanentă de a interpreta lucrurile 
în termenii univoci, în alb sau negru, considerînd, chiar și astăzi, că între religie 
(care ar reprezenta în continuare doar fanatismul, înapoierea și obscurantismul), pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

32 

 

de o parte, și societatea sau ideile moderne (reprezentînd exclusiv libertatea, 
inovația și progresul), pe de altă parte, ar exista o ruptură fundamentală și 
definitivă. Fundamentaliștii moderniști interpretează teologia și Biserica în sensul 
unui spațiu conservator și monolitic, iar modernitatea sau secularul drept apogeu al 
democrației, libertății și drepturilor omului. O asemenea viziune ignoră faptul 
confirmat de experiență că în ambele direcții, respectiv cea a religiosului și 

secularului, există tot felul de curente, de multe ori antagonice, la fel de bine cum 
există și persoane cu păreri, sensibilități și percepții dintre cele mai diferite cu 
privire la probleme care țin, de pildă, de dialog, de coexistența cu celălalt, de 
justiția socială etc‖ (Achimescu, 2013: 495-496). Pentru analistul în comunicare 
socială, efortul Bisericii de a face față unor provocări de disjuncție comunicațională 
– atacul la Ora de religie, bunăoară – oferă un motiv de interogare, modificările de 

sistem comunicațional fiind remarcabile. Rămîne să reprofilăm comunicarea pe o 
atentă construcție a sincerității publice, de lipsa căreia suferă enorm societatea 
modernă românească (și nu numai), corpul comunicațional (jurnal Lumina, Agenția 
Basilica, radio-televiziunea Trinitas, sectorul de relații media) dezvoltînd 
obligatoriu cîteva linii de profil comunicațional, preluate din exercițiul catehezei 
patristice și reactualizat de cercetătorii contemporani: 

- Contextualizarea răspunsului public. 
- Ieșirea în „confruntare‖ pornind de la opinia celuilalt – fără a-l provoca 

extrem și pe motive legate de viață particulară. 
- Să nu uite de construcția unui limbaj apologetic decent și viu. 
- Să accepte diversitatea ca un cîntec pe mai multe voci, neacceptînd că lipsa 

unei partituri unitare reprezintă principiul unic necesar al alterității. 

- Întoarcerea la confruntarea cu argumente, bazată pe principiile alternanței 
în dialog (v. Reichert, 2013: 53- 63) 

Acestea toate ne duc cu gîndul la restabilirea prin efort de unică direcție, 
dinspre Biserică (respectiv comunicator religios) către media și ramificațiile sale 
sociale. Sîntem, de foarte mult timp, martorii transformării platourilor de 
televiziune ori a coloanelor de ziar în elemente de receptare – adesea foarte 

deformată – a mesajului religios. Efortul eludării subiectului religios pozitiv a 
privat de adevăr o serie de evenimente ale Bisericii (întîlniri ale tinerilor, acțiuni de 
intervenție socială, participări la cultură), dezvoltînd o cultură comunicațională 
monofazică (așa numitele subiecte de rating pe timp de vară: cazurile Pomohaci și 
Corneliu Bîrlădeanul...) ori chiar violent împotriva comunicării ca tare (cazul 
profesorului de religie de la Copșa Mică, primăvara lui 2018). Nu, morala știrilor – 

din nefericire cel mai des mijloc de informare în ce privește religiosul – nu este una 
negativă, alcătuită numai din prohibiri și descurajări ale creativității. Din contră, 
morala în domeniul comunicării este pozitivă, capabilă să răspundă în cel mai 
corect mod posibil la dreptul oricui de a fi informat și de a folosi această informație 
la construirea propriului destin. Are ca țintă responsabilizarea comunicatorului, dar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

33 

 

și a receptorului care nu poate fi indiferent vieții reale, în care comunicarea este 
inserată cu maximă eficiență tehnologică (v. Casillo, 1974: 204-205).  

Problematizată la zi, morala comunicării are nevoie de constituirea unei 
pedagogii dinamice, atente la riscurile destructurărilor de sens ale lumii moderne. 
Cum educăm noua generație pentru un univers digital?

5
 Această preocupare se 

traduce pentru comunicatorul religios într-o provocare pe măsură: Cum face să fie 

semnificativă comunicațional prezența religiosului pe Internet?
6
 Fără să uite de 

capcanele unei astfel de provocări, refuzînd tehnologizarea mediatizării ca formă 
de mediocrizare. Un aspect de morală a comunicării, detaliat de Jean-Claude 
Larchet, este legat de dezintegrarea culturii prin cîteva fragilizări impuse prin 
tirania comunicării: 

- Reducerea calității și fiabilității informației. 

- Nivelarea culturală (Wikipedia, academia.edu). 
- Iluziile unei culturi și inculturări prin Internet. 
- Iluziile școlarizării prin Internet. 
- Efectele negative asupra lecturii. 
- Destructurarea operei. 
- Felierea produselor culturale . 

- Efectele negative asupra scrisului. 
- Pagube colaterale produse editurilor și creației intelectuale (v. Larchet, 

2018: 42-88). 
Dinaintea unor astfel de provocări, adevărate patologii ale spiritului, cum poate 

reacționa comunicatorul religios dacă este lipsit de exigențele unei pedagogii a 
cuvîntului scris și rostit? Sintonia cu auditoriul e suficientă ori mai degrabă este 

nevoie să meșterim (în sensul maieutic) atent conținuturile, mai ales acolo unde 
orice fel de greșeală de conținut duce la abatere de la mărturisirea de credință ori 
chiar erezie. Într-o vreme a saturației comunicaționale (v. Anolli, 2010: 4-5) nu de 
la conținuturi vine saturația, ci din lipsa lor, din inconstanța conținuturilor propuse 
în spațiul cunoașterii sociale. Clișeele recurente din discursul prin care, de 
exemplu, seculariștii atacă religiosul (lipsa culturii înalte la oamenii credincioși, 

retardul în dezvoltarea tehnic-tehnologică, opoziția dintre știința „adevărată‖ și 
credință, caricaturizarea ritualului creștin ori a evlaviei, decredibilizarea moralei 
creștine prin excedarea exemplelor negative din viața religioasă ș.a) nu pot fi 
anulate prin aceeași metodă, făurind atacuri la clișee prin clișee fundamentaliste. 
Manipularea subiectului religios împotriva oamenilor cu oarecare convingere 
religioasă nu este o noutate. Exemplul cel mai aproape de noi, amintit deja anterior, 

atacul la predarea religiei în școala românească, ne-a descoperit o fragilitate a 

                                                 
5 A se vedea lucrarea realizată de Susana Lluna și Javier Pedreira „Wicho‖ (coordinatores). 2017. 

Los nativos digitales non existen. Como educar a tus hijos para un mundo digital, ed. 2, Ediciones 

Deusto.  
6 Sinteza problematicii în Juan Rubio Fernandez. 2013. Evangelizar en el planeta digital. Como 

hacer significativa nuestra presencia en Internet, Madrid: PPC Editorial.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

34 

 

relațiilor colegiale din cancelariile școlare, o disfuncție a comunicării școală – 
părinți, dar și o izolare prea îndelungată între școală și parohii, ca unități de cult ale 
bisericii. O disfuncție a comunicării sociale, asupra educației integrative, a fost 
comutată în spațiul comunicării religiosului de oameni care, s-a vădit, nu aveau 
niciun fel de convingeri religioase, aferenți unor orizonturi educaționale alternative 
lipsite tocmai de o pedagogie a cunoașterii religioase. Tendința de a generaliza 

conflictul secularism / ora de religie s-a observat în încercarea de a opune religia 
celorlalte ore din programă, cu probleme știute în aprecierea copiilor, au trimis 
dialogul posibil spre o manipulare grosieră. Numai verticalitatea morală, 
sinceritatea argumentelor și asumarea greșelilor de sistem pot reconstitui o 
pedagogie a comunicării prin care subiectul religios să se mai strecoare în cultura 
generațiilor de azi și viitoare. Obligația mediului religios de a-și crește oamenii de 

comunicare este extrem de importantă, dar nu trebuie uitat că inflația de informații 
religioase ucide în aceeași măsura cultura vie, charismatică a comunicării. Avem 
nevoie să identificăm calea de mijloc, a retoricii care anulează retorismul ieftin. 
Prin efort și asumarea culturii.  
 
Bibliografie generală  

Achimescu, Nicolae. 2013. Religie, modernitate și postmodernitate, București: Editura Trinitas  

Anolli, Luigi. 2010. Prima lezione di psicologia della comunicazione, Roma-Bari: Editori 

Laterza  

Bougnoux, Daniel. 2001. Introduction aux sciences de la communication, Paris: Ed. La 

Decouverte 

Bria, Preot Ion. 2015. Mergi în Pace! Perspective ortodoxe în misiune, Alba Iulia: Editura 

Reîntregirea  

Casillo, Pasquale. 1974. La Morale della notizia. Notizia , giornalista  e recettore a confronto 

negli instrumenti della comunicazione sociale, Edizioni Paoline  

Cochrane, Charles Norris. 1969. Cristianesimo e cultura classica, Bologna: Il Mulino 

Cristescu, Lucian. 2016. Introducere în Comunicarea publică și Omiletică, Pantelimon: Editura 

Viață și Sănătate 

Eagleman, David. 2018. Creierul povestea noastră, București: Humanitas  

Fernandez, Juan Rubio. 2013. Evangelizar en el planeta digital. Como hacer significativa 

nuestra presencia en Internet, Madrid: PPC Editorial  

Flugge, Erik. 2016. Der Jargon Der Betroffenheit – Wie die Kirche anihrer sprache verreckt, 

Munchen: Kosel-Verlag  

Garcia, Marc Amoros.  2018. Fake News- La Verdad de las noticias falsas, Barcelona: 

Platforma Actual  

Larchet, Jean- Claude 2018. Captivi în Internet, București: Editura Sophia 

Lluna, Susana și Pedreira „Wicho‖, Javier (coordinatores). 2017. Los nativos digitales non 

existen. Como educar a tus hijos para un mundo digital, ed. 2, Ediciones Deusto 

Macarie, Episcop de Hristopoulis 2017. Doamne și Stăpânul vieții mele...Texte de trezire 

sufletească, Galați: Editura Egumenița 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

35 

 

Necula, Pr. Constantin. 2015. Pe cine incomodează ora de Religie. Între datul Legii și darul lui 

Dumnezeu, Sibiu: Editura Agnos 

Ramirez, Jose Luis. 2017. La Retorica como forma de Pensamiento, în vol. Retorica y Religion 

en las tres Culturas (Jesus Garay y Alejandro Colete eds.), Sevilla: Editura Themata 

Reichert, Jean Claude. 2013. Linguaggio e linguaggi in catechesi. A proposito dellegame 

unitivo, în vol. Equipe Europea di Catechesi, Linguaggioe linguaggi nella catechesi (a cura 

de Enzo Biemmi e Giuseppe Biancardi), Torino: Elledici  

Schwenkebeker, Stephanie și Haunes Leitlein. 2017. Generation Y. Wie wirglauben, lieben, 

hoffen, NeuKircherer Verlag 

Șpan, Dr. Petru. 1891. Întrebări de educațiune și instrucțiune. Studii pedagogice, Sibiu

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 10:00:28 UTC)
BDD-A28325 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

