
 

 

13 

 

Les écrits religieux et l‘unité de la langue roumaine  

Gheorghe CHIVU 

As a defining and distinguishing component of Old Romanian culture, religious writing 

has played a constant and programmatic role in shaping believers‟ moral and social 

attitude, on the one hand, and their means of expression, on the other. The dissemination 

of texts and the continuous movement in Romanian space of copyists, typographers and 

sermon prints implicitly favoured and, at one time, against the background of remarkable 

cultural consensus, even imposed linguistic unity, which became effective in service books 

towards mid-eighteenth century. In the nineteenth century, this first unitary form of 

literary norms in Churchbooksconstituted the basis for the unification of the Romanian 

language in culture and in secular writing. 

 

Keywords: Romanian language, religious writing, literary language, unification of 

literary norms  

 

 

Les écrits religieux ont représenté non seulement la composante définitoire 
et distinctive de la culture roumaine ancienne, mais aussi sa forme la plus 
élevée de manifestation. Basée intégralement sur des traductions et des 
adaptations, modelée donc selon des textes écrits dans les langues de culture 

officielles de l‘Église de l‘Orient orthodoxe, la langue des textes religieux a 
été la première forme soutenue de notre langue nationale, à influences 
majeures et incontestables sur l‘ensemble des écrits littéraires roumains de la 
période ancienne. 

Unitaire du point de vue thématique, en tant que formes et modalité de 
structuration rhétorique, le texte destiné à l‘usage de l‘Église a toujours eu 

ainsi, de manière constante et programmatique, un rôle formateur, en ce qui 
concerne, d‘une part, l‘attitude morale et sociale des fidèles, et de l‘autre, leur 
manière de s‘exprimer. La circulation des textes et l‘utilisation des mêmes 
versions pour les écrits religieux fondamentaux, favorisées ou même imposées 
par l‘unité de foi, ainsi que la circulation permanente, à l‘intérieur de l‘espace 
roumain, des copistes, des imprimeurs et implicitement des livres imprimés 

destinés aux offices ont favorisé et, à un moment donné, ont même imposé 
l‘unité d‘expression linguistique. 

Jamais abandonnée au niveau du système de la langue parlée, toujours 
visée dans toute forme de manifestation des écrits littéraires, cette unité est 
devenue effective et totale dans les livres destinés aux offices religieux vers le 
milieu du XVIIIème siècle, seulement un siècle après l‘imposition du roumain 

en tant que langue de culte ecclésiastique.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

14 

 

Cette première forme unitaire des normes littéraires des livres destinés aux 
offices religieux a représenté la base pour l‘unification et la modernisation de 
notre langue de culture dans les écrits laïcs aussi; à travers cette unification a été 
consacrée la création du roumain littéraire moderne et a été validé le rôle 
pleinement unificateur de nos écrits anciens.  

 

Le roumain – la plus unitaire des langues romanes 

Selon les affirmations de nombreux chercheurs, roumains et étrangers, la 
langue roumaine est la plus unitaire des langues romanes.  

Il s‘agit d‘une unité remarquable, de fonds et de structure, justifiée tout 
d‘abord par le caractère unitaire de la culture roumaine traditionnelle, sous-tendue 

et consolidée très probablement aussi par l‘existence totalement isolée du peuple 
roumain de l‘espace roman occidental, dans une région où il a été entouré très tôt 
par des peuplades qui parlaient des langues appartenant à des familles 
linguistiques complétement différentes de celle qui a comme base le latin.     

L‘unité du roumain est évidente au niveau de la langue parlée, sur le plan de 
l‘expression usuelle, où les formes propres des variantes territoriales du daco-

roumain, des sous-dialectes et des patois ou parlers locaux, n‘empêchent 
aucunement, par les faits distinctifs, opposables (et nous pensons à une série de 
phonétismes, à quelques formes grammaticales, ou, plus souvent, à des mots à 
circulation et utilisation locale), la communication et la compréhension entre les 
locuteurs appartenant à des provinces historiques traditionnelles, quelque soit la 
distance géographique qui sépare leurs localités d‘origine. Et il est normal qu‘il en 

soit ainsi, du moment que les variantes dialectales de la seule langue romane 
d‘Europe centrale et du Sud-Est ne sont pas circonscrites strictement aux grandes 
provinces historiques, mais « transgressent» constamment leurs frontières, et non 
seulement à cause des déplacements fréquents de grands groupes de locuteurs. 
(On a pu remarquer, par exemple, que dans l‘espace moldave traditionnel, les 
parlers locaux ont une disposition horizontale et non pas verticale, le Prout ne 

représentant aucunement une frontière linguistique entre L‘Est et l‘Ouest
1
: On sait 

également qu‘au Nord de la Moldavie, et, en même temps, en Moldavie centrale, 
les « infiltrations » du Maramureș et de Transylvanie sont plus qu‘évidentes. Les 
villages « paires» situés d‘un côté et de l‘autre des Carpates méridionaux offrent à 
leur tour des informations sur les rencontres fréquentes entre des «autochtones» et 
des « transylvains », dont les derniers laissaient des traces sur le plan linguistique 

lors de leurs passages à travers la Valachie, jusqu‘au Danube ou au Dobroudja. 
Quant à l‘espace transylvain dans son ensemble, l‘unité y et aussi évidente, les 
isoglosses ne nous permettant pas d‘identifier des régions linguistiques bien 
individualisées du point de vue dialectal ou qui coïncident avec des frontières 
administratives temporaires).          

                                                 
1 Voir Grigore Brâncuș, Vitalitatea limbii române, dans Limba română și varietățile ei locale, 

Editura Academiei Române, Bucarest, 1955, p. 59-60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

15 

 

Il y a toutefois, de manière naturelle, une unité évidente au niveau du 
roumain littéraire aussi, au niveau de toutes les formes que notre langue de 
culture a connues le long de son histoire. Dans le cadre du roumain littéraire 
moderne, à travers le consensus établi entre les intellectuels et ensuite, par 
l‘intermédiaire des travaux normatifs élaborés par les spécialistes, depuis à peu 

près deux siècles, est assurée, dans les écrits laïcs et dans l‘expression 
soutenue utilisée en dehors de l‘Église, la présence des mêmes normes 
phonétiques, morphologiques ou lexicales, des mêmes habitudes de 
communication soutenue, de manière soignée.  

Il s‘agit d‘une unité non seulement souhaitée, mais aussi accomplie, 
fonctionnelle, et qui, de nos jours et dans les conditions «d‘une démocratie 

linguistique» de plus en plus clamée dans la société roumaine, est maintenue 
avec beaucoup d‘efforts, afin de tenir tête à l‘assaut de la langue parlée le plus 
souvent non seulement dans ses variantes locales, mais même de nature 
argotique, et pour s‘opposer aux effets imprévisibles de l‘affaiblissement des 
contraintes normatives, considérées de façon erronée, non démocratiques.    

Cette même unité peut être constatée également au niveau des deux 

registres culturels distincts, utilisés de manière concomitante, depuis plus de 
deux siècles (très précisément, depuis les décennies antérieures au milieu du 
XIXème siècle) dans la langue roumaine de culture moderne.

2
 Nous pensons, 

d‘une part, aux écrits littéraires laïcs, avec leurs registres fonctionnels bien 
marqués et clairement individualisés, et de l‘autre, aux écrits littéraires 
ecclésiastiques, divisés à leur tour, de façon fonctionnelle, en variantes 

stylistiques intégralement structurées, et parfois (comme dans le cas des écrits 
journalistiques) individualisées par rapport à leurs variantes fonctionnelles 
laïques correspondantes seulement par leur lexique. Et il était normal qu‘il en 
soit ainsi au niveau de ce que l‘on appelle le langage religieux, qui est en 
réalité un diasystème, du moment que les écrits ecclésiastiques d‘aujourd‘hui 
ne font que continuer les écrits roumains littéraires anciens, ce qui fait que 

dans la langue roumaine littéraire actuelle coexistent ainsi une forme 
partiellement modifiée de notre langue de culture ancienne et la forme 
d‘expression de la culture roumaine moderne. La première forme reste 
enfermée, de manière conservatrice, à l‘intérieur de l‘espace de l‘Église, 
quelque soit la confession chrétienne des fidèles, et la deuxième, dominante de 
nos jours et propre à l‘espace laïc, est devenue la forme officielle, moderne et 

obligatoire actuellement, tout d‘abord par la structure et la composition du 
lexique soutenu, essentiellement néologique.     

L‘unité de la langue roumaine actuelle, à tous les niveaux et pour ce qui est 
de toutes ses variantes fonctionnelles, a tout d‘abord, une justification 

                                                 
2 Pour ce qui est de la coexistence des deux registres littéraires, voir notre étude O variantă  

ignorată  a  românei  literare  moderne ‒ limbajul  bisericesc,  dans „Limba română‖, XLIV, l995, 

no. 9-12, p. 445-453. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

16 

 

originaire. À l‘unité primaire, fondée sur le fonds latin hérité, s‘est ajoutée 
néanmoins, à la longue, une unité construite par une action délibérée, manifestée 
manifestée constamment et de façon convergente au niveau des écrits littéraires 
littéraires roumains anciens. 

L‘unité de ces écrits, majoritairement religieux, est celle qui a constitué, au 

XVIIIème siècle et ensuite, dans les décennies du début du XIXème siècle, le 
fondement de la création du système unitaire de normes du roumain littéraire 
moderne

3
. 

 
Les écrits religieux et l’unité de la culture roumaine ancienne 

Les écrits religieux ont mis en circulation, probablement pendant la deuxième 

moitié du XVème siècle
4
, la première forme soutenue, cultivée, de la langue 

roumaine. La traduction des livres sacrés dans la langue du pays a revêtu en 
roumain d‘abord les livres bibliques de lecture les plus importants (les premiers 
d‘entre eux ont été, bien sûr, le Psautier, les Évangiles et l‟Apôtre), ensuite les 
livres liturgiques canoniques (dont, notamment les Recueils d‟homélies). Cette 
traduction, qui représente un acte de culture évident, accomplie simultanément 

dans des régions distinctes de l‘espace roumain (avec certitude au Nord de la 
Moldavie, dans les régions de Brașov-Sibiu et de Banat-Hunedoara), a imposé un 
niveau standard généralement accepté pour ce qui est de l‘expression, 
respectivement, de la forme des textes religieux, et a créé, à travers le contenu et 
la structure de ces textes (et tout premièrement des écrits de lecture 
ecclésiastique), un modèle de communication pour les circonstances élevées, 

soutenues, d‘utilisation du roumain.    
Diffusé rapidement sous forme de copies manuscrites (les textes du Sud de la 

Transylvanie qui nous sont parvenus conservent des traces linguistiques du Nord 
de la Moldavie ou de la région de Banat-Hunedoara, les textes moldaves gardent 
des traces méridionales ou de la région de Banat-Hunedoara, tandis que les textes 
du Nord de la Transylvanie, du Maramureș, gardent des traces méridionales 

évidentes)
5
, le texte religieux est devenu ainsi le premier et le plus important 

                                                 
3 Pour des détails concernant la première unification de la langue roumaine littéraire dans les 

livres destinés à l‘usage de l‘Église, voir Ion Gheție, Contribuții la problema unificării limbii 
române literare. Momentul 1750, dans „Limba română‖, XX, 1971, no. 2, p. 113-124, article suivi 

d‘autres contributions faisant partie d‘une série close en 2000  par l‘étude Normele limbii române 

literare la jumătatea secolului al XVIII-lea (tipărituri religioase de lectură, tipărituri laice, 

manuscrise), incluse dans Contribuții la studiul limbii române literare. Secolul al XVIII-lea (1688-

1780), Ion Gheție, Gheorghe Chivu (éds.), Clusium Cluj-Napoca, 2000, p. 91-111. 
4 Pour ce qui est des commentaires concernant la datation des premiers textes écrits en langue 

roumaine, voir  Ion Gheție, Al. Mareș, De când se scrie românește,Univers Enciclopedic, Bucarest, 

2001, pp(éds.). 23-34, 47-58. 
5 Nos textes anciens, manuscrits et imprimés, sont des copies ou des reformulations de sources 

à circulation large dans l‘espace roumain. Pour ce qui est des écrits religieux, voir Ion Gheție, Al. 

Mareș, Originile scrisului în limba română, Editura Științifică și Enciclopedică, Bucarest, 1985, p. 

137, 194,197, 201, 262, 267, 271, 277-278, 283-284, 300, 307-308, 311, 346-347. Le même 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

17 

 

moyen d‘éducation – morale, comportementale –, soutenue alors de manière 
institutionnelle, mais aussi un modèle pertinent sur le plan linguistique et 
rhétorique, clairement différent de l‘expression usuelle, non cultivée. En même 
temps, le texte religieux a représenté aussi, sous toutes ses variantes et à 
tous les types et les structures textuelles mises en circulation, durant les siècles 

commencement de la langue roumaine littéraire, un moyen efficace de 
culturalisation, puisqu‘il mettait en contact son auditeur, respectivement, son 
lecteur, avec des écrits d‘un type différent (des points de vue fonctionnel et 
stylistique) par rapport aux écrits folkloriques, et proposaient des modèles 
culturels à circulation européenne large.    

Le texte religieux est devenu ainsi la modalité de création et le moyen de 

diffusion de notre première langue littéraire (comprise dans un sens large, en 
tant que système de normes linguistiques et modalité d‘organisation textuelle), 
l‘accent étant mis sur la forme et la structure du texte, respectivement le 
support lexical de l‘idée (assuré par le fonds lexical de base, le même partout, 
corrélé avec le lexique de type néologique, lui aussi unitaire, formé au début 
d‘emprunts majoritairement slavons et de calques sur ces emprunts, entrés 

dans la langue en même temps que leur modèle).  
Néanmoins, même si dominés par l‘idée d‘unité thématique (dans l‘espace 

roumain, on a traduit et on a imprimé, quelque soit le courant religieux illustré, 
pratiquement les mêmes textes religieux), les écrits ecclésiastiques étaient 
différenciés pendant leur époque de début par une série de normes locales, qui 
individualisaient la production des centres culturels importants, situés au Nord 

de la Moldavie, au Sud et dans l‘Est de la Transylvanie, dans la région de 
Banat-Hunedoara, et respectivement, au Nord de la Transylvanie, dans le 
Maramureș. Ce fait a pu argumenter, comme on le sait déjà

6
, l‘idée de 

l‘existence de quatre variantes littéraires régionales, individualisées par 
plusieurs normes implicites, notamment sur le plan phonétique et lexical, et 
rarement sur le plan morphologique ou syntaxique aussi, des normes fondées 

en principe sur des faits dialectaux distinctifs.  
Les normes littéraires régionales, manifestées autour des centres culturels 

importants, actifs dans les quatre régions que nous venons de mentionner, 

                                                                                                                          
mélange de phénomènes distinctifs, qui caractérise des variantes différentes du roumain littéraire 

ancien, a été signalé aussi dans les soi-disants « livres populaires » du Codex Sturdzanus et du 

Codex Todorescu, dont la circulation sous forme de manuscrit relie également les provinces 

historiques de l‘espace roumain. (Ion Gheție, Al. Mareș, op. cit., p. 365-400.) Les deux codex 

proviennent, fort probablement, de miscellanées  perdues qui devaient avoir une composition 

similaire. (Codex Sturdzanus, édition établie par Gh. Chivu, Editura Academiei Române, Bucarest, 
1993, p. 137.) Même la copie de la traduction roumaine de Floarea darurilor [La fleur des dons] 

atteste le même mélange de formes et de phonétismes, qui trahit la circulation de la traduction 

roumaine de ce premier livre de sagesse connu (Ion Gheție, Al. Mareș, op. cit., p. 386-387). 
6 La critique des opinions concernant les variantes littéraires régionales et la synthèse des 

informations significatives portant sur ce sujet peuvent être trouvées dans Ion Gheție, Baza 

dialectală a românei literare, Editura Academiei Române, Bucarest, 1975, p. 43-87. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

18 

 

étaient scrupuleusement respectées au XVIème siècle (le premier siècle de culture 
roumaine écrite qu‘on peut documenter), pendant la transcription et lors de 
l‘impression d‘un texte ou lorsqu‘on copiait un texte imprimé. (Les imprimeurs 
de Brașov ont abandonné, comme on le sait, leur norme littéraire propre, 
lorsqu‘ils ont été appelés, en 1582, à Orăștie pour imprimer Palia, respectant la 

norme du commanditaire, usuelle dans le Sud-Ouest de la Transylvanie). Au 
début du XVIIème siècle, certains copistes ont commencé à abandonner la norme 
spécifique de leur variante littéraire, lorsque le texte qu‘ils transcrivaient était un 
livre imprimé. (C‘est comme ça qu‘ont procédé les deux copistes de Măhăceni, 
dont le bien connu Grigorie, qui, lorsqu‘ils ont copié le Catéchisme de 1559 et ont 
choisi pour leur usage personnel deux homélies de Pravila [Livre de lois] de 

Coresi, ont renoncé à la norme du Nord de la Transylvanie en faveur de la norme 
des livres imprimés à Brașov). 

Après même pas un siècle de culture roumaine écrite, le modèle du livre 
imprimé commence donc à prévaloir, malgré son début plutôt timide, au niveau 
de la conscience d‘unité à l‘intérieur et autour d‘un même centre culturel. Au 
milieu du XVIIème siècle, suite à la circulation des livres, imprimés de plus en 

plus souvent et dans des centres de plus en plus nombreux, mais aussi grâce à la 
circulation extrêmement (et même de façon surprenante) intense dans l‘espace 
roumain des productions littéraires manuscrites, circulation sous-tendue non 
seulement par des intérêts culturels-religieux, mais aussi par l‘institution des 
copistes ambulants et, respectivement, par la circulation des typographes, est 
argumentée, sur le fonds de l‘unité de foi, la conscience de l‘unité à la fois 

culturelle et linguistique des écrits religieux roumains.    
(De ces copistes ambulants, assez nombreux

7
, mentionnons Vasile Sturdze 

Moldoveanul, qui écrit des textes dans la région de Bihor et dans celle d‘Arad, Ilie 
Aron Popovici, originaire de Iași, qui transcrit Cazania [Le Recueil d‘homélies] 
de Varlaam à Hărnicești, dans le Maramureș.) 

Ainsi, en 1643, lorsqu‘il imprimait Cazania, surtout pour être diffusée en 

Transylvanie, si l‘on tient compte de l‘endroit où l‘on en a découvert le nombre le 
plus important d‘exemplaires, Varlaam appellera son texte «livre roumain 
d‘enseignement», dont la forme imprimée atteste des écarts, non seulement 
analogiques, par rapport à la norme moldave. En 1648, Simion Ștefan fait de son 
mieux, tel qu‘il nous déclare dans la préface du Nouveau Testament imprimé à 
Alba Iulia, pour dépasser la norme locale, renonçant à toute une série de 

régionalismes littéraires à circulation dans la région de Banat-Hunedoara en 
faveur des mots «qui sont compris par tous». En même temps, il gardait, en tant 
que signe de renouvellement à la fois théologique et lexical de la forme du texte 
imprimé, ainsi que de début de changement dans le sens néologique du lexique 

                                                 
7 Des détails concernant le lieu où s‘est déroulée l‘activité des copistes de nos manuscrits 

anciens peuvent être trouvés chez Gabriel Ștrempel, Copiști de manuscrise românești pînă la 1800, 

I, Editura Academiei Române, Bucarest, 1959. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

19 

 

des traductions religieuses, il gardait donc certains mots «tel qu‘ils étaient dans 
la source grecque, en voyant que d‘autres langues les gardaient tels quels».  
(Et le métropolite proposait comme exemples de cette affirmation, les mots 
sinagoga, poblican, gangrena, et en même temps, il mentionnait, sans en 
proposer d‘exemples, «des noms de personnes, et de plantes, et de vêtements 

et beaucoup d‘autres noms encore ..., parce que d‘autres langues les ont gardés 
tels quels» ; tout ceci montrait le fait que le slavonisme, en tant que forme 
culturelle médiate des écrits religieux reçus dans l‘espace roumain, 
commençait à céder la place aux éléments grecs.)  

Moins de la moitié d‘un siècle plus tard, était imprimée à Bucarest la Bible 
par une équipe d‘imprimeurs moldaves, ayant à leur tête Mitrofan, le bien 

connu évêque de Huși. Comme preuve d‘un consensus à la fois religieux et 
culturel, ce texte imprimé réunit, avec la révision de rigueur, pas tellement 
scrupuleuse ni sur le plan linguistique, ni sur le plan théologique, 
respectivement textuel, une traduction de l‘Ancien Testament et une autre du 
Nouveau Testament, toutes les deux provenant de l‘extérieur de l‘espace de la 
Valachie, de ce qu‘on appelle la version de Milescu, et respectivement, de la 

version de Simion Ștefan. 
Cette première impression intégrale de la Bible représentait non seulement 

une preuve d‘un remarquable consensus culturel et théologique des 
représentants de l‘Église de tout l‘espace habité par des Roumains, mais aussi 
une preuve du déplacement du centre de gravité des écrits roumains anciens de 
Moldavie en Valachie. Résultat d‘une attitude à la fois culturelle et politique, 

extrêmement active (l‘époque de Brîncoveanu s‘individualise sur plusieurs 
plans dans la culture roumaine ancienne), et signe de l‘officialisation du 
roumain en tant que langue liturgique (l‘impression du Liturgikon de Dosoftei, 
en 1679, avait donné une décennie plus tôt le signal de l‘introduction officielle 
du roumain dans l‘Église), la Valachie imprimait, au carrefour des XVIIème et 
XVIIIème siècles, pratiquement tous les textes nécessaires pour les offices 

religieux en langue roumaine, sa production de livres liturgiques étant 
soutenue par de nombreux centres d‘impression très actifs.    

(Après la reprise, en 1640, de l‘activité d‘impression des textes religieux 
roumains, au Sud des Carpates fonctionnaient des imprimeries à Govora, 
Cîmpulung, Tîrgoviște et au monastère de Dealu, à București, Buzău, Snagov 
et à Rîmnic. Le grand nombre d‘imprimeries engendra une production 

importante de textes tout de suite après 1700. Pendant ce temps, en Moldavie, 
l‘imprimerie de Iași devenait active à peine en 1679, lorsqu‘on y imprimait La 
Divine Liturgie mentionnée plus haut; dans le Sud-Ouest de la Transylvanie, 
l‘imprimerie d‘Alba Iulia arrêtait de fonctionner en 1652, après quelques 
années de fonctionnement seulement, et l‘impression des livres religieux en 
langue roumaine allait être reprise à Alba Iulia, à Sebeș et à Sibiu à peine en 

1683. De cette façon, selon une statistique fondée sur La Bibliographie 
roumaine ancienne, de 1701 à 1740, en Valachie paraissent 66 livres, en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

20 

 

Moldavie, 10, en Transylvanie, 3; de 1717 à 1750, les imprimeries de Valachie 
fournissent 84 titres, celles de Moldavie, 30, celles de Transylvanie, 8, tandis que 
dans la région de Banat-Hunedoara, respectivement au Nord de la Transylvanie, 
dans le Maramureș n‘est imprimé aucun livre religieux en langue roumaine

8
. 

Dans ce contexte, la différence entre la production massive de livres religieux 

de Valachie et celle des provinces historiques du Nord devient plus que 
révélatrice. Les églises roumaines situées dans la partie du Sud de la Transylvanie 
et à Hunedoara allaient être fournies en livres nécessaires pour les offices 
religieux imprimés en Valachie. (Un édit de Marie Thérèse va essayer de mettre 
fin, sans succès, à l‘importation des livres orthodoxes en provenance de la 
Valachie.) Les textes liturgiques et de lecture religieuse imprimés en Valachie 

vont arriver aussi en Moldavie, et respectivement au Nord de la Transylvanie, les 
imprimeurs et les réviseurs des provinces roumaines du Nord acceptant la forme 
des livres imprimés dans le Sud.  

Se répétait ainsi, à une échelle plus large et avec des effets d‘unification plus 
visibles, à la fois sur le plan des normes linguistiques et au niveau de la forme 
imprimée (certains livres destinés à l‘usage de l‘Église semblaient être des tirages 

des livres imprimés ramenés de Valachie, respectant parfois même la mise en 
page des livres pris comme modèle), la situation de la première moitié du 
XVIIème siècle, lorsque certains livres imprimés par Coresi étaient utilisés dans 
des églises de l‘extérieur de l‘espace linguistique de la Valachie. (On sait que le 
Liturgikon de Brașov de 1570 a été commandé par Pavel Tordași, que dans les 
exemplaires des Psautiers de Coresi, les pages manquantes à cause de leur 

utilisation fréquente ont été complétées sur des feuilles manuscrites avec un texte 
qui reflète des variantes nordiques de la langue littéraire et indique, évidemment, 
la présence de certains exemplaires des Psautiers dans le Nord de la Transylvanie. 
On sait aussi que le Psautier appelé de Ciobanu est une copie remaniée d‘un 
Psautier imprimé par Coresi, arrivé en Moldavie. Dans ce contexte, mentionnons 
l‘achat de quelques exemplaires du Catéchisme et du Livre de lois de Coresi par 

des prêtres ou pour des églises situées dans la proximité de la région de Rodna. 
Ainsi, réunis avec des manuscrits ayant circulé dans d‘autres régions de la 
Transylvanie et dans le Maramureș, les deux textes imprimés à Brașov ont formé 
jusqu‘à assez récemment ce qu‘on appelle le Manuscrit de Ieud. Certains de ces 
manuscrits étaient des copies du Deuxième Recueil d‟homélies de Coresi, 
confirmant de la sorte, avant 1640, le prestige dont jouïssait le livre religieux du 

Sud dans la région centrale et nordique de la Transylvanie.  
 
«Dans les livres liturgiques de l’Église il n’y a qu’une seule langue pour 

tous.» Les livres imprimés par Antim et l’imposition de la norme de Valachie 

dans les livres destinés aux offices liturgiques 

                                                 
8 Ion Gheție, Baza dialectală a românei literare, p. 377-378. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

21 

 

À cause du nombre important de textes imprimés dans les imprimeries de 
Valachie situées sous le patronage de l‘Église, et favorisés surtout par la 
circulation intense de ces textes dans toutes les régions habitées par des 
Roumains (il est bien connu le rôle missionnaire des imprimeries de Valachie 
de cette époque, lorsqu‘à Bucarest ou ailleurs, des imprimeurs de Valachie 

faisait paraître des livres religieux non seulement pour des Roumains, mais 
aussi pour des communautés chrétiennes situées en dehors des frontières 
actuelles du pays), les livres de Valachie deviennent très rapidement la base de 
la première unification du roumain littéraire dans les textes imprimés destinés 
à la célébration des offices liturgiques.  

Les linguistes intéressés par l‘évolution de notre langue littéraire ont 

constaté, sur la base d‘arguments difficiles à contester, tirés d‘écrits divers, 
que «les différences régionales entre les textes religieux imprimés dans les 
trois provinces roumaines ont été abolies par l‘acceptation de la norme 
littéraire de Valachie dans les livres de Moldavie et de Transylvanie» au 
milieu du XVIIIème siècle

9
. 

La même réalité a été remarquée aussi par des intellectuels contemporains 

de ce phénomène, des représentants importants du mouvement des Lumières 
appelé couramment l‘École de Transylvanie (Școala Ardeleană).  

Nous ne pensons pas ici à Samuil Micu, celui qui s‘est proposé de se 
rapporter constamment, dans la Bible imprimée à Blaj en 1795, au texte de la 
Bible de Bucarest, montrant de la sorte, malgré «la très obscure et compliquée 
composition et structure de la langue roumaine», l‘importance culturelle 

capitale qu‘a eu cette première impression intégrale en roumain du «livre des 
livres».  

Nous faisons référence en revanche à Petru Maior, considéré par Sextil 
Pușcariu

10
 «pas tellement attaché aux sources, mais préférant surtout les 

arguments fournis par son esprit de génie», qui constatait dans Dialogul pentru 
începutul limbei română [Le Dialogue pour le commencement de la langue 

roumaine], imprimé pour la première fois en 1819, que «dans les livres 
liturgiques de l‘Église il n‘y a qu‘une seule langue pour tous»

11
, ce qui voulait 

dire une même langue, fixée pour l‘ensemble de l‘espace roumain (idée 
exprimée initialement par Simion Ștefan) à travers un long travail dans le sens 
d‘une expression élevée, soutenue, à visée et fonction culturelle. Faisant 
référence à la langue propre aux textes religieux imprimés, unitaire dès le 

XVIIIème siècle, cet érudit était au courant des différences dialectales qui 

                                                 
9 Idem, Normele limbii române literare la jumătatea secolului al XVIII-lea (tipărituri 

religioase de lectură, tipărituri laice, manuscrise), dans Contribuții la istoria limbii române 

literare. Secolul al XVIII-lea (1688-1780), p. 96. 
10 Sextil Pușcariu, Părerile lui Petru Maior despre limba română, dans „Anuarul Institutului 

de Istorie Națională‖, Cluj, I, 1921–1922, p. 110. 
11 Petru Maior, Dialog pentru începutul limbei română, dans Orthographia Romana sive 

Latino-Valachica, Buda, 1819, 70. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

22 

 

caractérisaient la manière usuelle de parler des Roumains. Toujours en relation 
avec l‘unité qui existait dans les livres liturgiques, il écrivait en 1812, dans 
Disertație pentru începutul limbei românești [Dissertation sur le commencement 
commencement de la langue roumaine], l‘annexe bien connue de Istoria pentru 
pentru începutul românilor în Dachia [Histoire pour le commencement des 

Roumains dans la Dacie], imprimée à Buda: « les Roumains qui habitent de ce 
côté-ci du Danube se comprennent tous entre eux, et dans les livres ils n‘ont fait 
fait qu‘une seule langue, la différence des dialectes ne s‘entendant que dans leur 
leur façon de parler» (pp. 307-308). 

 
Les écrits religieux et l’unité de la langue roumaine littéraire moderne  

Constatée depuis l‘époque des Lumières, l‘unité linguistique des écrits 
religieux est devenue, lors de la quatrième décennie du XIXème siècle, le 
fondement et le point de départ pour la mise au point des normes du roumain 
littéraire moderne.  

«Le seul moyen de nous unir au niveau de l‘écrit et de donner naissance à une 
langue générale est de suivre la langue de l‘Église et de créer selon ses normes la 

langue de la philosophie, des mathématiques, de la politique… », écrivait Ion 
Heliade Rădulescu, dans sa correspondance avec Costache Negruzzi

12
. C‘était une 

recommandation normale, puisque, précisait le même Heliade, « les gens de 
l‘Église se sont mis d‘accord entre eux, et je peux dire que les écrivains 
ecclésiastiques de Valachie, de Moldavie et de Transylvanie ont eu et ont toujours 
une même langue ou dialecte ». Tout comme Petru Maior, qui a servi pleinement 

de modèle à celui qui a été surnommé « le père du roumain littéraire », Heliade 
faisait la distinction entre la langue parlée, différenciée au niveau des dialectes, et 
notre langue écrite ancienne, unitaire au niveau de ses normes fondamentales: «Le 
roumain se divise … dans ses dialectes, mais la langue de l‘Église est toujours la 
même chez les habitants de Valachie, de Moldavie et de Transylvanie».   

Cette idée, acceptée par tous ceux qui étaient impliqués dans l‘activité de 

normer le roumain littéraire laïc, réunis autour de Heliade, a joui d‘une circulation 
générale parmi les écrivains de la génération quarante-huitarde. Un intellectuel 
moldave anonyme écrivait en 1839, dans un article intitulé L‟homme lettré, paru 
dans „Albina românească‖ [L‘abeille roumaine] (no. 12, X, 1839, p. 45-47), que 
la langue littéraire moderne doit s‘appuyer sur le texte religieux, puisqu‘il est «le 
seul lien qui unit encore les Roumains séparés vivants dans des États différents».  

Cettte idée de l‘utilisation des normes du texte religieux comme fondement 
pour la construction des bases du roumain littéraire moderne, fondamentalement 
laïc, restera d‘actualité après 1860 aussi, c‘est-à-dire après l‘accomplissement de 
la première étape d‘unification de notre nouvelle langue littéraire. (On sait que 

                                                 
12 Les textes de I.H. Rădulescu, inclus dans le sommaire de „Curierul românesc‖ [Le Courrier 

roumain], ont été publiés par D. Popovici, dans I.H. Rădulescu, Opere, II, Fundația Regală pentru 

Literatură și Artă, Bucarest, 1943, p. 220-238. Les citations reproduites pour illustrer les opinions de 

Ion Heliade Rădulescu sont tirées de cette édition.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

23 

 

l‘unité linguistique a précédé, au XIXème siècle, l‘unité politique). En 1862, 
Timotei Cipariu, connu pour son rôle pour la mise au point de la première 
orthographe et de la première grammaire académique, disait à son tour, dans 
discours prononcé au congrès de la société „Astra‖: « que la langue de 
qui est plus normée, soit prise comme base pour la langue et la littérature non 

religieuse, profane »
13

. 
La langue des livres religieux, de l‘Église, à laquelle on faisait si souvent 

référence représentait, certes, un système idéal de normes, puisque le texte 
religieux n‘était pas toujours recommandable, et pas dans son intégralité. 
(Parmi les critiques faites à la langue de l‘Église, archaïque et conservatrice, 
étaient mentionnés tout d‘abord les éléments slavons nombreux, la syntaxe 

parfois non roumaine). Les normateurs de notre nouvelle langue littéraire 
avaient néanmoins en vue la structure d‘ensemble des écrits religieux, le set de 
normes phonétiques et morphologiques de base déjà unifiées dans les livres 
destinés à l‘usage de l‘Église, et les nombreux éléments, principalement 
lexicaux, proches du fonds latin.  

 «La langue écrite partout a été un dialecte distinct, propre aux gens lettrés, 

c‘est-à-dire un choix et une sélection de tout ce qu‘il y a de plus beau et de 
plus classique dans les différents dialectes d‘une nation», écrivait souvent 
l‘érudit mentionné, Heliade.  

Ce «dialecte distinct, propre aux gens lettrés», similaire, sur un autre plan, 
à la langue de l‘Église, allait être aussi le roumain littéraire moderne, « le 
choix et la sélection » des formes qui illustreront les nouvelles normes des 

écrits soutenus, élevés, se basant, en principe, sur le modèle de notre langue 
littéraire ancienne, déjà unitaire au milieu du XVIIIème siècle dans les livres 
destinés à l‘usage de l‘Église. Véritable synthèse à caractère supra-dialectal, 
conservatrice des points de vue phonétique et morphologique (les écrits 
religieux ont rejeté la plupart des innovations propres au parler dialectal), 
longtemps exercée dans ses principales variantes fonctionnelles,  et 

« classique », dans le sens d‘un plus grand rapprochement du latin que le 
lexique de base, la langue des livres religieux a fonctionné donc, en tant 
qu‘expression de l‘unité dans la culture roumaine ancienne, à la fois comme 
fondement et comme modèle d‘unité pour la langue roumaine littéraire 
moderne.   

  

L‘unité de la langue des textes religieux, et il s‘agit d‘une unité thématique 
et pas uniquement linguistique, prioritaire devant la diversité et les différences 
doctrinaires clamées, a été le fruit de l‘action consciente et convergente des 
érudits, et non seulement le résultat fortuit, sur le plan historique, d‘un 
mouvement religieux, unitaire dans son ensemble.  

                                                 
13 Le discours a été publié dans Amicul școalei, III, 1962, no. 31, p. 242-243. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

24 

 

Somme toute, l‘unité de la langue roumaine représente d‘une manière 
incontestable un effet de l‘unité de la culture roumaine; toutefois, au niveau de 
notre langue de culture, la consolidation et la perpétuation de cette unité doit 
rester une étape obligatoire et assumée d‘action consciente et concertée.  

 
Bibliographie 
*** 

Codex Sturdzanus, édition établie par Gh. Chivu, Editura Academiei Române, 

Bucarest, 1993 

Grigore Brâncuș, Vitalitatea limbii române, dans Limba română și varietățile ei locale, 

Editura Academiei Române, Bucarest, 1955, p. 55-61 

Gh. Chivu, O variantă  ignorată  a  românei  literare  moderne ‒ limbajul  bisericesc,  

dans „Limba română‖, XLIV, l995, no. 9-12, p. 445-453 

Ion Gheție, Baza dialectală a românei literare, Editura Academiei Române, Bucarest, 

1975 

Idem, Contribuții la problema unificării limbii române literare. Momentul 1750, dans 

„Limba română‖, XX, 1971, no. 2, p. 113-124 

Idem, Normele limbii române literare la jumătatea secolului al XVIII-lea (tipărituri 

religioase de lectură, tipărituri laice, manuscrise), dans Contribuții la studiul limbii 

române literare. Secolul al XVIII-lea (1688-1780), Ion Gheție, Gheorghe Chivu (éds.), 

Clusium Cluj-Napoca, 2000, p. 91-111 

Ion Gheție, Al. Mareș, De când se scrie românește, Univers Enciclopedic, Bucarest, 2001 

Idem, Originile scrisului în limba română, Editura Științifică și Enciclopedică, Bucarest, 

1985 

I.H. Rădulescu, Opere, II, édition établie par D. Popovici, Fundația Regală pentru 

Literatură și Artă, Bucarest, 1943 

Petru Maior, Dialog pentru începutul limbei română, annexe à Orthographia Romana sive 

Latino-Valachica, Buda, 1819 

Sextil Pușcariu, Părerile lui Petru Maior despre limba română, dans „Anuarul Institutului 

de Istorie Națională‖, Cluj, I, 1921–1922, p. 109-119 

Gabriel Ștrempel, Copiști de manuscrise românești pînă la 1800, I, Editura Academiei 

Române, Bucarest, 1959 

 
 
 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:32:38 UTC)
BDD-A28324 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

