
Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
488 

 

LA DESCRIPTION ETHNOLOGIQUE DE LA COUTUME DEVENIR « DE 
GRANDES AMIES » OU « DES FRÈRES POUR LA VIE » DANS DES 

RÉGIONS REPRÉSENTATIVES DE LA TRANSYLVANIE 
 

Ligia Monica Cristea  
PhD. Student, University of Oradea 

 
 
Abstract:The habit of bosom friends and of surorities is full of meaning. We can see that the 
contemporary shape of manifestation of surorities and bosom friends decreased considerably. 
Therefore, the description of the habit cannot tell the various stages where the habit was or it is in the 
present. The habit has contributed in the past and tries to contribute even nowadays to maintain 
moral values, values that have been essential for Romanian people along its tumultuous existence. 
 
Keywords: folklore, traditions, Romania, Transylvania, confraternity 

 
 

 Lessignifications de la coutume devenir de grandes amies ou des frères pour la vie 
sont multiples. Les actions que les participants doivent accomplir sont nombreuses et doivent 
être bien connues aussi par ceux qui participent au rituel que par ceux qui y sont dirèctement 
impliqués. 
Pendant le déroulement du rituel il y a un échange d'objets entre celles qui veulent devenir de 
grandes amies et ceux qui veulent devenir frères pour la vie. 

A Chioar, une localité de Maramureș, l'épithalame est interrrompu pour que les gestes 
rituels puissent continuer; l'hôte prend des gimblettes et les passe par -desssus la table au 
couple avec lequel il est devenu frère pour la vie. Ensuites ils s'embrassent.le dernier moment 
cérémonial du festin des frères pour la vie est la danse et les vers accompagnés par des cris de 
joie(la danse « la șura » est ouverte par ceux qui sont devenus frères pour la vie. 
  A Surdești, toujours dans la région de Maramureș, au moment du rituel frères pour la 
vie on échange des gimblettes et on boit de l'eau-de-vie. Les bouteilles sont tenues dans la 
main droite et au moment où ils boivent de la bouteille, les deux frères se croisent les bras. 
Dans la même localité une famille peut avoir plusieurs frères. 
   La même manière de marquer le serment on la retrouve à Fanate. Ici, les hommes qui vont 
devenir frères pour la vie et les femmes qui vont devenir de grandes amies lient leurs bras par 
une gimblette, les hommes à l'aide d'une gimblette et les femmes à l'aide d'une autre 
gimblette. A la fin,le marié embrasse l'amie de la mariée et la mariée embrasse le frère du 
marié. A Coaș, le marié et la mariée peuvent avoir plusieurs frères et plusieurs amies. 

Ce rituel se déroulait parfois séparément des autres événements; le mariage ou le 
baptême. Les invitations étaient adressées à ceux qui allaient participer au rituel, deux ou 
trois jours à l'avance. Ce rituél était scellé par le baiser donné à travers une gimblette. 
Simultanément se déroulait un autre rituel celui des frères pour la vie et de grandes amies 
pour les enfants de 12 à 14 ans. Autrefois, les mariés étaient obligés d'accepter les frères 
qu'on leur imposait, mais, au bout d'un certain temps, on leur a donné la possibilité de choisir 
leurs frères, selon les préférences. 
 A Coaș, aux mariages le rituel de devenir des frères pour la vie et de grandes amies 
commençait avant de se mettre à table. Le frère, qui se trouve derrière la table, se lève et serre 
la main du marié et de la mariée et s'embrassent. Le marié donne à son frère une bouteille 
d'eau-de-vie. La bouteille est instrutata c'est-à-dire elle est décorée de rubans tricolores ou de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:26 UTC)
BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
489 

 

papier crêpé. 
     Le rituel de devenir de grandes amies est scellé en introduisant le bras dans une gimblette 
et en serrant la main de son amie. Pendant qu'elles se serrent les mains, elles s'embrassent. 
Elles boivent aussi de l'eau-de-vie de la bouteile decorée. N'importe qui peut être le frère et 
l'amie du marié et de la mariée, mêmes des membres de la famille, excepté les frères et les 
sœurs biologiques. 
     Dans une autre localité de Maramureș, à Bontăieni, ce rituel est dirigé par un marieur 
(« staroste » qui dirige avec habilité l'événement qui se déroule devant tous ce qui participent 
au mariage. Tout commence par l'allumage d'une bougie dont le rôle est de consolider ce lien 
devant Dieu. A partir de ce moment- là, ceux qui jusqu'à présent ont été les meilleurs amis 
deviennent des frères, c'est- à- dire, ils deviennent des parents. 
     A Hovrila, pendant le rituel, on échange un petit pain en forme de croix et des œufs peints. 
Ces œufs ont des couleurs différentes, chaque famille ayant une couleur spécifique. 
     A Lăpușu- Romanesc, les enfants qui devenaient frères pour la vie préparaient une 
gimblette qu'ils offraient au futurs frères. Ce lien était scellé par un baiser à travers la 
gimblette. 
     A Remeți sur Someș, on a observé le rituel suivant : ceux qui devenaient des frères pour la 
vie trinquaient et buvaient du même verre. Ils devaient avoir les bras croisés et à la fin, ils se 
souhaitaient d'avoir de la chance dans la vie. 
     A Preluca Veche, les mariés choisissent les futurs frères parmi les meilleurs amis. Ces 
liens seront plus forts et dureront jusqu'à la mort. Pendant l'épithalame, les hôtes offrent de 
petites gimblettes au couple qui deviendra leur frère pour la vie et leur grande amie. Ces 
gimblettes sont offertes par- dessus la table, ensuite ils s'embrassent : le marié avec son frère 
et la mariée avec son amie. Ce geste est repété par le couple choisi comme frère pour la vie et 
grande amie. Les villageois de Preluca Veche avaient des frères et de grandes amies dans tous 
les villages du département et ils ont transmis ces liens à leurs enfants, qui reconnaissaient 
ces liens qui existaient entre leurs parents. 
      Un moment important dans ce rituel est representé, dans cette localité de Maramures, par 
« la réponse des gimblettes ».  Aux noces on met douze paires de gimblettes devant ceux qui 
vont devenir des frères pour la vie. Entre les gimblettes on met une bouteille decorée. Au-
dessus de chaque paire de gimblettes, il y a un papier - on remplace de cette manière la 
galette-  et sur le papier on met des gâteaux.    Chaque frère est obligé de mettre de l'argent 
aussi sur les gimblettes. Le rituel peut se dérouler à d'autres évènements, non seulement aux 
noces. Un moment très important dans la vie des villageois de Preluca Veche est la véillée. 
Celle-ci est une excellente occasion pour dérouler le rituel « frère pour la vie », car beaucoup 
de villageois y participent. A cette occasion se formaient douze couples de frères. Chaque 
couple avait une gimblette sur laquelle on mettait un tablier du costume des paysannes 
roumaines « zadie » et de l'argent. Tous ceux qui participaient buvaient ensuite d'une bouteille 
« horinca », de l'eau-de-vie sucrée. Par ce geste l'hôte manifeste son hospitalité. 
      Les jeunes filles et les garçons devenaient de grandes amies et des frères pour la vie 
àPâques. L'évènement avait lieu à Pâques, à l'église. Les serments se prêtaient devant l'autel 
de l'église pendant les prières du prêtre. Pendant les prières, les jeunes se tenaient devant 
l'autel, la main sur la croix. 
      A Finteușu-Mare,le premier jour de Pâques, les frères échangent des œufs peints en rouge 
et des « coci », échange qui scelle ce lien. A Bontăieni, ce rituel se déroulait, parfois, à 
Pâques lorsque les enfants allaient dans le cimetière du village et devenaient des frères pour 
la vie, en échangeant des gimblettes. 
     A Șinca Veche, « la jeune fille mettait au cou de chaque jeune homme une serviette 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:26 UTC)
BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
490 

 

(peșchir) et eux lui donnaient deux monnaies »1. 
      A Zam, en Transylvanie, les frères échangent des gimblettes et les jeunes filles font la 
même chose. La gimblette des jeunes filles « est plutôt allongée et s'appelle pupaza » 
(gimblette en forme de nid).2 
      A Vașcau, dans le département de Bihor, les jeunes filles et les jeunes hommes se 
réunissent « à une fontaine, ils mettent des œufs rouges dans l'eau et se font des 
déclarations »3. A Chișcau, Bihor, les jeunes filles et les jeunes garçons prêtent un serment en 
mettant la main gauche sur la poitrine. Dans la main, ils doivent avoir : du pain, du sel et de 
la terre. Ce sont des conditions pour que le serment soit valable. Ils se mettent à genoux pour 
prononcer le serment. Le couple scelle le serment en mangeant du pain avec du sel et en 
buvant du vin. Ensuite, ils se piquent le bout du pouce avec une aiguille jusqu'à ce que le 
sang coule et après ils s'entrecroisent les doigts trois fois. A la fin, ils se serrent les mains et 
s'embrassent. A Carasau, pendant le serment, les deux jeunes filles se mettaient à génoux 
l'une devant l'autre. 
           Dans la région de Banat, à la différence des autres régions de la Tansylvanie, les jeunes 
filles qui devenaient de grandes amies et les jeunes garçons, frères pour la vie, s'embrassaient 
à travers une tranche de pomme coupée en forme de cercle. 
          Dans beaucoup de rituels, « l'homme et l'arbre se substituent réciproquement. L'arbre 
peut devenir frère, sœur, ou femme posthume de l'homme »4. Il exprime «l'idée de 
l'immortalité par la mort et de la renaissance perpetuelle (le verdissement et la 
défeuillaison) »5. 
            Dans la région de Sibiu, à l'occasion de Saint Théodore, les enfants deviennent des 
« frères pour la vie » à Sacel, et cousins et cousines »6 à Orlat. A Sacel, les enfants se 
réunissaient autour d'un arbre, tournaient autour de lui, prononçaient le serment et à la fin, ils 
échangeaient de petites gimblettes preparées par leurs mères. Cet échange marquait la fin du 
rituel. Le même rituel se déroule à Orlat avec quelques petites différences. Les enfants se 
rassemblaient autour d'un arbre, chaque enfant mettait au-dessus de l'arbre la gimblette qu'il a 
apportée, nommée « le petit sapin »7. ils secouaient l'arbre et l'enfant dont la gimblette 
tombait la première était appellé « le grand cousin ».8 Les autres enfants devaient lui obéir. A 
la fin, les jeunes filles et les jeunes garçons échangeaient les gimblettes et les mangeaient. 
Cette coutume se déroule à Saint-Théodore, dans la région de Hateg. Ici, les enfants jetaient 
dans la rivière un morceau de la gimblette apportée, ensuite, ils mangeaient ensemble ce qui 
était resté. Parfois, le gimblette avait la forme de la croix, juste pour indiquer qu'elle était 
utilisée à l'occasion de ce rituel. La gimblette était mise dans un recipient ou on versait du 
vin. Tous les garçons qui allaient devenir frères pour la vie, prenaient le vin avec une cuillère 
et mangeaient la gimblette.9  
 Dans les localités des Montaignes de l'Ouest, les garçons prêtaient le serment avec du 
pain et du sel. « Parfois, les garçons se piquaient l'auriculaire avec une aiguille et 

                                                           
1Adrian Fochi, Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului al XIX-lea, Editura Minerva, Bucureşti, 1976, 
pag. 154 
2Ibidem, pag. 156 
3Ibidem, pag. 157 
4Academia Română, Institutul de etnografie şi folclor “C. Brăiloiu”, Sărbători şi obiceiuri, Volumul III, 
Transilvania, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 2003, pag. XV 
5idem 
6Valer Butură, Cultura spirituală românească, Editura Minerva, Bucureşti, 1992, pag. 294 
7idem 
8idem 
9idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:26 UTC)
BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
491 

 

mélangeaient leur sang pour consolider le serment.10 
 Dans d'autres régions, les participants échangent des œufs rouges, parfois, les garçons 
s'offrent des objets personnels auxquels ils sont attachés : des couteaux ou des flûtes de 
bérger. Les jeunes filles échangeaient des mouchoirs, des serviettes ou s'offraient de petits 
cadeaux : des boucles d'oreilles, des bracelets, des bagues et même des casseroles. Toutes ces 
échanges se déroulent puisque « les relations sociales sont fondées sur le principe de 
l'échange et de la réciprocité ; chacun a le droit d'étre reconnu pour ce qu'il répresente et pour 
ce qu'il fait ; aucun geste ne doit pas être sans réponse et personne, quelle que soit sa position 
sociale ne peut se soustraire à ce principe.11 
 Par conséquent, on peut remarquer que la forme contemporaine de la coutume a 
considérablement diminué. La description synthétique de la coutume ne peut pas reproduire 
en détail les différentes étapes ou elle se trouvait et se trouve. Le plus souvent, les 
informations sont incomplètes, puisqu'elles ont été prises à des moments différents. Il y a des 
informations qui proviennent de la fin du XIX-ième siècle ou de la fin du XX-ième siècle, qui 
surprennent la manifestation de cette coutume dans des régions et des formes différentes. 
 Les recherches récentes, celles faites après l'an 2000 restituent, peut-être, les dernières 
manifestations de cette coutume, formes de manifestations qui se sont modifiées le long du 
temps. 
 On peut affirmer que cette coutume a contribué et essaie de contribuer maintenant à la 
conservation des valeurs morales, valeurs essentielles pour le peuple roumain au cours de son 
existence tourmentée. 
 
BIBLIOGRAPHY 
 

1. Academia Română, Institutul de etnografie şi folclor “C. Brăiloiu”, Sărbători şi obiceiuri, 
Volumul III, Transilvania, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 2003 

2. Armstrong, Haren, O scurtă istorie a mitului, Editura Leda, Bucureşti, 2008 
3. Bala, Simona Ioana, Universul feminine în cultura şi spiritualitatea tradiţională a poporului 

român. Ţara Crişurilor, Editura Argonaut, Editura Muzeului Ţării Crişurilor, Cluj-Napoca, 
2011 

4. Băncilă, Vasile, Filosofia vârstelor, Editura Anastasia, Bucureşti, 1997 
5. Bilţiu, Pamfil, Poezii şi poveşti din Ţara Lăpuşului, Editura Minerva, Bucureşti, 1990 
6. Bîrlea, Ovidiu, Folclorul românesc, Editura Minerva, Bucureşti, vol. I, 1981, vol. II, 1983 
7. Bârlea, Ovidiu, Studii de etnologie, vol. II, RCR Editorial, Bucureşti, 2016 
8. Borza, Alexandru, Dicţionar etnobotanic, Editura Academiei, Bucureşti, 1968 
9. Branda, Alina, Cuceu, Ion, Timoce-Mocanu, Cosmina (editori),Antropologie şi studii 

culturale. Perspective actuale, Editura Mega, Cluj-Napoca, 2012 
10. Buhociu, Octavian, Folclorul de iarnă, ziorile şi poezia păstorească, Editura Minerva, 

Bucureşti, 1979 
11. Butişcă, Constantin, Monografia comunei Drăgăneşti-Bihor, Editura Brevis, Oradea, 2002 
12. Butură, Valer, Cultura spirituală românească, Editura Minerva, Bucureşti, 1992 
13. Caraman, Petru, Studii de etnologie, Editura „Grai şi suflet – Cultura naţională”, Bucureşti, 

1998 
14. Coman, Mihai, Mitologie populară românească, vol. I, II, Editura Minerva, Bucureşti, 1986 
15. Fochi, Adrian, Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului al XIX-lea, Editura 

Minerva, Bucureşti, 1976 
16. Ghinoiu, Ion, Mitologie română, Editura Univers Enciclopedic Gold, Bucureşti, 2013 

                                                           
10Ibidem, pag. 295 
11Dominique Picard, Politeţea, manierele elegante şi relaţiile sociale, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2000, pag.36 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:26 UTC)
BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
492 

 

17. Ghinoiu, Ion, Vârstele timpului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1988 
18. Godea, Ioan, Zona monagrafică Beiuş, Editura Sport - Turism, Bucureşti, 1981 
19. Gulian, C.I., Mit şi cultură, Editura politică, Bucureşti, 1968 
20. Herseni, Traian, Forme străvechi de cultură poporană românească - Studiu de 

paleoetnografie a cetelor de feciori din Ţara Oltului, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977 
21. Herseni, Traian, Sociologie – Teoria generală a vieţii sociale, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1982 
22. Lardellier, Pascal, Teoria legăturii ritualice. Antropologie şi comunicare, Editura Tritonic, 

Bucureşti, 2003 
23. Marian, Simion Florea, Sărbătorile la români. Studiu etnografic, vol. III, Ediţiunea 

Academiei Române, Cincizecimea, Bucureşti, 1901 
24. Moise, Ilie, Confrerii carpatice de tineret – ceata de feciori, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 

2012 
25. Mózes, Tereza, Zona monagrafică Crişul Repede, Editura Sport - Turism, Bucureşti, 1984 
26. Niţu, George, Elemente mitologice în creaţia populară românească, Editura Albatros, 

Bucureşti, 1988 
27. Olinescu, Marcel, Mitologie românească, Editura 100+1 GRAMAR, Bucureşti, 2004 
28. Picard, Dominique, Politeţea, manierele elegante şi relaţiile sociale, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 2000 
29. Pop, Mihai, Folclor românesc, vol. I şi II, Editura „Grai şi suflet – Cultura naţională”, 

Bucureşti, 1998 
30. Pop, Mihai Obiceiuri tradiţionale româneşti, Editura Univers, Bucureşti, 1999 
31. Pop Mihai, Stoica Georgeta, Zona etnografică Lăpuş, Bucureşti, Editura Sport-Turism, 1984 
32. Ruxăndoiu, Pavel, Folclorul literar în contextul culturii populare româneşti, Editura „Grai şi 

suflet – Cultura naţională”, Bucureşti, 2001 
33. Theodorescu, Barbu, Păun Octav, Folclor literar românesc, Editura didactică şi pedagogică, 

Bucureşti, 1967 
34. Ţucra, Nicolae, Vaşcău: comună-ţinut; monografie, Editura Brevis, Oradea, 2000 
35. Văduva, Ofelia, Magia darului, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1997 
36. Vrabie, Gheorghe, Folcloristica română – evoluţie, curente, metode, Editura pentru literatură, 

Bucureşti, 1968 
37. Vrabie, Gheorghe, Folclorul. Obiect-principii-metodă-categorii, Editura Academiei 

Republicii Socialiste România, Bucureşti, 1970 
38. Vulcănescu, Romulus, Mitologie română, Editura Academiei Republicii Socialiste România, 

Bucureşti, 1985 
39. Vulcănescu, Romulus, Dicţionar de Etnologie, Editura Albatros, Bucureşti, 1979 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:59:26 UTC)
BDD-A28306 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

