
12 
 

POEZIA LAMENTAŢIEI ŞI A REVOLTEI  

The Poetry of Lamentation and Rebellion 

 

Iulian BOLDEA1 

 

 

Abstract 

 

In its completeness, Octavian Goga's poetry is a symbolic and allegorical poetry, a poetry of lamentation 
and rebellion, with an eclectic mark, but also with liturgical inflections, ritualized in a mourning of 
metaphysical agreements. Through an ellegiac-Messianic scenography, as well as through an innovative 
prosody, Goga marked an important moment in the evolution of Romanian poetry, by form of lyricism 
that brings together Metaphysics and History, represented in a monographic pattern. Goga's verb has 
resonances of mourning, but also echoes heroic heroes, being born from mourning and rebellion, but also 
from the revelations of Messianism, of trust in a future able to put behind the passions. 

 
Keywords: poetry, symbolic, lamentation, revolt, Messianism.  
 
 

 Într-o însemnare cu rost programatic, Octavian Goga încerca să clarifice relaţia 

dintre artă şi referenţialitate, dintre biografie şi operă. Opera este, zice poetul, adevărata 

biografie a scriitorului: „Arta e un duhovnic implacabil. Oricât am încerca să-i ascundem 

realitatea, ea ne smulge adevărul întreg. Oricât ne-am da silinţa – nu izbutim să ducem 

minciunile în templu… Ele rămân la poartă şi noi trecem pragul cu sufletul dezgolit… De 

aceea operele noastre sunt singurele biografii adevărate‖. Poezia lui Goga a avut parte, de-

a lungul timpului, de o receptare critică fluctuantă, cu atitudini variate şi opinii 

contradictorii. Călinescu situează poezia lui Goga în descendenţă eminesciană: „După 

Eminescu şi Macedonski, Goga e întâiul poet mare din epoca modernă, sortit prin 

simplitatea aparentă a liricii lui să pătrundă tot mai adânc în sufletul mulţimii, poet 

naţional şi pur ca şi Eminescu‖. În perimetrul poeticii lui Goga, se exprimă năzuinţele 

neamului, iar opera -  monografie a satului transilvănean – are ton de elegie metafizică şi 

istorică, timbrul suferinţei fiind accentuat de anii copilăriei, care au fixat în memoria 

poetului particularităţile existenţei rurale (cutume, folclor, istoria ca matcă şi axă 

ontologică, context şi aspiraţie socială), dar şi pregnanţa conceptului liric de destin, 

autohtonizat şi personalizat, recurent în lirica lui Goga, cu conotaţii şi efecte de dramatism 

şi tragism, cu precizarea că acest sentiment dens al destinului e concordant cu o viziune 

tragică asupra existenţei şi istoriei, completată cu ideea mesianică a încrederii în viitor. 

Alături de destin, în scenografia elegiei metafizice şi istorice a lui Goga e plasată „legea 

veche‖, „obiceiul pământului‖ care condensează experienţe colective arhaice şi precizează 

ideea de circumscriere solidară a aceluiaşi destin istoric. Ruptura de albia tradiţiei, de legea 

străveche, de tradiţie generează un acut sentiment al dezrădăcinării, al culpabilităţii, astfel 

                                                           
1
 Professor, PhD, ”Petru Maior” University of Tîrgu Mureş; Scientific Researcher, ”Gh. Șincai” Institute of 

Research for the Humanities, Romanian Academy. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



13 
 

încât opoziţia sat/oraş, precizează o altă antinomie, oprimare/ libertate, antinomie ce 

capătă accente existenţiale şi un sens moral. 

Fundalul referenţial al poemelor (petreceri ritualice, figuri individualizate, scene ale 

colectivităţii) se integrează într-o reprezentare tipică, abia stilizată într-o dinamică a 

lirismului ce nu exclude un vag aer teatralizant. Sensurile solidarităţii conduc la modulaţii 

elegiace (duioşie, jale, plâns), dar şi la arpegii ale energiei şi dinamismului, poeziile lui 

Goga reflectând o structură duală: accente de elegie, jale şi plâns, în prima parte;tonalităţi 

de revoltă în a doua parte. De aici caracterizarea lirismului lui Goga sub spectrul unei 

„elegii eroice‖, cu unele incidenţe folclorice sub aspectul viziunii lirice, căci Goga 

asimilează atmosfera folclorică, rezumând starea de dor, învestită cu funcţii etico-estetice, 

după cum şi natura asimilează forme ale religiosului estetizat, alimentat de imaginarul 

demonicului romantic sau de revolta satanismului simbolist, dar şi de substratul arhaic sau 

de mesianismul ce exprimă, oarecum, şi coeziunea istorie-natură. Emblematice sunt 

poemele Oltul (comuniunea destinală neam-râu, în care biografia Oltului - umanizat, 

personificat, cu nuanţe metafizice - reface simbolic istoria poporului român), sau Clăcaşii, 

frescă dantescă a robiei ţărăneşti, colorată tragic şi mesianic. 

Volumul Din umbră zidurilor (1913) e impregnat de subiectivitate, de relieful 

confesiv al versurilor - oftat intim „în umbra zidurilor‖ oraşului, cu inflexiuni 

sămănătoriste sau simboliste, Goga transformându-se tot mai mult într-un poet al 

propriilor frământări, eşecuri şi speranţe, cu sensibilitatea interiorizată, claustrată într-un 

univers citadin, dominat de imaginile amurgului şi de spectrul solitudinii. Mircea Zaciu 

subliniază, în legătură cu această etapă a liricii lui Goga faptul că „paralel cu Bacovia, 

rătăcind ca şi acela prin oraşul deşert, poetul are senzaţia acută a descompuneri şi pustiului 

(…), a trecerii irevocabile‖. Fiorul metafizic are suport concret, contopindu-se cu 

elementele naturii concrete, talentul lui Goga constând în capacitatea de a învesti detaliul 

cu energii semantice neaşteptate, într-un registru liric mesianic, de o gravitate solemnă. 

Prin scenografia elegiac-mesianică, prin inovaţiile prozodice, Goga a marcat un 

moment important în evoluţia poeziei româneşti, într-o formă de lirism ce reuneşte 

metafizicul şi istoricul, reprezentate în tipar monografic, relevat chiar de poet: „Primul 

volum, pe care eu, dintr-un sentiment explicabil de modestie l-am intitulat Poezii, pe când 

trebuia să poarte titlul Acasă e monografia unui sat. Am luat toate figurile tipice ale satului 

şi le-am făcut să defileze înaintea mea (…) Era în intenţia mea să fie un fel de Georgicon, în 

care să se înseileze un fel de poezie largă, a tuturor îndeletnicirilor româneşti de la ţară‖. 

Această viziune monografică orientează însă atenţia cititorului mai mult spre conţinutul 

acestei poezii, fixând tipuri, teme, motive, eroi lirici şi ignorând substanţa intimă a 

lirismului lui Goga, aceea care conferă identitate ideatică şi estetică creaţiei sale. Poezie a 

ruralităţii dominate de instinct nostalgic, reprezentare a unei lumi bolnave de melancolie, 

lirica lui Goga a reprezentat, la începutul secolului XX, o „noutate de substanţă‖ (Ion 

Pop) dar şi un efort consistent de depăşire a epigonismului posteminescian, prin atenuarea 

retorismului, valorificarea tradiţiei, dar şi prin prelucrarea unor viziuni artistice derutante 

(paşoptism, prin ideologia mesianismului şi a revoltei, eminescianism, prin melancolia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



14 
 

gravă şi sensibilitate simbolist-modernistă, prin desenul anxietăţii, nostalgie, poezia 

toamnei, motivul ploii etc.). 

Disociind sensurile patriotismului, ideologia literară şi retorismul versurilor lui 

Goga, G. Călinescu afirmă că acesta e „poet naţional şi totodată pur ca şi Eminescu‖, 

subliniindu-se vizionarismul creaţiei lui Goga, însuşirile estetice fiind predominante, 

fiindcă, spune Călinescu, „jalea a rămas pură, desfăcută de conţinutul politic‖. Mircea 

Popa remarcă şi el simbolismul vizionar şi metafizic al poeziei lui Goga, creaţie ce „tinde 

să fie nu o frântură din plânsul celor mulţi, ci chiar plânsul însuşi, bocetul sfâşietor şi 

deznădăjduit al întregii umanităţi îndoliate‖. 

Printr-o substanţială generalizare lirică, „jalea şi tânguirea devin expresii ale 

sentimentului unei tragedii colective, istorice‖ (D. Micu), iar poezia transgresează spaţiul 

social şi naţional, realizându-se o sinteză lirică metafizică, plasată într-o dimensiune 

estetică superioară, după cum observă G. Călinescu: „Şi Eminescu şi Goga cântă un 

inefabil de origine metafizică, o jale nemotivată, de popor străvechi, îmbătrânit în 

experienţa crudă a vieţii, ajuns la bocetul ritual, transmis fără explicarea sensului‖. 

Caracterul vizionar, dimensiunea mesianică, lamentările ritualizate, inflexiunile biblice sau 

liturgice, jalea, suferinţa, „visul neîmplinit‖, retorica sacerdoţiului, epifania mântuirii, 

aspectul alegoric şi simbolic al imaginilor, cultivarea aluziei şi sugestiei, expresia esoterică, 

sunt caracteristici ale poeziei lui Goga, remarcate cu claritate de E. Lovinescu: 

„Neputându-se exprima liber, el a trebuit să se retracteze adesea în formule vagi şi 

misterioase, ocolind cuvântul propriu, într-un amestec de bărbăţie şi de jelanie şi, mai ales, 

de vaticinaţie, vrednică de vechii profeţi în aşteptarea frenetică a mântuitorului, a 

dezrobitorului, ce va răzbuna milenara nedreptate‖. Tonul liturgic, atmosfera de 

solemnitate şi gravitate, toate acestea sunt rezultatul sintezei „tărâmului realului în sensul 

cel mai acut al cuvântului cu acela al istoriei şi al legendei. Pe aceste trei condiţii se află 

pentru Goga singura structură a sufletului românesc‖ (V. Râpeanu). Versurile lui Goga, 

„amestec de observaţie realistă şi de proiecţie simbolică‖ (E. Lovinescu) se identifică 

mesianic cu destinul celor mulţi, comunicând în mod direct drama celor anonimi 

configurând o sinteză de jale metafizică şi de energie concentrată, de lamentaţie şi 

vehemenţă, satul lui Goga fiind figurat, pe de o parte, ca realitate socială şi istorică 

determinată, dar şi ca un spaţiu metafizic, ce încorporează trăsături generice. Poezia lui 

Goga e, în esenţă, o poezie ce condensează, într-o formulă lirică inimitabilă, suferinţa 

neamului românesc, distilată până la dimensiunea metafizică. 

 Exemplară pentru poetica metafizicului elegiac este poezia Rugăciune, publicată 

pentru prima oară în revista „Luceafărul‖, nr. 17, din 1 septembrie 1905 şi reprodusă în 

volumul Poezii din 1905. Goga figurează aici, în versuri tulburătoare, dramatice, propria 

concepţie despre artă, dominată de imaginea simbolică a poetului perceput ca exponent al 

idealurilor colectivităţii, concepţie sintetizată şi de un fragment din Mărturisiri literare 

(1932): „Eu, graţie structurii mele sufleteşti, am crezut întotdeauna că scriitorul trebuie să 

fie un luptător, un deschizător de drumuri, un mare pedagog al neamului din care face 

parte, un om care filtrează durerile poporului prin sufletul lui şi se transformă într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



15 
 

trâmbiţă de alarmă. Am văzut în scriitor un element dinamic, un răscolitor de mase, un 

revoltat… Am văzut în scriitor un semănător de credinţe şi un semănător de biruinţe‖. 

Lirica lui Goga reuneşte protestul şi fiorul tragic,poetul simţindu-se angrenat în istorie, în 

clipa prezentă, ca„exponent al simţirii colective‖ (Şerban Cioculescu). Debutul poeziei e 

reprezentat de o invocaţie către divinităţii prin care poetul, exponent al neamului său, 

caută să-şi edifice destinul poetic prin exprimarea adevărurilor celor mulţi, în versuri 

sonore, solemne şi grave, impregnate de energia revoltei, în care răsună mesianismul şi 

vizionarismul lui Goga. Făptura poetului trădează oboseala, neputinţa, dezorientarea într-

o lume convulsivă, fără noimă, derutantă pentru simţuri şi pentru gândire. Fiinţa supremă 

este implorată să-i „orânduie‖ cărarea poetului, să-i dea un sens în viaţă, să-i orienteze 

destinul, revendicându-se totodată puterea iubirii şi forţa urii, pentru izbăvirea de patimile 

individuaţiei şi pentru integrarea în aspiraţiile mulţimii. Reiterarea până la obsesie a 

pronumelui personal de persoana I în diferite variante (eu, pe mine, mie) corelat cu 

pronumele personal de persoana a doua şi cu recurenţa vocativelor şi a verbelor la 

imperativ – toate acestea au capacitatea de a augmenta forţa expresivă confesiunii, 

implorarea patetică dându-i posibilitatea poetului să-şi plasticizeze crezul artistic şi idealul 

de viaţă: „Rătăcitor, cu ochii tulburi,/ Cu trupul istovit de cale,/ Eu cad neputincios, 

stăpâne,/ În faţa strălucirii tale./ În drum mi se desfac prăpăstii,/ Şi-n negură se-mbracă 

zarea,/ Eu în genunchi spre tine caut:/ Părinte, -orânduie-mi cărarea!// În pieptul 

zbuciumat de doruri/ Eu simt ispitele cum sapă,/ Cum vor să-mi tulbure izvorul/ Din 

care sufletu-mi s-adapă./ Din valul lumii lor mă smulge/ Şi cu povaţa ta-nţeleaptă,/ În 

veci spre cei rămaşi în urmă,/ Tu, Doamne, văzul meu îndreaptă‖. 

 Patimile, rătăcirile, ispitele de orice fel reprezintă, pentru Goga, părţi componente 

ale unui traseu iniţiatic pe care poetul trebuie să-l parcurgă pentru a-şi atinge aspiraţia 

primordială, aceea de a exprima voinţa, idealurile, suferinţele semenilor săi, într-o notă 

profetică, cum observă I. Negoiţescu: „Profetul care se rosteşte în poezia lui Goga se 

conformează aproape întru totul modelului biblic: un intermediar între Dumnezeu şi 

poporul căruia acest vizionar înfricoşător îi aparţine, misiunea sa fiind personală şi 

neprofesională. Nu poetul ca poet vaticinează în strofele lui grele şi fluide ca apele ce cad 

pe cataractă, ci tocmai poetul acesta, anume convocat de divinitate, purtător al unei sarcini 

transcendente, al unui mesaj divin‖. Starea de graţie presupune purificare prin suferinţă, 

dar şi abandonarea tentaţiilor confesiunii, frământărilor intime, pentru ca, prin amplificare 

afectivă, cântul poetic să circumscrie bucurii şi suferinţe, farmecul simplu al firii şi 

revelaţiile de nepătruns ale transcendentului: „Dezleagă minţii mele taina/ Şi legea 

farmecelor firii,/ Sădeşte-n braţul meu de-a pururi/ Tăria urii şi-a iubirii./ Dă-mi cântecul 

şi dă-mi lumina/ Şi zvonul firii-ndrăgostite,/ Dă-i raza soarelui de vară/ Pleoapei mele 

ostenite.// Alungă patimile mele,/ Pe veci strigarea lor o frânge,/ Şi de durerea altor 

inimi/ Învaţă-mă pe mine-a plânge./ Nu rostul meu, de-a pururi pradă/ Ursitei maştere şi 

rele,/ Ci jalea unei lumi, părinte,/ Să plângă-n lacrimile mele‖.    

 În viziunea lui Octavian Goga actul poetic nu se rezumă la expunerea în gamă 

minoră, limitată a convulsiilor subiectivităţii, ci trebuie să însemne o transfigurare în verb 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



16 
 

a năzuinţelor unei colectivităţi sociale şi naţionale. Finalul poeziei reprezintă înscenarea 

unui tablou grandios, sugestiv, ce poartă amprenta unui lexic evocator şi plastic, prin care 

se exprimă revolta şi mesianismul, în cuvinte ce poartă încrustată în fibra lor semantică 

sentimentul revoltei şi al suferinţei condensate, protestul şi reculegerea (vifor, urlă, gem, 

furtună, fulgere albastre etc.). E condensată aici, în imagini vibrante, concepţia lui Goga 

despre artist, perceput ca poeta vates¸ ca apostol al neamului, vizionar şi deschizător de 

drumuri: „Dă-mi tot amarul, toată truda/ Atâtor doruri fără leacuri,/ Dă-mi viforul în 

care urlă/ Şi gem robiile de veacuri./ De mult gem umiliţii-n umbră,/ Cu umeri gârbovi 

de povară…/ Durerea lor înfricoşată/ În inimă tu mi-o coboară.// În suflet seamănă-mi 

furtună,/ Să-l simt în matca-i cum se zbate,/ Cum tot amarul se revarsă/ Pe strunele 

înfiorate;/ Şi cum sub bolta lui aprinsă,/ În smalţ de fulgere albastre,/ Încheagă-şi glasul 

de aramă:/ Cântarea pătimirii noastre‖. Construcţie metaforică în care se regăseşte crezul 

artistic al lui Goga, cu verb energic şi răscolitor, într-o tonalitate dramatică, cu un lexic 

restrâns, concentrat asupra unor cuvinte sugestiv-evocatoare, de intensă vibraţie afectivă 

(jale, plânge, amar, furtună, fire, cântec) cuvinte care converg spre ideea suferinţei şi a 

vaticinaţiei. Din punct de vedere prozodic, se regăseşte octava de opt/ nouă silabe şi un 

ritm ce îmbină iambul cu peonul. Fraza poetică este amplă, adecvată pentru modularea 

poeziei în registru oracular şi pentru o anume regularitate de tonalitate şi de viziune. 

 O altă poezie semnificativă pentru lirica lui Goga,Dimineaţa, a fost publicată în 

volumul Poezii din 1905. Poezia lui Octavian Goga se regăseşte la cumpăna dintre 

temporalitate şi atemporalitate, exprimând o stare de spirit, de revoltă şi de jale, generată 

de un context istoric dat. Cu toate acestea, jalea, suferinţa, pătimirea îşi revendică unele 

conotaţii metafizice, fiind sublimate, prin plasarea într-un plan nuanţat, simbolic, 

metafizic, în metafora alegoric-oraculară. G. Călinescu se referă, de altfel, la un anumit 

„ermetism‖ al poetului: „Ţara pe care o înfăţişează această poezie are un vădit aer 

hermetic. E un Purgatoriu în care se petrec evenimente procesionale, în care lumea jeleşte 

misterios, împinsă de o putere nerevelabilă, cu sentimentul unei catastrofe universale‖. 

Limbajul poetic, nuanţat, cu modulări de litanie, grav şi solemn are o sugestie de 

perenitate, cum remarcă Mircea Scarlat: „Prin Octavian Goga, poezia română pare a intra 

în intemporal. Nouă faţă de limba lui Conachi, dar veche faţă de cea a lui Eminescu, 

rostirea lui Goga pare a fi contemporană şi cu noi şi cu Dosoftei! Este în ea un farmec şi, 

deopotrivă, o largă accesibilitate, greu de întâlnit la alţi mânuitori ai versului românesc. 

Sugestia profundă pe care o oferă este aceea de perenitate. Limbajul poetic al lui Goga nu 

este, desigur, un miracol, explicându-se prin originala selecţie operată între elementele 

unui grai milenar (…). Graiul este însă, la Goga, mai mult decât un instrument de 

comunicare: este o voce supraindividuală, tutelând comportamentul indivizilor şi 

stabilindu-le locul în lume‖. 

 Verbul lui Goga are rezonanţe de bocet, dar şi ecouri ale odei eroice, el născându-

se din jale şi din revoltă,dar şi din  revelaţiile mesianismului, ale încrederii într-un viitor 

mântuitor de patimi. Volumul Poezii (1905) reprezintă, în viziunea lui V. Fanache „un 

moment de evidentă mutaţie estetică, grefată pe încrederea în evoluţia condiţiei umane şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



17 
 

vehiculată de un limbaj profetic. E cântecul unui vizionar încălzit de razele unei umanităţi 

deocamdată ideale, dar a cărei apariţie implacabilă, asemenea astrelor, neabătute în drumul 

lor, nu presupune dubiul. Dorurile, atmosfera cernită, tonalitatea de bocet, cu un cuvânt 

«pătimirea» aproape ireală degajată de o bună parte a versurilor, imaginează o vârstă 

tragică, am zice a nenorocului, care însă nu se confundă cu sfârşitul‖. Poezia Dimineaţa are, 

în prima sa parte, expresivitatea unui pastel, al unei naturi solemne, de o grandoare gravă, 

unde elementele cadrului sunt parcă imuabile, fixate în tipare arhaice, respirând taina gravă 

a propriei existenţe. Impresia de imobilitate a unei lumi ce se conturează treptat, ieşind 

parcă din haosul nopţii, este amplificată şi de sugestia somnolenţei de care firea e cuprinsă 

în acest moment al zilei. Poetul surprinde dimineaţa, momentul zilei în care lumina nu s-a 

desfăcut încă de întuneric, în care formele sunt încă indistincte, iar contururile sunt 

nedesăvârşite. Momentul matinalităţii este un moment al expansiunii vitaliste, al 

prospeţimii şi suavităţii, în care fiinţele şi lucrurile au desenul formelor limpede, iar spaţiul 

e parcă fluid, lipsit de pondere, imaterial. Simţurilor le e promisă astfel o realitate cu 

contur imprecis, de o neprihană extatică, în care departele şi aproapele se îngemănează.  

Somnul elementelor ce stăpâneşte firea e sugerat în versuri de mare claritate. Axa 

imagistică ce structurează viziunea poetică, în primele două strofe, e una ascensională; se 

porneşte de la teluric, elementar, fenomenal, spre înalt, spre spaţiul celest, transcendent: 

„Cu grele răsuflete apele dorm,/ Pe lanuri dorm spicele grele,/ Asupra pădurii veghează 

de sus/ Cetatea eternelor stele./ Luceafărul bolnav din lumea de‘ngheţ,/ Clipeşte din gene 

molatic,/ Când dorul pribeag de pe-o creastă de ulm/ Şi-l geme porumbul sălbatic…// Şi 

dorul în gemet se‘nalţă la cer/ Câmpii de îngheţ să-nfioare;/ Luceafărul simte văpaia 

arzând/ Şi tremură bietul şi moare./ Cu ochii plânşi stelele toate se duc/ Pe patul de nori 

să se culce;/ Din dragostea stinsă în neguri de zări/ Lin picură liniştea dulce‖.Poetul nu 

celebrează natura elementară, indiferentă la destinul uman, retrasă în sine, ci una care se 

deschide fiinţei umane, îi cunoaşte dorurile şi aspiraţiile, se află, cu alte cuvinte, într-o 

stare de comuniune totală cu făptura umană. Elementele naturii sunt cele care conservă 

misterele vieţii şi ale morţii, tainele cosmosului ascunse în amprenta lucrurilor efemere. 

Câmpia, lanurile, stelele, râul, pădurea – sunt elemente referenţiale ale cadrului natural ce 

configurează o ambianţă protectoare, potenţând sentimentul jalei şi al revoltei şi ritmând 

existenţa umană conform unor legi şi datini ancestrale. Realitatea şi mitul, elementarul şi 

fabulosul se contopesc în acest peisaj cu structură elegiac-feerică. Doina este glasul naturii, 

o natură melancolică, tristă, ce-şi încorporează în propriile sale armonii arpegiile sufletului 

omenesc. Între fire şi fiinţa umană e, astfel, armonie, simbioză benefică, tulburătoare şi 

gravă: „În taina tăcerii porneşte-se vânt/ Să mângâie trestia-n vale,/ Pe-ascuns o sărută, 

dar dragostea lui/ O văd licuricii din cale./ Şi-o spun licuricii la frunze de soc/ Şi socul 

pădurii o spune,/ Şi frunzele toate grăbite tresar/ Şi‘ncepe pădurea să sune.// Se duce iar 

vântul, pribeagul drumeţ,/ Sfios fâlfâinf din aripă,/ Din doru-i nestins şi-n veci călător/ O 

doină domol se-‗nfiripă./ Şi doina o cântă alunii din crâng/ Şi-o tremură-n murmur 

izvorul,/ Şi doina trezeşte şi turma din deal/ Şi turma trezeşte păstorul‖. Ultima parte a 

poeziei energiile semantice ale lirismului glisează dinspre pastel spre oda solemnă, cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



18 
 

amprentă mesianică, în care gravitatea ceremonioasă e proiectată spre revelaţiile firii. 

Încrederea în viitor, profetismul sunt stări de spirit ce se leagă de tectonica unei naturi ce 

ştie să-şi moduleze energiile vitale în funcţie de dispoziţia făpturilor umane: „Din fundul 

de peşteri vin umbre şirag/ Şi-ascultă durerea cântării,/ De patima doinei şi umbrele 

mor,/ Cu lacrimi plâng genele zării,/ Şi doina se zbate şi frunzele plâng/ Şi codrul prelung 

se‘nfioară,/ Când iată, prin neguri cu sârg străbătând,/ O rază solie pogoară:// Deschideţi 

larg poarta, cărunţilor brazi,/ Să vie‘mpăratul măririi,/ Să mângâie jalea nestinsului dor,/ 

Să-mpace durerile firii…‖. 

Viziunea istorizantă este aproape cu totul absentă în Dimineaţa. De aici decurge 

atemporalitatea, elementele aşezate sub semnul eternului, reculegerea şi dinamica 

mesianicului, gravitatea şi sugestia forţei elementare. Acordul dintre fiinţa umană şi natură 

este deplin, poetul oferindu-ne sugestia unor taine de nepătruns şi a unor sentimente de o 

adâncime nebănuită. Elogiul firii se împleteşte cu expresia suferinţei umane şi, în cele din 

urmă, cu profetismul clamat cu o delicateţe liturgică. Lirismul lui Goga este, în această 

poezie, alegoric,abstras din datele empirice, recules şi vizionar, într-o expresie ce sugerează 

vechime imemorială, taine ancestrale ale lumii şi a murmurului elementelor ascunse în 

întruchipările arhetipale ale lumii.  Structura poetică şi afectivă a lui Octavian Goga e 

înscrisă în orizontul unui gest de comuniune cu suferinţele şi umilinţele celor mulţi. Poetul 

îşi cenzurează oarecum tribulaţiile eului individual, regăsindu-se în eul amplu al 

colectivităţii, în repertoriul aspiraţiilor neamului din care face parte, astfel încât vocea 

poetului este din ce în ce mai mult una ce are rezonanţe mesianice şi accente de jale ori de 

răzvrătire. Atmosfera specifică poeziei lui Goga este una de suferinţă distilată în cântec, de 

jale transpusă în gest ritualic, de eden pierdut în care se mai regăsesc doar irizări disparate 

ale amintirii reliefului unei lumi mitice. Starea paradisiacă a unui timp al începuturilor 

(illotempore) s-a preschimbat timp cu palori infernale, lumina raiului a căpătat irizări 

danteşti, în timp ce lucrurile şi fiinţele stau sub semnul damnării şi al unei claustrări tragice 

în propriul univers constrângător. Amestec de elegie şi de energie a revoltei, poezia lui 

Goga transfigurează, în substanţa sa intimă, relieful satului românesc transilvănean, în 

datele sale generice, cu figuri exemplare şi cu destine reliefate extrem de plastic.  

Poezia Apostolul se înscrie în datele esenţiale ale viziunii estetice şi etice a lui Goga. 

Regăsim aici sentimentul naturii, aflată în strictă comuniune cu suferinţele semenilor, e 

prezent şi mesianismul funciar al poetului, dar şi retorica revoltei, sublimată în câteva 

gesturi, contrasă în reprezentări simbolice. Prima strofă are rolul de a desemna decorul în 

care se integrează, cu naturaleţe, cu gesturi naive şi domoale, figura „apostolului‖. Peisajul 

e construit în peniţă fragilă, cu tuşe delicate şi un desen esenţializat,pur, din specia 

inefabilului. Elementele de decor, minimale, imprimă spaţiului un aspect de sacralitate 

difuză, ce restituie lucrurilor un contur mitic. Nimic distonant în această atmosferă de 

pace, de împăcare, de seninătate sublimă în care razele soarelui se sting domol, iar „zvonul 

din dumbravă‖ conteneşte. Poetul pune în scenă, prin acest decupaj descriptiv al armoniei 

unei lumi revolute, cu sunete ce reverberează în tonuri minore şi cu gesturi fragile, un 

ceremonial al celebrării trecutului şi în acelaşi timp, un scenariu al suferinţelor ce vor fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



19 
 

evocate de „apostol‖. Natura, aflată la ceas de vrajă, de sfinţenie şi mister, sumar schiţată, 

îşi conservă, totuşi, rostul de determinare a datelor unui peisaj specific, particular în 

esenţialitatea lui: satul transilvănean. La efectul de particularizare a datelor peisajului 

contribuie cuvinte de aspect popular şi regional („vecernie‖, „căpiţă‖, „podmol‖, 

„frăgar‖), inserate armonios în structura scenariului liric: „Ca o vecernie domoală/ Se 

stinge zvonul din dumbravă,/ Pleoapa soarele-şi închide/ Sus, pe-o căpiţă de otavă./ 

Norodul a cuprins podmolul/ Lângă frăgarul din uliţă -/ De cârjă sprijinit răsare/ 

Bătrânul preot la uliţă‖. 

Este figurat cu acurateţe şi pregnanţă portretul liric al „apostolului‖, „bătrânul 

preot‖, un adevărat „luminător‖ al satului, un exponent al celor mulţi şi umili şi, totodată, 

un vestitor al „unei vremi ce va să vie‖. Portretul apostolului are tectonică duală:rezonanţa 

evocativă a frazei lirice se împleteşte cu elemente de reprezentativitate empirică. În făptura 

preotului „albit de zile negre‖ se regăseşte suferinţa concentrată într-o existenţă umană 

exponenţială pentru colectivitatea satului („Moşneag albit de zile negre,/ Aşa îl pomenise 

satul,/ Pe pieptărelul lui de lână/ Purtând un ban de la-mpăratul./ Domol, în mijloc se 

aşază/, Şi sprijinind încet toiagul,/ Clipind din genele cărunte,/ Începe-a povesti 

moşneagul‖). Preotul, cel care dă glas durerilor şi umilinţelor celor mulţi, are, dincolo de 

blândeţe, dârzenia unui martor, a unei fiinţe care trebuie să depună mărturie despre trecut 

şi să orienteze conştiinţele spre un viitor luminos, întreţinând cultul străbunilor şi al 

speranţei în inimile semenilor săi. „Povestea‖ preotului epopeea suferinţelor şi a 

umilinţelor, e povestea unor vremuri tulburi şi fără de speranţă, a unei robii de veacuri, în 

timp ce imaginile evocatoare ale preotului sunt cele ale unui propovăduitor pentru cauza 

neamului său, în vorbe tulburătoare, ce întreţin în conştiinţa ascultătorilor sentimente de 

revoltă sau nevoia, irepresibilă, de dreptate. Se regăsesc, în textul poeziei, ecouri din lirica 

populară, inflexiuni eminesciene, reunite într-o textură sonoră inedită, ce legitimează 

poetica lamentaţiei şi a revoltei a lui Goga: „Întreg  poporul ia aminte,/ Ascultă jalnica 

poveste,/ Şi fusul se opreşte-n mâna/ Înduioşatelor neveste./ Moşnegii toţi fărâmă 

lacrimi/ Cu genele tremurătoare,/ Aprinşi, feciorii strâng prăseaua/ Cuţitului din 

cingătoare// Atâtea patimi plâng în glasul/ Cuvântătorului părinte,/ Şi-atâta dor aprind în 

inimi/ De clipa răzbunării sfinte./ Bătrânul mag înalţă fruntea,/ Ce sfânt e graiul gurii 

sale:/ Din el va lumina norocul/ Acestui neam sfârşit de jale!‖. 

Între cuvintele de lamentaţie, revoltă şi răzbunare ale preotului şi glasul naturii se 

stabileşte un acord deplin. Natura, cu dominantele ei simbolice, participă la suferinţele 

condensate în litania preotului, le atribuie un accent nou, le amplifică dimensiunile şi 

reflexele ontologice. Tragismul oamenilor e în concordanţă cu dramatismul cadrului 

natural, care se încordează pentru a duce „cerului cuvântul‖. Cu alte cuvinte, natura e o 

cutie de rezonanţă a trăirilor umane: „Acelaşi dor tresare-n piepturi/ Când glasul strigător 

răsună,/ Şi geamăt înfioară firea/ Prelung şi greu, ca o furtună./ Frăgarul îşi îndoaie 

coapsa,/ Iar de prin văi purcede vântul,/ Prin largul albelor văzduhuri,/ Să ducă cerului 

cuvântul‖. Strofa finală a poeziei sacralizează, într-un fel, figura preotului, într-o apoteoză 

la care peisajul atins de înfiorări de taină participă din plin. Se simte aici darul poetului de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior



20 
 

a-şi doza efectele dramatice, de a contopi în vers solemnitate, grandios şi patetism. 

Atmosfera circumscrie sublimitatea înălţării, legitimarea figurii preotului cu aura sfinţeniei, 

în cuvinte apoteotice: „Din cetăţuia strălucirii/ Coboară razele de lună,/ Pe-argintul 

frunţii lui boltite/ Din aur împletesc cunună./ Cuvine-se hirotonirea/ Cu harul cerurilor 

ţie,/ Drept-vestitorule apostol/ Al unei vremi ce va să vie!‖. Reflex al devoţiunii poetului 

faţă de cei mulţi şi umili, al ataşamentului faţă de idealurile neamului, poezia Apostolul e un 

portretul liric şi simbolic al unei figuri emblematice pentru satul românesc. Expozitivă, cu 

retorismul sublimat în sugestie, viziunea oscilează între celebrare şi vaticinaţie, vocaţia 

„apostolului‖ fiind aceea de a întreţine un cult al trecutului şi al tradiţiilor seculare, dar, în 

acelaşi timp şi de a conserva în sufletele şi conştiinţele semenilor săi speranţa, aspiraţia 

spre o lume mai bună. Viziunea dramatică a poeziei, tragismul, suferinţa sunt compensate 

de accentul mesianic şi apoteotic din final. În întregul ei, poezia lui Octavian Goga  este o 

poezie simbolică şi alegorică, o poezie a lamentaţiei şi revoltei,cu timbru elegiac, dar şi cu 

inflexiuni liturgice, ritualizate în bocetul cu acorduri metafizice. 

 

Bibliografie critică selectivă 

Ion Dodu Bălan, Octavian Goga, Editura Minerva, Bucureşti, 1975; Iulian Boldea, 

Simbolism, modernism, tradiţionalism, avangardă, Editura Aula, Braşov, 2002; G. Călinescu, 

Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Editura Minerva, Bucureşti, 1982; V. 

Fanache, Eseuri despre vârstele poeziei, Editura Cartea Româneasca, Bucureşti, 1990; 

Gheorghe Grigurcu, De la Mihai Eminescu la Nicolae Labi, Editura Minerva, Bucureşti, 

1989; Mircea Goga, Mesianismul lui Octavian Goga, Editura Niculescu, Bucureşti, 2008; Ilie 

Guţan, Octavian Goga – Argumentul operei, Editura Minerva, Bucureşti, 1985; Nicolae 

Manolescu, Istoria critică a literaturii române, Editura Paralela 45, Piteşti, 2008; I. 

Negoiţescu, Istoria literaturii române, Editura Minerva, Bucureşti, 1991; Dim. Păcurariu, 

Scriitori şi direcţii literare, Editura Albatros, Bucureşti, 1984; Ion Pop, Recapitulări, EDP, 

Bucureşti, 1995; Mircea Popa, Octavian Goga între colectivitate şi solitudine, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 1981; Vladimir Streinu, Poezie şi poeţi români, Editura Minerva, Bucureşti, 1983; 

Elena Tacciu, Romantismul românesc, II, Editura Minerva, Bucureşti, 1985; Constantin 

Trandafir, Dinamica valorilor literare, Editura Eminescu, Bucureşti, 1983;Tudor Vianu, Arta 

prozatorilor români, Editura Minerva, Bucureşti, 1988; Mircea Zaciu, Viaticum, Editura 

Cartea Românească, Bucureşti, 1983. 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:18:32 UTC)
BDD-A28184 © 2018 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

