
94 

 

ORATORIE, ARGUMENTARE ŞI COMUNICARE ÎN ROMA  ANTICĂ 

 

Eugeniu  NISTOR1 
 
 

 
Abstract 

 
The paper focuses on the development of elocution, argumentation and communication in 

ancient Rome, drawing the profiles of some of the major figures that are commonly associated with these 
arts. The author argues that the beginnings of elocution may be traced back to the 2nd century B.C., when 
leading speakers like Scipio Africanus, Servius Sulpicius Galba, the Tiberius brothers , Caius Gracchus and 
Cato the Elder gain public recognition. Nevertheless, the “age of glory” for the Roman art of elocution, as 
the author calls it, is the time of the great Roman classics Cicero, Caesar, Brutus and Quintilian, when the 
Roman republic spreads its political, military and cultural influence throughout the entire Mediterranean, 
and thus the article describes the most relevant features in the discourse of each one of these famous 
figures. 
 
Keywords: elocution, argumentation, discourse, Ancient Rome, Roman literature 

 
 

1.Începuturile oratoriei romane 
Arta oratoriei capătă o importanţă mai mare la romani abia în secolul al II-lea î. 

Chr., când s-au afirmat mai mulţi oratori importanţi, precum Scipio Africanul, Servius 
Sulpicius Galba, fraţii Tiberius şi Caius Gracchus. Cum toţi aceştia abordau, în discursurile 
lor, probleme sociale delicate, pornind, în general, în analizele întreprinse, de la Legea celor 
douăsprezece table, instrucţia şi învăţătura lor retorică se completa cu acumularea unor 
cunoştiinţe juridice specifice epocii, extrem de utile în cadrul complex al vieţii publice 
romane. Astfel, Cato cel Bătrân (sau Maior) (234-149 î. Chr.) s-a impus atât ca orator, cât 
şi ca om politic şi scriitor. Dat fiind, în vremea sa, conflictul tot mai adânc dintre Roma şi 
Cartagina, animat de sentimente patriotice, el a pledat în discursurile sale pentru 
distrugerea puternicei cetăţi din nordul Africii şi pentru consolidarea puterii romane în 
Orient – lucru care se şi întâmplă după anul 146 î. Chr., când Roma ajunge să controleze 
întreaga Mediterană şi să o considere drept o „mare interioară” (mare interum) sau „marea 
noastră” (mare nostrum). Din multele scrieri ale acestuia, unele compuse în forma unor 
precepte adesate fiului său, cu subiecte diverse (referitoare la istoriografie, medicină, artă 
militară etc.), s-a păstrat un superb tratat numit Despre agricultură, unde „elogiul agriculturii, 
închipuit ca tratament spiritual al strămoşilor, formează motivul generator al întregului 
text.” (E. Cizek – Istoria literaturii latine, I, p. 125) Apoi, monografia Originile, structurată în 
şapte cărţi, este dedicată obârşiei aşezărilor şi populaţiilor din Terra Italia, caracteristica ei 
fiind tocmai patriotismul vibrant şi pledoaria pentru „obiceiul strămoşilor” (mos maiorum) 
şi continuarea tradiţiilor romane, marcate de echilibru şi sobrietate. 
                                         
1
 Lector univ.dr., Editura Ardealul, Târgu-Mureş 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior



95 

 

 
 
        2. Perioada de glorie 

Este perioada marilor clasici ai oratoriei romane, când s-au afirmat Cicero, Cezar, 
Brutus, Quintilian, când republica romană şi-a extins influenţa politică, militară şi culturală 
asupra întregului bazin al Mării Mediterane. Marcus Tullius Cicero (106-43 î. Chr.). om de 
stat roman şi scriitor, este considerat drept unul dintre cei mai mari oratori ai lumii antice, 
fiind şi autorul mai multor lucrări de oratorie. Calificat ca homo universalis, mai ales prin 
ataşamentul său faţă de omenie (humanitas), care semnifică „imaginea omului care-şi 
îndeplineşte îndatoririle, ce dobândeşte demnitate şi linişte interioară.” (op. cit. p. 181) – 
Cicero (cognomen provenit de la cicer = bob, de năut sau legumă) a fondat un program 
genial de educaţie prin conexarea literaturii, filosofiei şi artei retorice într-un ansamblu 
umanist, promovând, în egală măsură, atât acţiunile realiste în viaţa socială, cât şi meditaţia 
fertilă asupra unor idealuri profund umane. Viaţa şi pregătirea lui teoretică este legată de 
aşezarea Arpinium (situată la circa 120 km de Roma), cu vechi rădăcini ale tradiţiilor italice 
republicane, şi de capitala imperiului, unde ajunge la vârsta de 17 ani, ascultând prelegerile 
lui Philon din Larissa, exponent al Noii Academii ateniene şi discipol al scepticului 
Carneade; după cum i-au fost de folos şi călătoriile în Grecia continentală, şi în cea 
insulară, mai ales în Rhodos, unde devine elevul lui Molon, care-l sfătuieşte să nu practice 
oratoria de tip asiatic. Debutul ca orator şi avocat la Roma, în anul 81 î. Chr., nu a fost 
socotit un succes, căci primele sale discursuri, ţinute în cercurile dictatorului Sulla, mai 
degrabă l-au compromis în ochii publicului. Ales consul roman în anul 64 î. Chr., Cicero 
descoperă şi dă în vileag aşa-zisa Conjuraţie a lui Catilina şi, în urma celor patru discursuri 
publice numite catilinare, în care-i acuză pe conspiratori de atentat împotriva statului 
roman, reuşeşte să obţină declararea senatorului conjurat ca „duşman public”, salvând 
organizarea republicană a Romei, aşa cum singur mărturiseşte în Catilinara a III-a: „căci eu 
am stins focurile gata-gata să fie surse de jurul-împrejurul întregului oraş, al templelor, 
sanctuarelor, caselor şi zidurilor oraşului, şi am frânt în acelaşi timp săbiile scoase din 
teacă împotriva republicii şi le-am abătut tăişurile departe de grumazurile voastre.” (M. T. 
Cicero – Opere alese, I, p. 309) Anterior discursurilor catilinare, Cicero scrisese Despre 
invenţiune (probabil în anul 86 î. Chr.), o lucrare compilativă, eclectică, în care sintetizeză 
noţiunile de retorică impuse până la el, cu un adaos, totuşi, reprezentând contribuţia 
proprie, între care: definirea elocinţei („farmecul şi puterea de convingere a cuvântului” – op. 
cit. I p. 71), cu avantajele şi dezavantajele ei; descrierea părţilor retoricii: invenţiunea, 
dispoziţiunea sau diviziunea, elocuţiunea, memorizarea şi acţiunea (cu reliefarea debitului şi 
gesticulaţiei, dar şi cu unele indicaţii despre mimica oratorului); enunţarea celor cinci 
componente de bază ale unui discurs: exordiul, naraţiunea, diviziunea, confirmarea în combaterea 
argumentelor adversarilor şi peroraţia. În rândul scrierilor în care se configurează 
„doctrina” retoricii ciceroniene se numără şi lucrarea Despre orator, închinată fratelui său 
Quintus, care reprezintă o reacţie împotriva învăţământului formalist din epoca sa, 
sterilizat tocmai prin împărţiri şi clasificări ale oratoriei care nu spun nimic, când de fapt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior



96 

 

aceasta ar trebui să se fondeze pe cunoştinţe din varii domenii, pe nobleţea gândirii umane 
şi inteligenţă naturală, „căci la un orator operaţiile spiritului şi ale minţii trebuie să fie iuţi; 
el trebuie să aibă ascuţime de minte spre a descoperi idei, bogăţie în elocuţiune, spre a le 
desfăşura şi a le da strălucire, fermitate şi soliditate ale memoriei” (op. cit., II, p. 47) În 
Brutus sau despre oratorii renumiţi (lucrare datând din anul 46 î. Chr.), Cicero scrie în formă 
dialogică şi deplânge situaţia jalnică în care a ajuns elocvenţa sub dictatura lui Cezar (după 
înfrângerea lui Pompei în bătălia de la Pharsalus), face câteva aprecieri despre oratoria 
greacă şi cea romană, într-un set de concluzii constatând că, în starea socială de atunci, 
talentul de orator a lui Brutus nu mai avea posibilitatea de a se afirma şi evolua. Aceluiaşi 
Brutus îi este dedicată şi o altă scriere – Oratorul –, în care Cicero se arată preocupat mai 
ales de retorica juridică şi politică, având în minte mereu prototipul oratorului 
dintotdeauna, aducând cu imaginea idealizată a lui Demostene. Sinteza orator-filosof, la 
care aspiră magistrul, are în vedere o pregătire temeinică, din care nu trebuie să lipsească 
cunoaşterea dialecticii, a marilor teme ale filosofiei, a naturii în ansamblul ei, a istoriei şi 
normelor juridice, dar să şi respecte regulile esenţiale ale oratoriei, „să ştie să generalizeze 
un caz particular, să amplifice anumite elemente ale cauzelor susţinute, să cunoască bine 
caracterele oamenilor şi arta pateticului; în privinţa formei să se folosească cu iscusinţă şi 
strălucire de figurile de vorbire şi de cugetare.” (ibidem, p. 317) Tot aici Cicero subliniază 
că succesul unui discurs depinde de modul cum sunt armonizate cuvintele în fraze, de 
construcţia acesteia, de simetriile, antitezele şi ritmul pe care îl imprimă vorbitorul în 
transmiterea acestora, insistând asupra importanţei adoptării unui stil adecvat situaţiilor 
dezbătute, potrivit cu originea, natura şi cauzele acestora. Însă, spiritul critic ciceronian 
condamnă atât lipsa de idei a unui discurs, cât şi prezentarea acestora într-o manieră 
sugerând dezlânarea, apreciind că „a te exprima cu artă şi în fraze bine construite fără idei 
este o nebunie; a vorbi cu bogăţie de idei, însă fără ordine şi fără ritm, înseamnă 
incapacitate de a vorbi...” (ibidem, p. 392) Între scrierile lui Cicero, interesante sub 
aspectul teoriei retorice, ar trebui să mai amintim: Filipice, Tusculane, Cato cel Bătrân sau 
despre bătrâneţe, Laelius sau despre prietenie, Despre îndatoriri, Pentru legea Manilia, În apărarea lui 
Quinectius, În apărarea lui Roscius din Ameria, Verine, Pentru Archias, În apărarea lui Milo, Despre 
stat, Despre legi, şi o mulţime de Scrisori, din toate etapele vieţii sale, inclusiv din perioada 
exilului său (mai precis, De la consulat până la întoarcerea din exil: 63-57 î. Chr.). Desigur nu 
putem trece sub tăcere tratatul Despre supremul bine şi supremul rău, scris în anul 45 î. Chr., 
elaborat şi acesta în formă dialogică, cuprinzând o expunere sintetică a celor mai de seamă 
concepte şi teorii pe această temă, a diverselor şcoli de filosofie şi a celor mai înzestraţi 
filosofi afirmaţi până atunci. 

Gaius Iulius Caesar (13 iulie 101-15 martie 44 î. Chr.) aparţinea unei familii de 
patricieni romani, pretinzând că ar descinde direct din Iulius, fiul întemeietorului troian 
Enea. Aşadar, Caesar îşi începe cariera politică de pe un piedestal de invidiat, distingându-
se repede în rândul magistraţilor, astfel încât în anul 63 î. Chr., devine şeful religiei 
romane, cu titlul de pontifex maximus. Militar şi strateg de mare talent, el este unul din 
artizanii primului triumvirat, împreună cu Pompei şi Crassus, manevrând apoi din umbră 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior



97 

 

Conjuraţia lui Catilina, care atenta la schimbarea structurii republicii romane. Devenit 
consul în anul 59 î. Chr., el trece la cucerirea Galiei libere, purtând războaie grele şi 
sângeroase timp de aproape un deceniu (59-50 î. Chr.). Victoriile lui Caesar au accelerat 
decadenţa republicii romane şi a impus necesitatea instituirii unui regim imperial. Rând pe 
rând Caesar şi-a înfrânt adversarii politici şi militari, fiind declarat dictator pe viaţă al Romei. 
Deşi asasinat în Senat, de către un grup de magistraţi fideli ideilor republicane, între care 
se afla şi fiul său adoptiv Brutus, regimul monarhic instaurat la Roma, în anul 27 î. Chr., va 
purta numele său, fiind vorba de regimul cezarilor, al împăraţilor romani, care va dăinui până 
târziu în evul mediu, mai precis până la prăbuşirea Imperiului Roman de Răsărit şi căderea 
Constantinopolului (în anul 1453). Caesar a scris poezii (dintre care s-a păstrat poemul 
Drumul), de asemenea o dramă (Edip), esenţiale fiind Comentariile sale la războiul galic şi 
războiul civil, unde se vădeşte talentul său autentic de istoriograf, dar şi că „microsintaxa 
discursului istoric caesarian evidenţiază un echilibru desăvârşit, o simetrie perfectă. 
Sobrietatea olimpiană a expresiei pare să denote o obiectivitate foarte reală...” (E. Cizek – 
Istoria literaturii latine, I, p. 215) Însă unii specialişti au demonstrat prezenţa, în scrierile lui 
Caesar, a unei arte subtile de mistificare, a adevărurilor istorice – procedeu de deformare a 
faptelor realizat „prin disimularea unor realităţi, prin omisiuni semnificative, prin 
remanieri discrete, prin acumularea explicaţiilor care preced mărturisirilor anumitor 
eşecuri încercate de autor. Cu iscusinţă naraţia devine justificativă şi propagandistică.” (ibidem) 
Sunt tactici discursive având drept scop seducerea şi persuadarea publicului, realizate 
printr-un complex întreg de mijloace narative, căci în scrierile lui Caesar demonstrativul este 
instalat confortabil în chiar „miezul narativului”.  

Marcus Fabius Quintilian (30-98 d. Chr.) este cel care a elaborat monumentalul 
tratat Institutio oratoria, adică Arta oratorică – o lucrare vastă, în 12 cărţi. Deşi a văzut lumina 
zilei în Spania, Quintilian a studiat la Roma, primind o educaţie aleasă. Vreme de nouă ani 
s-a aflat în slujba magistratului Galba, însoţindu-l pe acesta când împăratul Nero îl 
numeşte guvernator al Spaniei Tarraconeze (60-69 d. Chr.), revenind, apoi, la Roma şi 
activând vreme de două decenii ca profesor de retorică plătit de stat. Printre studenţii săi 
se pare că s-au numărat: Tacit, Suetoniu şi Juvenal – mai târziu, nume ilustre ale culturii 
romane. Un timp a exercitat funcţia de consul, apoi s-a retras de bunăvoie, spre a începe 
redactarea supremei sale opere – Institutio oratoria – multiplicată în anul 95 d. Chr., prin 
grija editorului şi prietenului său Tryphon, singura sa lucrare păstrată până azi. Prima carte a 
tratatului cuprinde unele indicaţii legate de educaţia copilului încă din faşă (alegerea 
doicilor, a pedagogilor, preceptorilor etc.), cu descrierea superiorităţii învăţăturii publice, 
comparativ cu cea privată, arată cum poate fi cercetată firea şi aptitudinile elevului, 
analizează şi face unele sugestii referitoare la predarea gramaticii, la „calităţile” şi 
„defectele” stilului, stăruie asupra unor aspecte ale cuvintelor proprii, asupra metaforei, 
ortografiei, lecturii, însuşirii cunoştinţelor generale, pronunţiei, gesticulaţiei şi capacităţilor 
de învăţare ale şcolarului. Cea de-II-a carte conţine norme în strictă legătură cu şcoala 
oratoriei, subliniind necesitatea ca învăţăcelul să aibă dascăli pregătiţi, tratând, apoi, cu 
toată gravitatea, şi alte probeme de bază ale retoricii: definiţie, scop, specific, posibilitatea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior



98 

 

însuşirii ei, raportul  obiectiv dintre talentul nativ şi învăţătură, învăţarea pe de rost, 
îndatoririle elevilor şi o seamă de alte cerinţe. Cartea a III-a se referă la unii autori 
cunoscuţi ai tratatelor de retorică, la originea, părţile şi genurile retoricii (deliberativ, 
demonstrativ şi judiciar), la diferitele genuri de cauze, la elogiu şi blam, la felurile 
discursului judiciar şi argumentele acestora. Cea de-a IV-a secţiune se referă la părţile 
discursului, analizate pe componentele lui „antice”: exordiu, naraţiune, digre-siune, 
enunţarea temei şi diviziune. Abordând unele aspecte tehnice ale oratoriei, în cea de-a V-a 
carte a tratatului său, Quintilian stăruie asupra unor „probe” ale artei retorice, recapitulând 
unele cauze similare (dezbătute anterior), atenţionând asupra unor chestiuni legate de 
reputaţie şi zvonurile publice, trece în revistă mersul anchetei, piesele aflate la „dosar”, 
jurământul, martorii, indiciile, exemplele, argumentele şi dovezile axate strict pe funcţiile 
artei retorice, în demonstraţie sau în respingere. Cartea a VI-a este dedicată peroraţiei, dar 
şi rostului sentimentelor, clasificării afectivităţii şi modalităţilor de a o „trezi”; se referă, 
apoi, la rolul râsului în instanţă şi al altercaţiei, în atac şi în apărare,  la puterea de judecată 
şi, mai ales, la iscusinţă – asupra căreia magistrul reflectează, nu fără o anumită 
maiestuozitate aristocratică: „Mă mulţumesc doar să spun că nu numai în arta retorică, dar 
în orice împrejurare a vieţii, nimic nu este mai important ca iscusinţa; că fără ea este inutilă 
transmiterea celorlalte precepte şi că prevederea chiar fără de ştiinţă, face mai mult decât 
ştiinţa fără prevedere.” (M.F. Quintilian – Arta oratorică, II, p. 201) Cartea a VII-a se ocupă 
cu inventarierea principalele reguli necesare orânduirii materialului retoric, pune problema 
conjecturii sau supoziţiei, a definirii şi calificării faptului analizat, cu accentul pe calificarea 
judiciară, se referă la textul legii şi intenţia judecătorului, la legile contradictorii şi 
raţionamentul  silogistic care „are ceva analog cu situaţia unei cauze bazată pe text şi pe 
intenţie, fiindcă întotdeauna una din cele două părţi se sprijină pe text (...) Silogismul are 
oarecare afinitate şi cu definiţia, căci, adeseori, dacă definiţia este slabă, se trece la 
silogism.”(ibidem, p. 277) În completare, este discutată ambiguitatea faptelor, dar şi 
înrudirea unor situaţii. În cartea a VIII-a sunt evidenţiate calităţile vorbirii (elocutio), 
stăpânirea de către orator a proprietăţii termenilor (care trebuie să fie adecvaţi ideilor pe 
care le expune), cu sfaturi pentru evitarea termenilor obscuri, vulgari şi umili, pentru a 
garanta frumuseţea de stil a discursului (ca o condiţie a succesului cauzei), or, după caz, 
pentru amplificarea sau atenuarea faptelor, pledând pentru utilizarea feluritelor cugetări 
lapidare, numite şi „sentenţe” (socotite în număr de zece), în genul: „A face rău e uşor, a fi 
util e greu”, sau „L-am putut salva; mă întrebi dacă l-aş putea pierde?” (ibidem, p. 347), 
asociate uneori cu entimema, despre care, într-o exprimare extrem de plastică, magistrul 
spune că este „denumit aşa raţionamentul scos din contrarii; entimema excelează între 
toate celelalte, ca Homer între poeţi şi Roma între oraşe.” (ibidem, p. 348) Abordarea 
unor aspecte referitoare la tropi, adică mutarea inteligentă a unui cuvânt sau a unei expresii, 
din sensul ei propriu într-un alt înţeles (translatio), în genul: „aprins de mânie”, „înflăcărat 
de patimă”, „alunecat în greşeală” - este o altă latură teoretică, care dă  - să recunoaştem – 
o pată de culoare acestei secţiuni. Specificul cărţii a IX-a îl reprezintă preocuparea pentru 
diferitele figuri de tropi, de sens sau de ordine a cuvintelor, cu accentul pus de magistru – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior



99 

 

exprimat într-o manieră laconică – pe aranjarea armonioasă a frazei, care „trebuie să fie 
decentă, plăcută şi variată: Ea constă din trei elemente: ordine, legătură, ritm. Procedeele 
constau în: adăugare, suprimare, modificare. Aplicarea practică trebuie să se facă conform 
naturii ideilor pe care le expunem” (op. cit. III, p. 138) Cartea a X-a pledează pentru 
lectura unor opere, dată fiind bogăţia de idei şi de motive retorice din scrierile unor autori 
greci şi romani, urmând ca, ulterior, din învăţătura extrasă – prin imitaţie şi cu unele 
contribuţii personale – beneficiarul, adică cel adăpat la aceste fântâni ale spiritului, să 
ajungă un „orator desăvârşit.” Sfaturile lui Quintilian, în privinţa perfecţionării retorice, se 
mai referă şi la scrierea şi corectarea discursurilor, la folosul exerciţiilor scrise şi la 
„pregătirea în minte a discursului”, chiar şi la obţinerea şi consolidarea abilităţilor de a 
improviza. Cea de-a XI-a carte se ocupă de vorbirea adecvată situaţiei, de importanţa 
memoriei (memoria) în procesul discursiv, căci acesta însuşi necesită pronunţarea  
(pronuntatio) – fapt denumit de unii acţiune (actio), unde „se pare că primul termen se referă 
la voce, al doilea la gest” (ibidem, p. 276) În sfârşit, cea de-a XII-a carte conţine unele glose 
pe marginea condiţiei retorului în societate care, în primul rând, trebuie să fie un om 
corect şi pe deplin cunoscător „al metodelor prin care se formează caracterul moral”, 
apoi, să stăpânească ştiinţa dreptului civil, faptele istorice reprezentative şi sugestive sub 
aspectul interesului său profesional, şi, mai presus de orice, să manevreze cu uşurinţă 
instrumentele artei retorice: „cu ştiinţa lor trebuie să fie pregătit; el trebuie să dispună, în 
acelaşi timp, de un vocabular bogat şi de figuri de stil, de asemenea, de metoda de 
invenţiune, abilitatea în dispoziţiune, de memorie sigură şi de farmec în acţiune. Dar, mai 
mult decât toate acestea, cea mai mare valoare o are tăria de caracter, pe care să nu o 
înfrângă nici o teamă, să nu o intimideze nici strigătele, să nu o antreneze dincolo de 
respectul datorat, nici de rangul auditorilor.” (ibidem, p. 361) Această secţiune mai 
cuprinde unele sfaturi legate de vârsta potrivită pentru a practica oratoria, unele indicaţii 
legate de preluarea şi studierea unui proces, dar şi unele reguli pentru susţinerea şi 
pledoaria propriu-zisă. Cât priveşte noua categorisire a stilurilor oratorice (aici chiar nu e vorba 
de „genuri”, cum suţine magistrul!),  Quintilian vorbeşte de stilul oratoriei attice (sau 
atticism), ai cărui reprezentanţi sunt „concişi” şi „cu miez”, fără nimic de prisos în 
expunerile lor, deoarece attici sunt oameni cizelaţi şi fini în comportament; comparativ cu 
aceştia, practicanţii stilului asianic sunt „umflaţi şi fără conţinut”, lipsindu-le gustul şi 
măsura, vorbind mai mult în perifraze, vădind un „popor emfatic şi lăudăros”, care a 
introdus în elocinţă ceva din vanitatea lor grosieră. Stilul rhodian este ceva intermediar între 
cele două, el fiind datorat retorului  Eschine, aflat o vreme în Rhodos, în exil, care a 
determinat alcătuirea acestei „mixturi” prin strămutarea în insulă a învăţăturii ateniene, 
„de aceea aceşti oratori sunt socotiţi domoli şi potoliţi. Totuşi, nu sunt lipsiţi de forţă şi se 
aseamănă cu nişte ochiuri de apă liniştite, nu cu izvoarele limpezi sau cu torenţii 
năvalnici.” (ibidem, p. 391)  „Încheierea” secţiunii şi, totodată, a tratatului este consacrată 
meditaţiei despre rostul oratoriei şi îndemnului de a o studia şi practica ca pe o profesiune de 
credinţă, întrucât ea nu poate fi – în viziunea lui Quintilian – decât benefică pentru 
omenire: „Aşadar, din tot sufletul să ne îndreptăm spre maiestatea necontestată a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior



100 

 

elocinţei; căci zeii nemuritori nu au dăruit ceva mai de seamă oamenilor; fără de ea totul e 
mut: prezentul lipsit de lumină, posteritatea de amintire...” (ibidem, p. 417). Aceste 
rânduri ale lui Quintilian se constituie ele înseşi într-o frumoasă pledoarie a lumii antice 
întru comunicare şi înţelegere umană, continuând astfel mesajul umanist al magistrului 
Cicero şi ataşamentului necondiţionat al acestuia exprimat faţă de Om şi Umanitate. 

 
  

Bibliografie selectivă: 
 
Aristotel, Retorica, ediţie bilingvă, traducere, studiu introductiv şi index de Maria-Cristina 
Andrieş, note şi comentarii de Ştefan-Sebastian Maftei, Bucureşti, Ed. Iri, Colecţia Cogito, 
2004. 
Eugen Cizek,  Istoria literaturii latine I,  Bucureşti, Societatea Adevărul S. A., 1994 
Marcus Tullius Cicero, Opere alese, vol. I-III, ediţie de G. Guţiu, Bucureşti, Ed. Univers, 
1973). 
Marcus Fabius Quintilian, Arta oratorică, vol. I-III, traducere, studiu introductiv, tabel 
cronologic, note, indici de Maria Hetco, Bucureşti, colecţia „Biblioteca pentru toţi”, Ed. 
Minerva, 1974. 
Vasile Florescu, Retorica şi neoretorica, Bucureşti, Editura Academiei RSR, 1973. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:37:56 UTC)
BDD-A2809 © 2011 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

