
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 942 

El príncipe público y el príncipe privado de Neagoe Basarab y Antonio 
de Guevara: la doble dimensión didáctica de los espejos de príncipes 

 

 

Oana Andreia SÂMBRIAN 
Investigadora III dra., Academia Rumana (Craiova) 

 

 

Abstract:Our article focuses on the analysis of a special literary genre of the 16
th

 century Ŕ the 

mirrors for princes, a special type of parenetical work which was aimed at initiating the ruler in the 

Ŗmysteriesŗ of being a good monarch. Within the first half of the 16
th

 century, in both Wallachia and 

Spain, prince Neagoe Basarab and Antonio de Guevara wrote two different mirrors and although they 

were unaware of each other´s work, a detailed analysis offers us an interesting panorama of the 

ethical values that reigned in two different corners of Europe. 

Key words: Neagoe Basarab, Antonio de Guevara, Renaissance, Wallachia, Spain. 

 

 

A partir del siglo IV cuando el prìncipe se convirtiñ al cristianismo, San Agustìn se 

preocupñ en su Ciudad de Dios, también conocida como el primer espejo de prìncipes 

cristianos,  por definir la pax, ordo e justitia como base de la monarquìa, asì como por 

enumerar las principales virtudes que el buen monarca debìa tener. Posteriormente, la 

literatura de los espejos de prìncipesle debe mucho a Isidoro de Sevilla, quien recuperñ la 

etimologìa latina de la palabra Ŗreyŗ, remontándola a regere Ŕ dirigir y recte Ŕ derecho, es 

decir que un rey debìa gobernar con rectitud. De allì, a partir del siglo IX, la literatura dedicñ 

un apartado muy especial a la educaciñn de la rectitud de los monarcas, también conocido 

como espejos de prìncipes. En las primeras centurias tras su apariciñn, los clérigos, autores de 

estos tratados, tenìan como primer objetivo Ŗevitar que el carácter sagrado de los reyes 

desembocara en un carácter divino o sacerdotal de la funciñn regia. El rey no tenìa que ser 

sino el elegido de Dios, quien recibe la unciñn de lo sagrado en la tradiciñn judeo-cristiana. El 

esfuerzo de hacer del rey la imagen de Dios en los siglos XII-XIII solo tuvo un éxito 

relativoŗ
1
. 

Para Jacques Le Goff, la imagen del espejo Ŗes en realidad la imagen ideal de la 

realidad terrestre. Todo espejo es un instrumento de verdad (…) Sin embargo, a menudo el 

espejo renunciaba a su funciñn metafìsica, teolñgica para convertirse en un género normativo 

relacionado con el proceso de moralizaciñn, de ilustraciñn ética (…) Todo espejo se convierte 

en ejemplarŗ
2
.Más adelante, el Policraticus de John of Salisbury será el que utilice por 

primera vez en el Occidente cristiano la metáfora organicista que convierte la sociedad 

polìtica en un cuerpo humano cuya cabeza es el rey, asì como en lanzar la imagen del prìncipe 

cultivado, al afirmar que un rey iletrado es un asno coronado (Ŗrexilliteratus quasiasinus 

coronatusŗ). 

                                                             
1Jacques Le Goff, Una larga edad media, Barcelona, Paidñs, 2008, p. 150. 
2Ibidem, p. 152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 943 

Según Le Goff en su libro Il re nellřOccidente medievale, tres eran las caracterìsticas 

más importantes del rey cristiano medieval: obedecer a Dios y servir a la Iglesia, asegurar la 

justicia y la paz de su pueblo y proveer a las necesidades del mismo, inspirado siempre por los 

criterios necessitas, utilitas y commoditas
3
.  

Otro elemento que juega un papel importante en la elaboraciñn de los espejos de 

prìncipes son los listados de vicios y virtudes. Desde el punto de vista teolñgico, cuando se 

habla de los pecados, éstos son concebidos como el reverso de los dones del Espìritu Santo. 

La referencia veterotestamentaria es la de Isaìas 11, 1-3: «Saldrá una vara del tronco de Isaì, y 

un vástago retoðará de sus raìces.Y reposará sobre él el Espìritu de Jehová; espìritu de 

sabidurìa y de inteligencia, espìritu de consejo y de poder, espìritu de conocimiento y de 

temor de Jehová.Y le hará entender diligente en el temor de Jehová. No juzgará según la vista 

de sus ojos, ni argüirá por lo que oigan sus oìdos».  

El pecado capital (peccatummortiferum) es un pecado considerado fundamental por la 

Iglesia, del que posteriormente derivarìan todos los demás pecados de la humanidad. En su 

Epìstola a los gálatas, San Pablo hablaba de los siete pecados «tradicionales», aunque la lista 

es más extensa: fornicaciñn, impureza y libertinaje, idolatrìa y supersticiñn, enemistades y 

peleas, rivalidades y violencias, ambiciones y discordias, sectarismos, disensiones y envidias, 

ebriedades y orgìas, y todos los excesos de esta naturaleza. Les vuelvo a repetir que los que 

hacen estas cosas no poseerán el Reino de Dios (Gálatas 5: 19-21). Debido a la afirmaciñn del 

apñstol de que los que comenten estos pecados no entrarán en el Paraìso, la Iglesia considera 

que no son simples vicios, sino pecados mortales. La lista de los siete pecados capitales fue 

posteriormente revisada por el papa Gregorio el Grande (590-604) y popularizada, como bien 

sabemos, por Dante Alighieri.  

El concepto de pecado o vicio está además ìntimamente ligado a la idea de existencia 

de un Mal supremo, cuya representaciñn más concreta es el Demonio o Satanás, que puede 

tomar múltiples formas, como por ejemplo la de la serpiente tentadora. Hablar de los pecados 

era algo muy común en la sociedad restrictiva de la Edad media, donde términos como la 

Inquisiciñn, el auto de fe, la caza de brujas o la hoguera dibujaban un panorama fúnebre 

acerca de la imagen del pecado y de la manera en la que se le concebìa. 

En el ámbito literario espaðol, desde las Etimologìas de San Isidro, pasando por El 

libro de los doze sabios, losCastigos del rey don Sancho IV, los concilios que regularon la 

lista de los pecados y las virtudes, llegando hasta la literatura renacentista y el Reloj de 

prìncipes de Antonio de Guevara, el tema de los pecados y los vicios fue muy 

difundido,atravesando los siglos.El Libro de los doze sabios hace al principio una exposiciñn 

comparativa entre la lealtad y la codicia. Sobre la primera de ellas afirmaba que era «muro 

firme y ensalzamiento de ganancia», «morada por siempre y hermosa nombradìa», «ramo 

fuerte y que las ramas dan en el cielo y las raìces a los abismos», «prado hermoso y verdura 

sin sequedad», «espacio de corazñn y nobleza de voluntad», «vida segura y muerte honrada», 

«vergel de los sabios y sepultura de los malos», «madre de las virtudes, y fortaleza no 

corrompida», «hermosa armadura y alegrìa de corazñn y consolaciñn de pobreza», «seðora de 

las conquistas y madre de los secretos y confirmaciñn de buenos juicios», «camino de paraìso 

y vìa de los nobles, espejo de la hidalguìa», «movimiento espiritual, loor mundanal, arca de 

                                                             
3Jacques Le Goff, Il renellřOccidente medievale, trad. Renato Riccardi, Roma, Laterza, 2006, p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 944 

durable tesoro, apuramiento de nobleza, raìz de bondad, destruimiento de maldad, profesiñn 

de seso, juicio hermoso, secreto limpio, vergel de muchas flores, libro de todas ciencias, 

cámara de caballerìa»
4
.  En cuanto a la codicia, los sabios dijeron que era «cosa infernal, 

morada de avaricia, cimiento de soberbia, árbol de lujuria, movimiento de envidia», 

«sepultura de virtudes, pensamiento de vanidad», «camino de dolor y simiente de arenal», 

«apartamiento de placer, y vasca de corazñn», «camino de dolor, y es árbol sin fruto, y casa 

sin cimiento», «dolencia sin medicina», «voluntad no saciable, pozo de abismo», 

«fallecimiento de seso, juicio corrompido, rama seca», «fuente sin agua, y rìo sin vado», 

«compaðìa del diablo, y raìz de todas maldades», «camino de desesperaciñn, cercana de la 

muerte», «seðorìa flaca, placer con pesar, vida con muerte, amor sin esperanza, espejo sin 

lumbre, fuego de pajas, cama de tristeza, rebatamiento de voluntad, deseo prolongado, 

aborrecimiento de los sabios»
5
. Este tipo de exposiciñn antitética utiliza un método muy 

simple y eficaz para enmarcar una virtud y un vicio en dos polos totalmente opuestos, 

presentándolos uno tras otro para que el efecto de la oposiciñn sea aún mayor. 

Dejando atrás el periodo medieval para centrarnos en el Renacimiento, observamos 

que el debate sobre los pecados/vicios nunca habìa sido mayor, un hecho explicable en una 

sociedad que atravesaba la angustia de los fenñmenos que le habìa tocado vivir. El 

descubrimiento de nuevas y remotas civilizaciones, el terrible impacto de las Reformas, los 

enfrentamientos hostiles de todo tipo eran las pautas bajo las cuales el Occidente estaba 

construyendo su identidad colectiva
6
. 

El siglo XVI significñ para Espaða una época de grandes cambios, un periodo donde 

pasamos rápidamente de la llegada al trono de Carlos I de Espaða a las luchas internas 

materializadas en la forma de los comuneros y germanìas, el aumento del imperio colonial 

espaðol, el descubrimiento de la alteridad basada en la diferencia de religiñn (los indios 

idñlatras, el turco), los comienzos de la Reforma tras la proclamaciñn de las tesis de Lutero en 

1517, los cuales se convertirìan poco a poco en los nuevos enemigos de la fe catñlica. Espaða, 

extremadamente arraigada en un nacionalismo catñlico de ìndole medieval, ya que tal como 

explicaba FernandBraudel, el catolicismo era lo que unìa Espaða a Europa, salvándola de esta 

manera del peligro de convertirse en un puente entre Europa y África, hizo de los espejos de 

prìncipes no solo una manera de educar, sino también de controlar y de asegurarse que sus 

prìncipes permanecerìan en la justa fe, vistos los peligros que habìan empezado a atentar 

contra el catolicismo, como las desviaciones protestantes. Por lo tanto, en abril de 1529 se 

publica en Valladolid el Reloj de prìncipes de Antonio de Guevara, cuyo prñlogo explica el 

porqué del tìtulo, afirmando que «Este Relox de prìncipes no es de arena, ni es de sol, ni es de 

horas, ni es de agua, sino es relox de vida, porque los otros reloxes sirven para saber qué hora 

es de noche y qué hora es de dìa, mas éste nos enseða cñmo nos hemos de ocupar cada hora y 

cñmo hemos de ordenar la vida. El fin de tener reloxes es por ordenar las repúblicas, mas este 

Relox de prìncipes enséðanos a mejorar las vidas, porque muy poco aprovecha que estén muy 

                                                             
4El libro de los doze sabios,  http://www.filosofia.org/aut/001/12sabios.htm 
5 Ibidem. 
6 Robert Muchembled, Historia del demonio, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econñmica de Argentina, 1975, p. 

131 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 945 

concertados los reloxes y que anden en bandos y dissensiones los vezinos»
7
. En su libro, 

Guevara expuso los principales consejos que los prìncipes debìan seguir en su vida privada, 

asì como en su gobierno, mezclando sus propias experiencias de corte con ideas tomadas de la 

Antigüedad, en especial de Jenofonte, Plutarco, Valerio Maximo y Diñgenes Laercio
8
. De 

hecho, el Reloj de prìncipes constituye la ampliaciñn de un libro publicado un aðo antes, en 

febrero de 1528, titulado Libro áureo de Marco Aurelio Emperador y eloqüentìssimo orador. 

Según indica Emilio Blanco en ŖLa construcciñn de una identidad literaria en la corte de 

Carlos V: el caso de Fray Antonio de Guevaraŗ, ŖLo que en principio era una biografìa 

novelada del emperador romano con un apéndice epistolar (el libro II), ahora se convierte en 

un voluminoso tratado educativo para prìncipes y cortesanos (hombres y mujeres). La vida de 

Marco Aurelio sigue aportando el marco estructural, pero en este intento la lìnea novelesca se 

adelgaza mucho a favor de la estructura tripartita del tratado medieval (libro I: polìtica; 

libro II: familia; libro III: vejez y muerte)ŗ
9
. Guevara insiste hasta la obsesiñn en la 

importancia que para el monarca constituye el tener la compaðìa de los sabios, y es en los 

emperadores romanos donde el autor se inspira para construir sus modelos y contra modelos. 

Basándose en la Polìticaaristotélica, el autor espaðol asegura que el mando pertenece por 

naturaleza al filñsofo. Por eso es necesario tenerle cerca y aprovecharse de sus conocimientos 

en la guerra, para regir la casa, para comisionarlos como embajadores en misiones delicadas, 

etc.
10

 

Por otro lado, en Valaquia, regiñn en la que Neagoe Basarab (1512-1521) gestñ sus 

Enseñanzas hacia su hijo Teodosie, libro denominado por Virgil Cîndea „el primer gran libro 

de la cultura rumanaŗ
11

y por Dan Zamfirescu como „monumento de literatura, polìtica, 

filosofìa y elocuenciaŗ
12

,la amenaza turca era permanentemente presente. FlorinConstantiniu 

define el siglo XVI rumano como una Ŗépoca de transiciñnŗ, destacando las confrontaciones 

entre el rey y la élite polìtica, entre la polìtica de cruzada tardìa y la polìtica de aceptaciñn de 

la dominaciñn otomana
13

. 

Tras los reinados pacìficos de Raducel Mare y Neagoe Basarab, prolìficos también en 

el plano cultural, en 1521 los turcos conquistaron Belgrado y posteriormente intentaron 

transformar Valaquia en pașalîc. En este contexto, el de un reinado pacìfico que daba tiempo 

a pensar en el futuro y la cultura, pero no por ello exento de futuros peligros, Neagoe Basarab 

plasmñ sus Enseñanzas que agrupan un importante número de consejos prácticos, desde las 

formas de protocolo diplomático, reglas de buena conducta durante las comidas, consejos para 

la guerra, para los juicios, cñmo ser un buen cristiano,etc
14

. En Valaquia, al igual que en 

                                                             
7 Antonio de Guevara, Obras Completas de Fray Antonio de Guevara, tomo II, pp. 1-943, Madrid, Biblioteca 

Castro [Consultada en http://www. filosofìa.org] 
8 Juan Luis Alborg, Historia de la literatura española, I, Madrid, Editorial Gredos, 1992, p. 727. 
9Emilio Blanco, ŖLa construcciñn de una identidad literaria en la corte de Carlos V: el caso de Fray Antonio de 
Guevaraŗ, e-Spania [En ligne], 13 juin 2012, mis en ligne le 17 juin 2012, consulté le 22 novembre 2017. URL : 

http://e-spania.revues.org/21163 ; DOI : 10.4000/e-spania.21163 
10Ibidem. 
11

România literară, 14, I, 1971. 
12Scânteia, 14, IX, 1971. 
13Florin Constantiniu, O istorie sinceră a poporului român, ediția a III-a, București, Univers Enciclopedic, 2002, 

p. 114. 
14 Neagoe Basarab, Învățăturile lui Neagoe Basarab către fiul său Teodosie, studiu introductiv și note de Dan 

Zamfirescu și G. Mihăilă, București, Editura Minerva, 1970, pp. 423-427. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 946 

Espaða, el cuidado por la buena conducta de los prìncipes se verá doblado por la 

preocupaciñn por la instrucciñn y la educaciñn de éstos. Por ejemplo, el prìncipe valaco 

Miguel el Bravo (1593-1601) enviñ a su hijo a estudiar en el colegio de los piaristas de Cluj, 

mientras que Radu Mihnea (1601-1602, 1611, 1611-1616, 1620-1623)se formñ en Venecia, 

bajo la coordinaciñn de ilustres profesores
15

. 

Por tanto, en las dos obras que vamos a analizar a continuaciñn identificamos, aunque 

no una raìz común, sì una intencionalidad muy similar: dejar un legado de ìndole moral-

ejemplar-cristiana a unos futuros reyes que no deben caer en la tentaciñn de abandonar los 

ideales cristianos a través de los cuales se definen sus respectivas sociedades. Asimismo, 

identificamos en la necesidad de pasar adelante los consejos una visiñn muy del siglo XVI, 

que se refiere a la perennidad de la especie, donde el bienestar del individuo tenìa que 

relacionarse con el bienestar de la familia
16

, con lo cual perpetuar los consejos equivalìa a 

perpetuar una determinada mentalidad, la mentalidad de una casta.  

Las Enseñanzas de Neagoe Basarab constan de dos partes distintas, atravesadas por el 

mismo hilo conductor: la idea bizantina del origen divino del poder del prìncipe, que tiene que 

reinar rectamente y con sabidurìa, un concepto anteriormente formulado por Agapeto o por 

Basilio I el Macedonio. El origen de esta idea reside, según Dan Zamfirescu  y Gheorghe 

Mihăilă, en Ŗla teocracia bìblica, en la concepciñn polìtica de los grandes monarcas del 

Oriente antiguo y de la Roma imperialŗ
17

. Por consiguiente, desde el principio de la primera 

parte de las Enseñanzas, el prìncipe rumano recalca en que Dios es Ŗel emperador grande, el 

que nos quiso y nos hizo a nosotros también emperadores en la tierra, como a sì mismo, y su 

deseo es que estemos también en el Cieloŗ (ŖVezi, iubitul meu, pe împăratul cel mare, care 

ne-au iubit și ne-au făcut și pre noi pe pămîntu, ca și pre sine, și-i iaște voia să fim și în 

cerŗ)
18

. En la segunda parte de su texto, Basarab insiste en que Ŗel prìncipe que juzgue de 

manera justa, ese es prìncipe verdadero y el elegido de Dios y alcanzará la luz que no se 

apagará nunca.ŗ (ŖIar domnul carele va judeca pe dreptu, acela-i domn adebărat și unsul lui 

Dumnezeu și va dobîndi și lumina care nu va trece niciodatăŗ)
19

. 

En el tìtulo de mi artìculo me referìa a la doble dimensiñn didáctica de los textos 

parenéticos, ilustrada por el cuerpo privado y el público, ya que los consejos que se dan en los 

textos sobre los que trato tienen que ver tanto con la dimensiñn visible, como la invisible del 

cuerpo del rey. Si partimos además desde la base de la metáfora organicista de Salisbury, no 

hay que extraðarsepor el hecho de que lo que hace el cuerpo privado afecta al público, visto 

que son facetas interconectadas, donde por cuerpo privado entenderemos no únicamente el 

cuerpo fìsico del prìncipe, sino también el metafìsico, es decir la dimensiñn corpñrea que se 

define como una resultante vectorial de las virtudes y los vicios. 

Asimismo, en el texto de Basarab encontramos referencias a la pureza del cuerpo 

privado, lo cual traerìa al prìncipe los favores de Dios: ŖPor eso, mi querido hijo, si te 

empeðarás en cuidar de tu cuerpo, tal como rige la norma, hasta que llegues a la edad, con 

                                                             
15

Victor Papacostea, Tradiții românești de istorie și cultură, București, Editura Eminescu, 1996, p. 207. 
16 Jacques Jélis, „Individualizarea copiluluiŗ, en Philippe Ariès, Georges Duby (coord.), Istoria vieții private, 

vol. VI, De la Renaștere la epoca luminilor, trad. Constanța Tănăsescu, București, Editura Meridiane, 1995, p. 6. 
17Neagoe Basarab, op.cit., p. 28. 
18Ibidem, p. 128. 
19Ibidem, p. 285. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 947 

pureza, con sabidurìa (…) a ti y a tu reino regalará Dios una vejez honrada y contarás los aðos 

que se te irán aðadiendo (…) y dondequiera que vayas y hacia no importa qué enemigos, a 

todos los vencerás y los pondrás a tus pies y volverás con gran honra y dicha. También 

vencerás a todos los infieles que te caerán encima (…) Y si no me vas a hacer caso, querido 

hijo, Dios te quitará el reino y se lo dará a otroŗ. (ŖDreptaceia, iubitulmeufiiu, de 

teveinevoisă-ți păzești trupul așa,  pînă vei ajunge la vărstă, cum se cade, cu curăție, cu 

înțelepciune (...) ție și împărățiii tale să va dărui de la Dumnezeu bătrînețe cinstite și și se vor 

adaoge ție anii vieții (...) și oriîncontro și spre ce vrăjmași de-ai tăi vei merge, tot îi vei birui 

și-i vei pune suptu picioarele tale și te vei întoarce iar cu mare cinste și cu multă bucurie. 

Așsijderea vei birui și pre toți păgînii, carii vor veni asupra ta (...) Iar de nu mă vei asculta, o, 

iubitul meu fiiu (...), va lua Dumnezeu domniia de la tine și o va da altuiaŗ)
20

. 

La preservaciñn del cuerpo privado se obtiene mediante la paz de Dios que es el 

vìnculo entre todas las cosas buenas como la fe, la esperanza, el amor y el perdñn de los que 

se equivocan
21

. 

Una idea similar sobre la importancia de la preservaciñn del cuerpo privado del vicio 

la encontramos en Guevara, cuando en el episodio del villano del Danubio, el espaðol aboga 

por la incorrupta intimidad del hombre rústico, donde el hombreculto se veìa corrompido por 

la ciudad. Por eso mismo, Guevara es de la opiniñn de que mejor que ir a las peregrinaciones 

y romerìas es meditar sobre el infierno, sin la necesidad de acudir a los actos que podrìan 

ensuciar al cuerpo privado
22

. 

El prìncipe valaco utiliza el exemplum bìblico para aconsejar a su hijo (son de destacar 

las fuentes vetero y neotestamentarias como El libro de los reyes, ejemplos tomados de las 

vidas de Saúl, David, Salomñn, referencias a la Vida de San Constantino y Elena), aunque las 

Enseñanzas son, tal como en su momento habìa demostrado Edgar Papu, más que un simple 

texto teolñgico, convirtiéndose en un Ŗtratado de polìtica, pedagogìa, moral y teologìa, y al 

mismo tiempo una incontestable obra de arteŗ
23

. Asimismo, visto en el contexto de su época, 

Papu destaca que Neagoe Basarab, aunque se asimila al Prìncipe de Maquiavelo en cuanto a 

su idea e intencionalidad, se aleja más bien en cuanto a actitud y método, ya que el prìncipe 

rumano se muestra mucho más humano que el florentino. Sin embargo, Papu ve a Basarab 

más cercano a Francesco Guicciardini en cuanto a la fineza de su sicologìa
24

. 

Los consejos sobre el cuerpo privado que determinará la suerte de la dimensiñn 

pública y por ende del reino prosiguen en multitud de ocasiones: Ŗtal como midamos la 

justicia de los pobres, de la misma manera se medirá nuestra justiciaŗ (ŖCu ce măsură vom 

măsura noi dreptatea săracilor, cu aceia să va măsura și dreptatea noastrăŗ)
25

; ŖPrestadle a 

Dios en la tierra si vuestra voluntad es cobrar en el Cieloŗ („Împrumutați pe Dumnezeu pe 

pămînt, deacă vă iaște voia să luați plată cereascăŗ); ŖNo tengáis reparos en hacerle el bien al 

                                                             
20Ibidem, pp. 137-138. 
21

Ibidem, p. 191. 
22Américo Castro, Antonio de Guevara. Un hombre y un estilo del siglo XVI, BICC, I, 1945, p. 63. 
23Neagoe Basarab la 460 de ani de la urcarea pe tronul Țării Românești, București, Editura Minerva, 1972,  p. 

357. 
24Ibidem. 
25Neagoe Basarab, op.cit., p. 287.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 948 

que lo necesita, vuestra mano tendrá siempre ayudaŗ („Nu vă feriți a face bine celui ce-i 

trebuiește facerea de bine, că în toată vremea are mîna voastră ajutorŗ)
26

. 

La segunda parte de las Enseñanzas hace referencia a los consejos polìticos, basados 

en la idea de la monarquìa absoluta de orden divino, subordinada al credo cristiano
27

. Los 

nobles quedaban relegados a un segundo plano, los prìncipes teniendo potestad sobre su 

destino (ŖCñmo se repartirán los cargos a los nobles y (…) cñmo serán relegados de ellosŗ 

Parte II, cap. VI) idea expresada también en el Reloj de prìncipes, cuando Guevara afirma 

ŖDe cñmo en la república es muy bueno que no aya más de un prìncipe que mande en ella, 

porque no ay mayor enemigo de la república que el hombre que procura manden muchos en 

ellaŗ (Parte I, cap. XXVIII), es decir que el espaðol también se decantaba por la monarquìa 

autoritaria. Los consejos que se dan en la segunda parte de las Enseñanzas hacen hincapié en 

el cuerpo público del prìncipe, es decir en el cuerpo visible que se reflecta en las decisiones 

tomadas por el prìncipe, haciéndose de esta forma visibles al pueblo: cñmo sentarse en la 

mesa, comer y beber (cap. VII), cñmo hacer la guerra (cap. VIII), cñmo juzgar (cap. IX). 

Al principio de nuestra intervenciñn mencionábamos la importancia de los vicios y las 

virtudes en los espejos de prìncipes, cuyos efectos ataðen antes que nada al cuerpo privado y 

posteriormente al público. Tanto la obra de Guevara como la de Neagoe Basarab hacen 

hincapié en las dos caras de los dones de Dios. A continuaciñn los vamos a enumerar de cara 

a su siguiente contrastaciñn. 

Las virtudes que Guevara retrata a lo largo de su libro son las siguientes: ser un buen 

cristiano (ejemplos en el libro I), ser de Dios temerosos (I, XVIII), ser mejores cristianos que 

sus vasallos (I, XX), conocer a sus súbditos para pagarles bien (I, XXXVII), estar casados, ya 

que el casamiento es una necesidad para los prìncipes (libro II, cap. I), no criar a los hijos muy 

regalados y castigarlos cuando es debido (libro II, cap. XXXIII), buscar maestros para los 

hijos (Libro II, cap. XXXIV), disciplinar a los maestros de los hijos para que no les eduquen 

mal (libro II, cap. XXXVII), administrar por igual la justicia (libro III, cap. I), elegir bien a los 

jueces (libro III, cap. VI), ser amantes de la paz (libro III, cap. XII), guardarse de ser mìseros 

(libro III, cap. XXVIII), ser abogados de las viudas y padres de los huérfanos (libro III, cap. 

XXXV), menospreciadores de las cosas del mundo (libro III, cap. XXXIX). En cuanto a los 

vicios, Guevara llama la intenciñn con respecto a los siguientes fallos: gastar el tesoro del 

reino (I, XIV), atesorar mucho (I, XV), comenzar grandes guerras por razones pequeðas (libro 

III, cap. XIII), no ser templados a la hora de comer y beber (libro III, cap. XVIII), no ser 

verdaderos a la hora de hablar y vestir como los jñvenes (libro III, cap. XVIII y XIX), ser 

avarientos (libro III, cap. XXIII y XXIV con las poquedades del hombre avariento), amigos 

de los juglares y truhanes (libro III, cap. XLIII), no acordarse de que son mortales (libro III, 

cap. XLVIII). Los prìncipes deben manifestar especial cuidado para que, en cuanto más les 

carguen los aðos, más aflojen los vìcios (libro III, cap. XVII) porque, tal como lo prueba el 

autor, los viciosos han perdido su reino (libro III, cap. LIII).  

Como se puede observar, los preceptos ilustrados por Guevara son plenamente 

cristianos y, para reforzar aún más esta idea, pondremos algunos ejemplos encontrados en su 

libro, donde hace constar la importancia de la fe cristiana en muchos de los tìtulos de sus 

                                                             
26Ibidem, p. 248. 
27NicolaeCartojan, Istoria literaturii române vechi, București, Editura Minerva, 1980, p. 73. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 949 

capìtulos. Helos aquì: Capìtulo X. Que no ay más de un Dios verdadero, y que es dichoso el 

reyno que tiene el prìncipe buen christiano, y de cñmo los gentiles afirmavan los buenos 

prìncipes después de muertos se tornavan dioses y los malos prìncipes se tornavan demonios 

después de muertos. Capìtulo XIII. Cñmo un cavallero llamado Thiberio fue elegido por 

governador del Imperio sñlo porque era buen christiano, y después por ser buen governador 

fue electo por Emperador, y que el Emperador Justiniano el moço por ser ereje y vicioso 

permitñ Dios que perdiese el seso y el Imperio. Capìtulo XVI. Cñmo un capitán llamado 

Narsetes venciñ grandes batallas sñlo por ser buen christiano (…) Capìtulo XXII. Cñmo Dios 

desde el principio del mundo siempre contra los malos puso justicia, special contra los 

prìncipes que se atreven contra su Yglesia, y que todos los malos christianos no son sino 

parroquianos de los infiernos. Capìtulo XXIII. En cñmo prueva el autor por 

dozeexemplosquán ásperamente son los prìncipes castigados quando son atrevidos a sus 

templos.  

Al igual que su correspondiente espaðol, Neagoe Basarab retrata vicios y virtudes 

similares. He aquì las virtudes: temer y amar a Dios (Parte II, cap. II), la humildad (II, III), 

honrar a los servidores que le han servido bien (II, V), comer y beber con moderaciñn (II, 

VII), agradar en todo a Dios, ya que es Él quien corona a los prìncipes (II, VII), ser alegre 

durante la mesa y escuchar música (II, VII, 258), mantener el sitio en todas las comidas para 

él y para los demás boyardos (II, VII, 260), servir a la gente querida en la mesa (II, VII, 260-

261), hacer caso a los consejos de los boyardos (II, VIII), rezarle a Dios (II, VIII), juzgar bien 

(II, IX), ser piadoso (II, X). En cuanto a los vìcios, Basarab se refiere a los que siguen: ser 

envidiosos, hacerle daðo a la gente (II, XI), no dejar a un lado los juegos viciosos (II, VII, p. 

259), estar borracho, ya que los borrachos pierden el sentido y la fuerza (II, VII, p. 259), 

prometer y regalar cosas cuando se está borracho (II, VII), juzgar mal, lo que los llevará a no 

ver la cara de Dios (II, IX, 285), complacerse en la ira (II, IX, 287), sentar a su lado gente 

inmoral y pecadora (II, VII, 374.)  

Tal como se ha podido observar a lo largo de esta larga exposiciñn, son muchas las 

ideas comunes en las obras de Guevara y Neagoe Basarab, tanto con respecto a los vicios 

como a las virtudes. Ambos hablan de que el prìncipe tiene que ser un buen cristiano, temer y 

amar a Dios (Basarab), honrar a los súbditos que les han servido bien a lo largo de su reinado. 

Otra idea que los dos escritores tienen en común es que los buenos prìncipes tienen el deber 

de elegir buenos jueces y de juzgar a todos según las mismas normas. Asì como juzgarán a los 

demás, serán juzgados en el Juicio final (Basarab: 285). Tanto en los ejemplos de Guevara 

(retratados en la figura del emperador Marco Aurelio), como en los de Neagoe Basarab (que 

expresa sus creencias y consejos, al principio, a través de las palabras de los reyes hebreos), 

queda de relieve el apoyo para que los prìncipes sean personas sosegadas, sin amor por la 

guerra, ya que muchas guerras grandes y arrasadoras han resultado de cosas pequeðas 

(Guevara: III, XIII). Sin embargo, cuando hay que hacer la guerra por causas ajenas, el 

prìncipe tiene que rezarle mucho a Dios, para que lo ilumine y tome las mejores decisiones y 

debe consultarse con los nobles del consejo de estado (Neagoe Basarab). En cuanto a los 

principales vicios, hay que destacar lo escrito por Guevara según el cual, a medida que pasan 

los aðos, los prìncipes tienen que aflojar la cuerda de los vicios y volverse sabios, si quieren 

ganarse el respeto de los jñvenes y si desean que su ejemplo sea uno a seguir para estos 

últimos. Esta idea es interesante, ya que Guevara no habla sobre el hecho de que los prìncipes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 950 

más jñvenes deben obedecer a los más entrados en edad si no son virtuosos. Destaca también 

otra opiniñn del autor espaðol, que hace referencia al tema de la ropa. Según Guevara, los 

prìncipes ya entrados en edad no tienen que preocuparse más por la ropa (referencia al cuerpo 

privado), un tema que es más propio de los jñvenes. La ropa puede ser asimilada en este caso 

al pecado original de Eva y Adán, que antes de conocer el árbol del bien y del mal, ignoraban 

la vergüenza, concebida como arrepentimiento del que rompe una promesa y se equivoca (en 

este caso Eva y Adán se arrepintieron ante Dios). Además, quedan dos ideas que los dos 

autores otra vez tienen en común. Por un lado, se trata del origen divino del poder del prìncipe 

y, por el otro, de la conducta del prìncipe durante la comida (Guevara: III, XVIII; Basarab: II, 

VII).  

El origen divino del poder del prìncipe (Guevara: I, XXX; Basarab: II, VII) hizo que el 

rey fuera representado como la imagen de Dios (Rex imago Dei). Hasta el siglo XIX, esta 

expresiñn se difundiñ en todo el mundo, convirtiéndose en la razñn del derecho de eximiciñn 

de los prìncipes. También se llegñ a ser la razñn para la herencia del concepto romano de 

majestas, lo cual protegìa a los prìncipes en contra del crimen majestatis. Este tipo de imagen 

hace que los mortales comunes no deban atentar en contra de la vida de su monarca, por si no 

desean arriesgar sus vidas. El rey era el redentor de la gente en la tierra, velando por el alma y 

la integridad moral de sus súbditos. El prìncipe habìa heredado dos tipos distintos de poderes 

del derecho romano, auctoritas y potestas, que definìan la naturaleza de su poder, como 

también la manera de ejercerla. El cristianismo aðadiñ el dignitas, una de las caracterìsticas 

fundamentales de las funciones eclesiásticas
28

. En cuanto a la conducta durante los banquetes, 

donde se refleja la dimensiñn pública del cuerpo, ambos autores aconsejan beber y comer con 

moderaciñn. Neagoe Basarab realiza, además, un debate sobre los borrachos, de los cuales 

dice que pierden el sentido y la cabeza. También aconseja a los prìncipes que no prometan, ni 

regalen cosas cuando estén borrachos. Durante la comida, tienen que servir a las personas 

queridas y mantener la misma posiciñn durante los almuerzos, tanto para ellos, como para los 

súbditos. Al no hacer asì, estos últimos podrìan sentirse menospreciados. Pero, ¿por qué razñn 

el tema del almuerzo es uno tan importante, para necesitar tantos consejos por parte de los dos 

autores? Una explicaciñn posible serìa que el almuerzo del prìncipe, era, en la mayorìa de los 

casos, un evento público, donde participaban otros nobles del consejo real o invitados del 

prìncipe, incluso extranjeros y entonces la conducta de la cabeza del reino tenìa que ser digna 

e imponer respeto. Cosa que no habrìa pasado si se hubiera emborrachado. Es cierto que el 

prìncipe, al ser percibido como el emisario de Dios, no podìa tener una conducta pública 

reprobable, dado que constituìa un ejemplo a seguir para los súbditos.  

Haciendo uso de muchos ejemplos para definir y, a la vez, enmarcar mejor las 

reflexiones sobre una conducta justa, moral y, por lo tanto, cristiana, Antonio de Guevara y 

Neagoe Basarab convirtieron sus libros en dos buenos manuales, dos Ŗespejosŗ para que los 

prìncipes se reflejaran en ellos, encarándose a la verdad. A lo largo de este trabajo, hemos 

podido observar cñmo los vicios y las virtudes han sido retratados en la literatura medieval y 

renacentista, con dos relevantes ejemplos para la cultura espaðola y rumana.  

                                                             
28 Jacques Le Goff, Evul mediu și nașterea Europei, Iași, Editura Polirom, 2005, 91; Eugen Cizek, Istoria Romei, 

București, Editura Paideia, 2002, pp. 34-35, 63, 248-249. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 951 

Según resulta de las Enseñanazas del prìncipe valaco, el ser humano tiene que recorrer 

el camino entre los vicios y las virtudes, valiéndose del libre albedrìo que le proporciona lo 

necesario para escoger el tipo de camino que habrá que seguir hacia el equilibrio. El hombre 

renacentista ha cambiado radicalmente la sociedad en que vivìa, ha tenido que plantarle cara a 

muchas guerras que le oponìan a un enemigo no cristiano. Esta puede ser una explicaciñn 

muy razonable del porqué de la inmersiñn tan poderosa de las personas y del mundo europeo 

en general en el tema religioso, el único aspecto que les unìa ante el peligro externo. 

En conclusiñn, creemos que los ejemplos aportados traen una informaciñn lo 

suficientemente relevante como para demostrar esa doble dimensiñn didáctica de los espejos 

de prìncipes a la que hacìamos referencia en nuestro tìtulo. Tanto el libro de Guevara, como el 

de Neagoe Basarab se preocupan tanto de la dimensiñn privada como la pública del cuerpo 

del rey, cuya imagen corpñrea pública se identifica con el estado y donde el vìnculo entre el 

cuerpo metafìsico y el cuerpo palpable se convierte en indisoluble. De esta manera, los 

espejos no solo educan mentes, sino también espìritus, no solo se centran en lo material, sino 

también en lo inmaterial. Su intencionalidad queda también muy relevante: mantener la fe de 

los futuros reyes en una época donde ya sea a causa de los protestantes, ya sea a causa de los 

turcos, Espaða y Valaquia podìan verse afectadas. El consejo es la palabra clave para un tipo 

de literatura cuya objetivo es transmitir conocimientos, ideas y creencias, aunque a veces tal 

como ha quedado demostrado por la crìtica en el caso de Guevara, los conocimientos se han 

visto subordinados al Ŗbien mayorŗ de la idea. Nos hallamos por tanto ante dos textos que, 

desde los confines de Europa, reivindican ideas comunes en cuanto a la manera de ser de los 

prìncipes. Ideas que como eran similares podemos pensar que han influido en que la polìtica 

de los prìncipes europeos haya sido tan uniforme y tan unida contra los enemigos de la fe.  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Alborg, Juan Luis, Historia de la literatura española, I, Madrid, Editorial Gredos, 1992. 

Basarab, Neagoe, Învățăturile lui Neagoe Basarab către fiul său Teodosie, studiu introductiv 

și note de Dan Zamfirescu și G. Mihăilă, București, Editura Minerva, 1970. 

Blanco, Emilio, ŖLa construcciñn de una identidad literaria en la corte de Carlos V: el caso de 

Fray Antonio de Guevaraŗ, e-Spania [En ligne], 13 juin 2012, mis en ligne le 17 juin 2012, 

consulté le 22 novembre 2017. URL : http://e-spania.revues.org/21163 ; DOI : 10.4000/e-

spania.21163 

Cartojan, Nicolae, Istoria literaturii române vechi, București, Editura Minerva, 1980. 

Castro, Américo, Antonio de Guevara. Un hombre y un estilo del siglo XVI, BICC, I, 1945. 

Cizek, Eugen, Istoria Romei, București, Editura Paideia, 2002. 

Constantiniu, Florin, O istorie sinceră a poporului român, ediția a III-a, București, Univers 

Enciclopedic, 2002. 

Guevara, Antonio de, Obras Completas de Fray Antonio de Guevara, tomo II, pp. 1-943, 

Madrid, Biblioteca Castro [Consultada en http://www. filosofìa.org] 

Jélis, Jacques, „Individualizarea copiluluiŗ, en Philippe Ariès, Georges Duby (coord.), Istoria 

vieții private, vol. VI, De la Renaștere la epoca luminilor, trad. Constanța Tănăsescu, 

București, Editura Meridiane, 1995. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

 952 

Le Goff, Jacques, Evul mediu și nașterea Europei, Iași, Editura Polirom, 2005. 

Le Goff, Jacques, Il renellřOccidente medievale, trad. Renato Riccardi, Roma, Laterza, 2006. 

El libro de los doze sabios,  http://www.filosofia.org/aut/001/12sabios.htm 

Le Goff, Jacques, Una larga edad media, Barcelona, Paidñs, 2008. 

Muchembled, Robert,Historia del demonio, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econñmica de 

Argentina, 1975. 

Neagoe Basarab la 460 de ani de la urcarea pe tronul Țării Românești, București, Editura 

Minerva, 1972. 

Papacostea, Victor, Tradiții românești de istorie și cultură, București, Editura Eminescu, 

1996. 

România literară, 14, I, 1971. 

Scînteia, 14, IX, 1971. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:57:24 UTC)
BDD-A28011 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

