
 

 301

Modele retorice ale invocaţiei  
în contextul religiozităţii populare 

Ioana REPCIUC 

Ayant comme point de départ la spécificité rhétorique et stylistique de 
l’invocation, sa manière de se manifester dans le cadre des textes folkloriques 
roumaines – prières, chansons lyriques -, on se propose d’établir quelques 
éléments constants de ce rituel verbal, étudié dans le même temps par l’ethnologie, 
par la poétique et par l’histoire des religions. Pour mettre en évidence les 
particularités de la religiosité populaire, il faut faire appel à la pragmatique du 
discours religieux, dans le cadre d’une herméneutique ouverte et comparée des 
structures d’appel, des noms de Dieu et des énoncés performatives intégrés au 
rituel de l’invocation. Pour conclure, on va montrer que l’invocation est une 
structure élémentaire de la relation établie entre l’homme et le sacre, appartenant 
à une culture qui comprend à la fois le rituel magique et le cérémonial religieux. 

 
În actualul cadru epistemologic, putem aborda invocaţia (în sens restrîns, 

chemarea zeului de către om) fie din perspectiva fenomenologiei religiei, căci 
rugăciunea a fost considerată experienţa religioasă prin excelenţă, „religia în act” 
(William James), fie într-un context paradigmatic şi istoric al formulelor retorice 
specifice diverselor religii, comparînd tipurile de comunicare dintre om şi 
divinitate. Un al treilea mod de abordare ar fi cel socio-antropologic, perspectivă pe 
care o considerăm cea mai potrivită relevării aspectului concret al diversităţii 
formale şi a substratului ritualic al invocaţiei. 

Spre deosebire de fenomenologia religiei, care alătură fragmentele structurilor 
religioase în afara unui context determinat, antropologia religiilor este foarte mult 
bazată pe datele etnografice (Kunin, 2003: 150), pe care specialiştii s-au cantonat 
pînă la incapacitatea de a construi modele teoretice, care să sintetizeze informaţiile 
de teren. Încă de la începuturile sale, antropologia şi-a construit modele incipiente 
de înţelegere a religiilor primitive, dezvoltîndu-se ca o ştiinţă holistică şi 
comparativă. Observarea atentă a realităţii etnografice, dar şi demersul comparativ 
şi epistemologic ce a urmat, au condus la o îndelungată chestionare asupra 
raporturilor dintre magie şi religie. Aproape că nu există şcoală antropologică care 
să nu fi fost sedusă de înţelegerea adecvată a acestui cuplu de constante ale 
spiritualităţii umane. Dialectica spectaculoasă, pentru un observator imparţial de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 302

astăzi, nu a fost însă suficientă pentru a se tranşa între teoria frazeriană, de pildă, a 
magiei care evoluează spre religie, şi cea de esenţă teologică, care susţinea apariţia 
magiei într-o epocă de pierdere a încrederii în religie. Pe scurt, s-a ajuns, printr-o 
speculaţie puristă, la a se considera magia ca derivînd dintr-un act de încredere 
totală în forţele omului de a comanda naturii, o încredere nemărginită în cuvînt, în 
capacitatea sa performativă, iar atitudinea religioasă este una respectuoasă, supusă, 
în faţa numinosului, în termenii lui Rudolf Otto. Ca o sinteză, religia ar fi „un apel 
la forţe mai mari”, cum spunea Malinowski, un admirator declarat al lui Frazer. 
Mergînd pe această linie, care încearcă să introducă ambele raportări ale omului la 
sacru într-o aceeaşi ecuaţie, am spune, ducînd mai departe o distincţie făcută de 
filosoful imaginarului, Jean-Jacques Wunenburger, că modul magic trimite la 
sacrul de transgresiune sau de exces, iar religia la sacrul de respect sau de 
profunzime (Wunenburger, 2000: 35). Această axiomă epistemologică provizorie 
este susţinută de o deschidere a viziunii studiilor biblice contemporane, dar şi de 
actualele încercări de a se oferi o definiţie sociologică a religiei. Un sociolog 
român, familiarizat cu textele magice, oferă relaţiei conceptuale invocate o 
interpretare asemănătoare: „Magia este un act îndrăzneţ, religia este un act de 
renunţare, abdicare, resemnare şi supunere.” (Herseni, 1976: 173).  

Clarificarea acestui context încă ambiguu poate fi realizată printr-o revenire la 
particularităţile retorice, lingvistice şi funcţionale ale relaţiei comunicative dintre 
Dumnezeu şi om, o revenire la evidenţa atît de bogată a textului şi a practicii 
semiotice care-l însoţea în ritualurile magice sau religioase, o acceptare a 
colaborării implicite dintre modelele retoricii religioase şi cele ale retoricii 
specifice fenomenului magiei tradiţionale. Un cercetător al magicului specific 
creştinătăţii timpurii face următoarea observaţie care are rolul de a sintetiza ceea ce 
nu s-a recunoscut şi ceea ce nu s-a dezambiguizat timp de un secol şi ceva de studii 
în domeniul magico-religiosului: „Totuşi, este dificil, dacă nu imposibil să fie 
stabilită o distincţie fenomenologică între incantaţiile magice şi rugăciunea 
religioasă sau între ritualul magic şi cel religios…”1 (Aune, 2006: 374). De 
asemenea, un exeget al formelor de rugăciune a încercat să identifice caracteristici 
expresive şi retorice care trec din inventarul consacrat al magiei în structura 
formală a religiosului: limbajul arhaic, litanii repetitive invocînd îngeri şi sfinţi, 
recursul la tehnici verbale speciale, cum ar fi plîngerea sau şoptirea. (Zaleski, 2006: 
40). Invocaţia originară în mediul religios are diverse forme, de la simpla adresare, 
laudă, tutuire, murmur, la strigăt şi pînă la plîngere, fiindu-i specifică o articulare 
ascendentă, sacadată. Se observă că toate aceste forme evocă un grad diferit de 
faticitate, iar măsurarea implicării strategiilor discursive în acest cadru nu se poate 
face decît prin analiza substratului mentalităţii arhaice.  

Din punct de vedere al retoricii clasice, invocatio Dei se aseamănă, prin prisma 
funcţionalităţii sale poetice, cu antica „invocaţie a Muzei”, devenind dintr-un ritual 
veritabil al punerii energiei creative sub protecţia divină, o simplă strategie retorică 
                              

1 În limba engleză, în original: „It is difficult if not impossibil to establish a phenomenological 
distinction between magical incantations and religious prayer or magical and religious ritual…” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 303

de captare a atenţiei publicului. Vasile Florescu observa că „transformarea aşa-
numitei captatio benevolentiae în invocatio Dei este încă un aspect al ruperii 
elocvenţei creştine de tradiţia antică şi al accentuării literaturizării ei în direcţia 
poetică” (Florescu, 1973: 110). În spiritul aceleiaşi pierderi a rostului magico-
religios al invocaţiei, Gheorghe Vrabie consideră că versurile care anticipează 
intriga baladei Corbea („Ochii la cer îndrepta, / la Dumnezeu se gîndea, / la 
Dumnezeu se uita, / Dumnezeu că se-ndura, / Dumnezeu l-nvrednicea…”) sînt doar 
un „clişeu” retoric (Vrabie, 1990: 137). 

O încercare valabilă de definire a invocaţiei am întîlnit-o la Gadamer, care 
înţelege importanţa teonimiei în cadrul respectivei structuri verbale. Hermeneutul 
german raportează direct invocaţia la numirea zeului de către om, căci aceasta 
„trimite, în mod vădit, dincolo de ceea ce ştim, şi face să devină vizibil ceea ce se 
sustrage propriilor noastre prehensiuni şi concepte” (Gadamer, 2000: 132). Acelaşi 
autor, analizînd într-un context reunit experienţa estetică şi cea religioasă, înţelege 
că folosirea religioasă a cuvîntului presupune o autoîmplinire a sensului şi o 
obligativitate reciprocă din partea celor doi participanţi la acest act de comunicare, 
rugăciunea fiind, alături de textul juridic şi cel poetic, un text „eminent” (care „stă 
scris”). Este important faptul că Gadamer simte prevalenţa Numelui asupra oricărui 
text epic sau liric ce ar însoţi această energie iniţială. E adevărat că mai tîrziu, 
invocaţia simplă s-a complicat, ajungîndu-se la complexe verbale de tipul „laudă” 
în debutul rugăciunii, apoi cererea sau plîngerea, şi promisiunea sau făgăduinţă în 
final, însă Gadamer nu face decît să urmeze o veche tradiţie hermeneutică şi 
filosofică, ce avansează echivalenţa între rectitudinea numelor divine şi adevărul 
rugăciunii, eficacitatea acesteia. Totuşi, aşa cum arată retorica antică, eufemismul 
era folosit de multe ori în debutul ceremoniilor religioase, conform dicteului bona 
verba fari, din teama de a nu supăra divinităţile cu nume care nu erau pe placul 
acestora (Du Marsais, 1981: 130).  

Origen identifică în Biblie două accepţii ale „invocării” (proseuchè): cea de 
’rugăciune’, în accepţie obişnuită, şi cea de ’făgăduinţă’ (Origen, 2006: 37). 
Modelul retoric al invocaţiei ca făgăduinţă apare în fluxul verbal ca o serie de 
propoziţii condiţionale, încheiată cu propoziţia principală care se referă la 
făgăduinţa propriu-zisă, iar acest contract verbal care se oficializează între fiinţa 
umană şi Dumnezeu este de factura schimbului-dar, după principiul „do ut des”, un 
tip arhaic de cerere implicită adresată divinităţii. În mentalitatea folclorică, se 
regăseşte acelaşi mod de invocare arhaic; într-o colindă din Banat, sacrificiul oferit 
unui străvechi zeu pastoral este configurat în baza sincretismului cu momentele-
cheie ale calendarului creştin: „Nu ne lăsa, Doamne-aici, / Că noi ţie ţi-om plăti: / 
La Ispas un bruj de caş, / La Crăciun un cojoc bun / Şi la Paşti un miel frumos.” 
(Colinda Colo-n jos, Doamne în jos) (Pop, 1998: 81). E. Benveniste credea că 
rugăciunea este ea însăşi o ofrandă, fiind asimilată, în religia vedică, cu suflul şi 
hrana, că ea acţionează prin formulele fixe ce însoţesc ritualurile şi pun omul în 
legătură cu divinitatea (Benveniste, 1969: 223). Darul, omagiul, lauda, imnul sînt, 
de fapt, altfel de forme ale invocaţiei ca raport absolut al omului cu sacrul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 304

Oricîtă divergenţă sau, mai bine zis, diversitate, s-ar mai putea provoca în acest 
domeniu conceptual, magia şi religia îşi împart un teritoriu ritualic şi poetic 
evidenţiat de majoritatea teoreticienilor, şi anume relaţia specială cu fiinţe 
supraumane care pot interveni şi atenua slăbiciunile, lipsurile, nemulţumirile fiinţei 
umane. Una dintre definiţiile religiei cel mai bine primite de către comunitatea 
specialiştilor în antropologia religiei, formulată de Melford Spiro, are în centru 
apelul la „fiinţe supranaturale consacrate din punct de vedere cultural” (Spiro, 
1966: 96). Din această perspectivă, invocaţia, care se integrează în structura 
deschisă a rugăciunii magice sau religioase, este un indice cultural şi un instrument 
retoric care oferă o cale de înţelegere atît a invocatorilor, a sentimentelor şi 
atitudinilor religioase care provoacă deschiderea cuvîntului către Altul (a 
religiozităţii individuale şi colective), cît şi a invocaţilor, a fiinţelor supranaturale 
care sînt aduse în realitatea credinciosului prin numire şi chemare, o hermeneutică 
a prezenţei destinatarului şi destinatorului.  

Religiozitatea populară, ca atitudine specifică a „religiei de aici”, adică a religiei 
domestice, pe care Jonhatan Z. Smith o situa în antiteză cu „religia de acolo”, 
elitistă şi instituţionalizată (Smith, 2003: 21) se manifestă pe canavaua mitologică a 
vîrstei de aur, din care omul are fericita amintire că Dumnezeu şi Sfîntul Petru 
umblau pe pămînt, cum spun atîtea legende populare româneşti. De aici şi 
supravieţuirea în textele folclorice a „arhetipului descinderii” (Ruxăndoiu, 2001: 
325), transfigurat pe planul relaţiei discursive în modelul retoric al apropierii şi 
familiarităţii faţă de interlocutor. În acest context, cognitiviştii din ştiinţa religiei ar 
spune că este vorba despre antropomorfizarea instanţelor divine, de unde şi 
limitarea omnipotenţei şi omniprezenţei zeilor (Barrett, 2002: 95-96). Memoria 
familiarităţii şi a întîlnirii, vocaţia asemănării în calităţi şi defecte se convertesc în 
ceea ce Paul Ricoeur numea „structură de apel” (Ricoeur, 1996: 13), fiind integrată 
în poetica biblică în categoria discursului imnic. Hermeneutul francez recunoaşte 
că „fenomenologia este condamnată să treacă prin furcile caudine ale unei 
hermeneutici textuale sau scripturare” (Ibidem, 17), fiindcă astăzi doar limbajul 
mai poate oferi mărturia acestei relaţionări speciale dintre om şi transcendent. Şi 
Ricoeur, precum alţi observatori ai fenomenologiei discursului religios, evocă 
această putere a Numelui în textul biblic, observă că există, pe de o parte, o 
ascundere a esenţei celui chemat (cu punctul central în Exodul 3, 14: „Eu sînt cel 
ce sînt”), generînd, pe de altă parte, „un policentrism al numirii lui Dumnezeu” 
(Ibidem, 34).  

  Pentru a putea descrie modelele retorice cu valenţe ritualice de profunzime 
care apar în descîntecele româneşti, vom împrumuta o grilă de lectură de la un 
fenomenolog al religiei, care are meritul de a fi analizat discursul metafizic dintr-o 
perspectivă pragmatică deosebit de coerentă. Jean-Luc Marion consideră că modul 
de adresare către divinitate poate fi încadrat într-una dintre următoarele categorii: 
„o împingere cît mai departe a catafazei” (rostirea tuturor numelor, atributelor, 
metaforelor posibile), „apofaza strictă” (denominări minimaliste, tautologice, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 305

deictice, onomatopeice) şi „calea eminenţei sau a discursului de laudă”, pe care o 
califică, în plus, ca o cale a dialogului (Marion, 2007: 167). De fapt, în acest ultim 
caz este vorba despre un dialog parţial susţinut de mecanismul perlocutor generat 
de unicul actant verbal. Strategiile perlocutorii ale acestui dialog parţial au apărut 
într-o istorie a sacrului, ale cărei urme pot fi descifrate în magia populară 
românească, cînd s-a trecut de la comunicare nemediată între divinitate şi om, din 
vechile religii babiloniene şi mesopotamiene, la ascunderea divinităţii, 
îndepărtarea, retragerea acesteia, care obligă fiinţa umană să recurgă la diversele 
strategii retorice. Popoarele primitive, care credeau într-un deus otiosus ce putea 
uita sau adormi, încercau prin forme specifice de apel să-i amintească de lumea 
umană, formulă care apare atît în vechile descîntece chaldeene către spiritele 
pămîntului sau apelor, cît şi în Plîngerile lui Ieremia: „Tu ştii, Doamne, adu-Ţi 
aminte şi mă cercetează!” (15:15). În descîntecele noastre, folcloristul Artur 
Gorovei a identificat aceeaşi structură: „De-o fi cuţitul şi junghiul de la Dumnezeu 
/ Dumnezeu să-şi aducă aminte / de leacul lui Ion / şi să-l aducă!” (Gorovei, 1931: 
26). Vechii hittiţi nu îndepărtau, ca posibilitate a apariţiei bolilor şi intervenţia în 
existenţa lor a spiritelor malefice, această uitare sau plecare a zeului benefic 
suprem, care nu doar era implorat să se întoarcă, ci i se trasau cărări spre casă, pe 
care se aşezau jertfe alimentare abundente şi era arsă tămîie spre a-i fi pe plac 
(Daniel, 1986: 122). 

Blestemarea directă a divinităţii, sau ameninţarea intermediarului divin, are tot 
finalitate pragmatică, însă rolul jucat de invocator este exclusiv magic, aici 
pierzîndu-se partea incipientă a respectului de inspiraţie religioasă; este cazul unei 
„vrăji la tăietor”, performată în ajunul Anului Nou: „Sfînt Vasile! M-aş ruga / Pe 
mine-a mă asculta / Iar de nu, te-oi cuvînta / Şi de rău te-oi blestema…” (Marian, 
1898: 138). Zeul sau agentul divin este tratat ca o divinitate mînioasă şi care, la 
rîndul ei blestemă umanitatea neascultătoare, aceasta fiind o constantă a 
religiozităţii medievale (Mazilu, 2000: 170-179). Putem spune că blestemul 
divinităţii este sacrul prin transgresiune în formă hiperbolică, însă, de fapt, acesta 
este o strategie persuasivă care are la bază aceeaşi dorinţă de a provoca 
manifestarea, după cum demonstrează şi prezenţa condiţionalei. 

De asemenea, considerăm foarte importantă analiza conţinutului semantic al 
timpurilor verbale în relaţie cu rostul magic al verbelor de instituire. Căci trebuie să 
ţinem cont de faptul că vorbirea incantatorie creează realitate, fiind, în spirit magic, 
ceea ce Aristotel numea o rostire enunţiativă, adeveribilă. În Despre interpretare, 
Stagiritul exclude din categoria logosului rugămintea, lăsînd-o în seama retoricii şi 
a poeticii (Aristotel, 1998: 12). Totuşi, modul magic se foloseşte şi de rostirea 
vocativă, imperativă, interogativă, dubitativă, şi mai ales de cea numită de stoici 
„aratică” (rugămintea). Am observat deja că toate aceste tipuri de rostiri, altele 
decît prezentul axiomatic, pot fi regăsite în textele magico-religioase. Nu este lipsit 
de importanţă că majoritatea comentatorilor tratatului lui Aristotel s-au oprit cu 
predilecţie asupra problemei vorbirii vocative, care oferă sens doar prin rostirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 306

numelui. Revenind la semantica timpurilor folosite de performerii magiei, W. 
Thalbitzer, un etnograf care a cercetat pe teren „rugăciunile magice” ale 
eschimoşilor, observa că aceştia utilizau foarte mult verbe la indicativ prezent, deşi 
sensul acestora era, de fapt, de optativ sau de imperativ, în incantaţii precum: 
„Spiritul malefic trece pe lîngă mine fără să mă bage în seamă” (Lévy-Bruhl, 2003: 
260). Conjunctivul este un alt mod care generează discursiv realitatea dorită, 
păstrînd expresivitatea dubitativului. 

Cercetarea magiei verbale româneşti, a descîntecelor, precum şi a altor 
reminiscenţe magice şi ritualice păstrate în întregul folclor românesc scoate în 
evidenţă existenţa unei invocaţii eterogene, magico-religioase, în care fiinţele 
supranaturale sînt chemate prin strategii retorice diverse, de la respectul apofatic la 
ameninţarea catafatică. Sincretismul religios se face prezent şi în eterogenitatea 
galeriei destinatarilor, invocatorul popular cere echilibrul vital de la „puterile 
misterioase”, aşa cum observa Moses Gaster într-o conferinţă londoneză, pe la 
sfîrşitul secolului al XIX-lea (Gaster, 1883: 401-403), nume conservate de-a lungul 
existenţei milenare a civilizaţiei noastre folclorice, deşi neînţelese, copiate şi 
reluate pentru virtuţile lor intrinseci, asigurate prin tradiţie. Este un inventar 
impresionant, de la puterile vechilor religii ctoniene (demonstrată şi prin prevalenţa 
zeităţii feminine în descîntece) sau solare, şi pînă la prezenţa majoritară a 
divinităţilor creştine. După cum se ştie, în literatura ebraică precreştină, 
Tetragrammatonul, numele secret al lui Dumnezeu, este cel care, prin numire sau 
scriere, este numele taumaturgic, integrîndu-se în ceea ce Marion caracteriza ca 
fiind saturarea catafatică a discursului invocator. Problema talismanelor în cultura 
românească este foarte interesantă şi este legată, într-adevăr, de această credinţă în 
stăpînirea ipostazelor teonimice prin simpla invocare a Numelui, dar şi importanţa 
formulelor eufemistice. Valenţa  augurală a numelui lui Dumnezeu este subliniată 
şi în teologia ortodoxă: „Prin invocare, numele se rosteşte ca o binecuvîntare şi e 
pus ca pecete dumnezeiască pe fiecare fiinţă sau lucru”, spune Paul Evdokimov, un 
exeget al rugăciunii ortodoxe (Evdokimov,  1996: 33). 

În descîntecele româneşti dă de gîndit, din acestă perspectivă, a sincretismului 
magico-religios, formula retorică prezentă într-o măsură covîrşitoare în finalul 
descîntecelor: „Leacu di la Dumnezeu / Cu cuvîntu meu.” (din Botoş-Suceava) 
(Ciubotaru, 2005: 303),  sau „Discînticu di la mini / Leacu-i di la Iisus Hristos / Şî 
di la Maica Precista.” (din Bălţaţi-Iaşi) (Ibidem, 304) sau „Leac, amin / Vorbili 
mele să fie dăplin / Şi lui Dumnezeu mă-nchin” (din judeţul Vîlcea) (Rădulescu-
Codin, 1986: 558). Din prisma religiozităţii populare, aceste formule evidenţiază 
interacţiunea la nivelul discursului între capacitatea magică, performativă a 
cuvîntului uman şi speranţa general-umană în intervenţia divinităţilor creştine. Ca 
structură retorică, apelul verbal al descîntătorului la forţa sacrului nu este o 
invocaţie propriu-zisă, ci una indirectă, marcată de o anumită viziune a fiinţei 
arhaice în raporturile sale cu divinitatea. Situată între valenţele sacrului de respect 
şi cele ale sacrului de transgresiune, modelul invocativ discutat rezultă în urma 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 307

combinării încrederii în indicativul „tare”, cu sens de optativ sau imperativ, şi forţa 
rostirii Numelui. În termenii lui Marion, avem aici o combinaţie între modelul 
catafatic, al îndrăznelii de a invoca numele puternic al divinităţii creştine, cu 
modelul laudei, marcat de speranţa de a determina un destinatar nevăzut să se 
manifeste. O fază intermediară, de la invocaţia directă la cea indirectă este o 
structură hibridă, aparent stranie din punct de vedere lingvistic, pe care am întîlnit-
o într-un corpus de descîntece culese din judeţul Sălaj: „ Io, Doamne, i-am 
descîntat / Tu, Doamne, dîn cer / Leacu să-i fie dat!” (Burghele, 1999: 114). Se 
observă că în primele două versuri ale fragmentului se menţine invocaţia directă, 
iar în ultimul se trece la modelul indirect. 

Se consideră în istoria religiilor, dar şi în etnologia riturilor magice, că rostirea 
nesfîrşită şi melodizată a numelui sau a numelor divine, mai mult sau mai puţin 
ascunse sau revelate, ar fi o formă originară a rugăciunii, rimtul vibratoriu, 
melopeea, mantra sau acele voces magicae cum le numeau latinii, ritmul 
culminează în dezavantajul sensului şi a limbajului articulat. Cercetătorii culturilor 
antice vorbesc despre o varietate impresonantă a acestor mijloace ritmice de 
invocare a zeilor: incantaţii imploratoare, alături de cîntece mistice (Bremmer, 
2002: 9). Această eficienţă simbolică a ritmicii invocative este probată şi în 
descîntecele româneşti prin plasarea la începutul ritualului verbal a termenului 
religios consacrat „Amin”, repetat din raţiuni magice şi ritmice, şi nu religioase. 
„Aminul” exclusiv magic este de multe ori urmat de o invocaţie a unor nume sacre, 
care şi-au pierdut cu totul sensul pentru invocator, alese pentru că au rimat cu 
„amin-ul” din rugăciune. Astfel, „Cosmadamin” devine o formulă magică ce a fost 
creată din amalgamarea numelor sfinţilor anarghiri Cosma şi Damian.            

În semiotica discursului religios, s-a încercat o tipologizare a actului verbal care 
este rugăciunea (ex. rugăciunea verbală şi rugăciunea mentală, colectivă şi 
individuală). Opinia sociologiei religiilor este că există, totuşi, o paradigmă 
evolutivă a rugăciunii: rugăciunea gestuală (gestul invocator), precede rugăciunea 
verbală (un ritual complex verbal-gestual), ajungîndu-se la forma esenţializată, 
maxim spiritualizată a rugăciunii mentale, individuale. Anterioritatea gestului faţă 
de cuvînt, în cadrul relaţiei comunicative dintre pămînt şi cer, este evidentă şi în 
folclorul românesc, în texte care mărturisesc urmele unei religii solare: „La poartă 
la Ţăligrad / Şade-un voinic supărat / Şi cu faţa cătră Lună / Şi rugînd măicuţă bună 
/ Şi cu dosul către stele / Şi rugînd maica cu jele…” (balada Cununia fraţilor, din 
judeţul Hunedoara) (Taloş, 2004: 393). Avem aici o rugăminte a feciorului către 
mamă, într-un context laic, dar care păstrează datele ritualului solar şi esenţa 
gestului în rugăciune. Un alt exemplu este o invocaţie către Soare dintr-o colindă 
maramureşeană, în care „boierii” sînt întrebaţi de unde au „căpătat” darurile 
augurale din pomul „înrămurat”: „Noi le-am căpătat / De la sfîntul Soare / Cu mare 
rugare, / În coate şi-ngenunche, / Cu rugăciuni multe.” (Pop, 1998: 79). Dar o 
prevalenţă a gestului invocator care precede invocaţie verbală apare şi în textele 
biblice: „Întins-am către Tine mîinile mele…” (Psalmul 142, 6) sau „Către Tine, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 308

cel ce locuieşti în cer, am ridicat ochii mei…” (Psalmul 122, 1), sugerîndu-se 
importanţa acordată, în general, în textele religioase descrierii gestului. 

Justificarea ritualităţii rugăciunii a fost făcută parţial, dar definitoriu de un mare 
sociolog francez, component al şcolii lui Emile Durkheim, Marcel Mauss. 
Interesant este faptul că acesta este un important cercetător al fenomenului magiei 
tradiţionale. Se pare că teza sa de doctorat, începută la debutul carierei sale, nu a 
putut fi niciodată terminată, dar nevoia intensă de a înţelege acest fenomen religios 
l-a condus pe savantul francez de la sociologie şi etnologie la ştiinţele limbajului şi 
filologia comparată, la sanscritologie şi sinologie. Chiar dacă cercetarea rugăciunii, 
începută în 1909, nu va fi niciodată încheiată, resursele ştiinţifice cîştigate de 
Mauss în lungul şi întortocheatul itinerariu pornit în căutarea gramaticii de 
profunzime a discursului invocator va da naştere la studii paralele, de mare valoare 
pentru etnologia contemporană (despre magie, despre dar şi sacrificiu, despre mana 
ş.a.). Dacă unchiul său, sociologul Emile Durkheim îi trimitea pe sociologi, şi mai 
ales pe ei, să determine esenţa socială, pe care el o vedea caracteristica definitorie a 
rugăciunii, sociologia fiind mai în măsură decît teologia în acest domeniu, Mauss 
va înţelege să facă risipă epistemologică, spre a pătrunde pe teritoriul complex al 
acestui obiect de studiu. Experienţa etnologului francez rămîne un exemplu grăitor 
pentru demonstrarea dificultăţii acestei abordări interdisciplinare, însă este şi un 
imbold pentru o înţelegere mai cuprinzătoare a fenomenului spiritualităţii arhaice. 

În concluzie, invocaţia magico-religioasă, prezentă în descîntecele româneşti, 
îmbină conştiinţa arhaică orientală, încrezătoare în mutaţia ontologică a lumii prin 
rostire, în ponderabilitatea magică a dabar-ului veterotestamentar (cuvîntul-lucru), 
şi raţionalitatea grecilor antici, cei care ştiau să se folosească de eficacitatea 
retorico-pragmatică a logosului (cuvîntul-gînd). Descîntătorul şi fiinţa rugătoare, 
magicianul şi retorul se întîlnesc astfel în misterioasa configuraţie a lui Homo 
religiosus. 

 
Bibliografie 
 
Aristotel, 1998, Despre interpretare. Traducere, cuvînt înainte, note şi comentariu de 

Constantin Noica, Editura Humanitas, Bucureşti 
Aune, David Edward, 2006, Apocalypticism, Profecy and Magic in Early Christianity. 

Published by Mohr Siebeck, Tübingen 
Barrett, Justin L., 2002, Dumb Gods, Petitionary Prayer and Cognitive Science of Religion, 

în Current Approaches in the Cognitive Science of Religion. Edited by Ilkka Pyysiainen 
and Veikko Anttonen, Continuum International Publishing Group 

Bremmer, Jan N., Veenstra Jan R. (ed.), 2002, The Metamorphosis of Magic from Late 
Antiquity to the Early Modern Period, Peeters, Leuven-Paris-Dubley M.A. 

Benveniste, Emile, 1969, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, vol. I, Les 
Editions de Minuit, Paris 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 309

Burghele, Camelia, 1999, Descîntece populare terapeutice din judeţul Sălaj. Editat de 
Centrul de Conservare şi Valorificare a Tradiţiei şi Creaţiei Populare Sălaj, Zalău 

Ciubotaru, Silvia, 2005, Folclor medical din Moldova. Antologie şi corpus de texte, Editura 
Universităţii „Al. I. Cuza”, Iaşi 

Daniel, Constantin, 1986, Studiu introductiv la Gîndirea hittită în texte. Traducere, note 
introductive şi note de Athanase Negoiţă, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti 

Du Marsais, Cesar-Chesneau, 1981, Despre tropi sau despre diferitele sensuri în care poate 
fi luat un acelaşi cuvînt într-o cuvînt într-o aceeaşi limbă. Traducere de Maria Carpov, 
Editura Univers, Bucureşti 

Evdokimov, Paul, 1996, Rugăciunea în Biserica de Răsărit. Traducere de Carmen Bolocan. 
Prefaţă de Olivier Clement, Editura Polirom, Iaşi 

Florescu, Vasile, 1973, Retorica şi neoretorica. Geneză; evoluţie; perspective, Editura 
Academiei, Bucureşti 

Gadamer, Hans-Georg, 2000, Actualitatea frumosului. Traducere de Val Panaitescu, 
Editura Polirom, Iaşi 

Gaster, Moses, 1883, Literatura populară română, Editura Haiman, Bucureşti 
Gorovei, Artur, 1931, Descîntecele românilor. Studiu de Folklor, Bucureşti 
Herseni, Traian, 1976, Literatură şi civilizaţie. Încercare de antropologie literară, Editura 

Univers, Bucureşti 
Kunin, D. Seth, 2003, Religion: The Modern Theories, Edinburgh University Press 
Lévy-Bruhl, Lucién, 2003, Experienţa mistică şi simbolurile la primitivi. Traducere de 

Raluca Lupu-Oneţ, Editura Dacia, Cluj-Napoca 
Marian, Simeon Florea, 1898, Sărbătorile la români. Studiu etnografic, vol. I, Bucureşti 
Marion, Jean-Luc, 2007, Ceea ce nu se spune – apofaza discursului iubitor, în Vizibilul şi 

revelatul. Teologie metafizică şi fenomenologie. Traducere de Maria-Cornelia Ică jr., 
Editura Deisis, Sibiu 

Mazilu, Dan Horia, 2001, O istorie a blestemului, Editura Polirom, Iaşi 
Origen, 2006, Despre rugăciune. Traducere de Mihai Vladimirescu. Cuvînt înainte şi note 

de Radu Duma, Editura Herald, Bucureşti 
Pop, Dumitru, 1998, Folclor românesc din Crişana şi Banat, de la începutul secolului al 

XX-lea. Ediţie îngrijită, cuvînt înainte şi introducere de …. Postfaţă de Georgeta 
Corniţă, Editura Umbria, Baia-Mare 

Rădulescu-Codin, C., 1986, Literatură populară I. Cîntece şi descîntece ale poporului. Cu 
50 de arii populare. Ediţie critică de Ioan Şerb şi Florica Şerb. Studiu introductiv de Dan 
Simionescu, Bucureşti, Editura Minerva 

Ricoeur, Paul, Experienţă şi limbaj în discursul religios, în vol. Fenomenologie şi teologie. 
Traducere de Nicolae Ionel. Postfaţă de Ştefan Afloroaiei, Editura Polirom, Iaşi 

Ruxăndoiu, Pavel, 2001, Folclorul literar – în contextul culturii populare româneşti, 
Editura “Grai şi Suflet – Cultura Naţională”, Bucureşti 

Smith, Johnatan, Z., 2003, Here, There and Anywhere, în Prayer, Magic, and the Stars in 
the Ancient and Late Antique World. Edited by Scott Noegel, Joel Walker, and Brannon 
Wheeler, Pennsylvania State University Press 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 310

Spiro, Melford E., 1966, Religion: Problems of Definition and Explanation, în Michael 
Banton (ed.), Anthropological Approaches to the Study of Religion, Tavistock, London 

Taloş, Ion, 2004, Cununia Fraţilor şi Nunta Soarelui: incestul zădărnicit în folclorul 
românesc şi universal, Editura Enciclopedică, Bucureşti 

Vrabie, Gheorghe, 1990, Din estetica poeziei populare româneşti. Analize stilistice şi 
literare, Editura Albatros, Bucureşti 

Wunenburger, Jean-Jacques, 2000, Sacrul. Traducere, note şi studiu introductiv de Mihaela 
Căluţ. Postfaţă de Aurel Codoban, Editura Dacia, Cluj-Napoca 

Zaleski, Philip, Carol, Zaleski, 2006, Prayer: A History, Houghton Mifflin Harcourt, 
Boston 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)
BDD-A28 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

