Modele retorice ale invocatiei
in contextul religiozitatii populare

TIoana REPCIUC

Ayant comme point de départ la spécificité rhétorique et stylistique de
l’invocation, sa maniére de se manifester dans le cadre des textes folkloriques
roumaines — prieres, chansons lyriques -, on se propose d’établir quelques
éléments constants de ce rituel verbal, étudié dans le méme temps par [’ethnologie,
par la poétique et par [’histoire des religions. Pour mettre en évidence les
particularités de la religiosité populaire, il faut faire appel a la pragmatique du
discours religieux, dans le cadre d’une herméneutique ouverte et comparée des
structures d’appel, des noms de Dieu et des énoncés performatives intégrés au
rituel de l'invocation. Pour conclure, on va montrer que l’invocation est une
structure élémentaire de la relation établie entre [’homme et le sacre, appartenant
a une culture qui comprend a la fois le rituel magique et le cérémonial religieux.

In actualul cadru epistemologic, putem aborda invocatia (in sens restrins,
chemarea zeului de citre om) fie din perspectiva fenomenologiei religiei, caci
rugiciunea a fost consideratd experienta religioasa prin excelentd, ,religia 1n act”
(William James), fie Intr-un context paradigmatic si istoric al formulelor retorice
specifice diverselor religii, comparind tipurile de comunicare dintre om si
divinitate. Un al treilea mod de abordare ar fi cel socio-antropologic, perspectiva pe
care o consideram cea mai potrivitd relevarii aspectului concret al diversitatii
formale si a substratului ritualic al invocatiei.

Spre deosebire de fenomenologia religiei, care alatura fragmentele structurilor
religioase 1n afara unui context determinat, antropologia religiilor este foarte mult
bazatd pe datele etnografice (Kunin, 2003: 150), pe care specialistii s-au cantonat
pind la incapacitatea de a construi modele teoretice, care sd sintetizeze informatiile
de teren. Inca de la inceputurile sale, antropologia si-a construit modele incipiente
de intelegere a religiilor primitive, dezvoltindu-se ca o stiintd holistica si
comparativd. Observarea atenta a realittii etnografice, dar si demersul comparativ
si epistemologic ce a urmat, au condus la o indelungatd chestionare asupra
raporturilor dintre magie si religie. Aproape cd nu exista scoald antropologica care
sd nu fi fost sedusd de intelegerea adecvata a acestui cuplu de constante ale
spiritualitatii umane. Dialectica spectaculoasd, pentru un observator impartial de

301

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



astazi, nu a fost insa suficienta pentru a se transa intre teoria frazeriand, de pilda, a
magiei care evolueaza spre religie, si cea de esentd teologica, care sustinea aparitia
magiei intr-o epoca de pierdere a increderii in religie. Pe scurt, s-a ajuns, printr-o
speculatie purista, la a se considera magia ca derivind dintr-un act de incredere
totala in fortele omului de a comanda naturii, o Incredere nemarginita in cuvint, in
capacitatea sa performativa, iar atitudinea religioasa este una respectuoasa, supusa,
in fata numinosului, in termenii lui Rudolf Otto. Ca o sinteza, religia ar fi ,,un apel
la forte mai mari”, cum spunea Malinowski, un admirator declarat al lui Frazer.
Mergind pe aceasta linie, care incearca sa introducd ambele raportari ale omului la
sacru intr-o aceeasi ecuatie, am spune, ducind mai departe o distinctie facutd de
filosoful imaginarului, Jean-Jacques Wunenburger, cd modul magic trimite la
sacrul de transgresiune sau de exces, iar religia la sacrul de respect sau de
profunzime (Wunenburger, 2000: 35). Aceastd axioma epistemologica provizorie
este sustinutd de o deschidere a viziunii studiilor biblice contemporane, dar si de
actualele incercari de a se oferi o definitie sociologica a religiei. Un sociolog
roman, familiarizat cu textele magice, oferd relatiei conceptuale invocate o
interpretare asemanatoare: ,,Magia este un act indraznet, religia este un act de
renuntare, abdicare, resemnare si supunere.” (Herseni, 1976: 173).

Clarificarea acestui context Incd ambiguu poate fi realizatd printr-o revenire la
particularitatile retorice, lingvistice si functionale ale relatiei comunicative dintre
Dumnezeu si om, o revenire la evidenta atit de bogatd a textului si a practicii
semiotice care-l insotea In ritualurile magice sau religioase, o acceptare a
colabordrii implicite dintre modelele retoricii religioase si cele ale retoricii
specifice fenomenului magiei traditionale. Un cercetator al magicului specific
crestinatatii timpurii face urmatoarea observatie care are rolul de a sintetiza ceea ce
nu s-a recunoscut i ceea ce nu s-a dezambiguizat timp de un secol si ceva de studii
in domeniul magico-religiosului: ,,Totusi, este dificil, dacd nu imposibil sa fie
stabilitd o distinctie fenomenologica intre incantatiile magice §i rugiciunea
religioasd sau intre ritualul magic si cel religios...”" (Aune, 2006: 374). De
asemenea, un exeget al formelor de rugaciune a incercat sa identifice caracteristici
expresive si retorice care trec din inventarul consacrat al magiei in structura
formalad a religiosului: limbajul arhaic, litanii repetitive invocind ingeri si sfinti,
recursul la tehnici verbale speciale, cum ar fi plingerea sau soptirea. (Zaleski, 2006:
40). Invocatia originara in mediul religios are diverse forme, de la simpla adresare,
laudd, tutuire, murmur, la strigat si pina la plingere, fiindu-i specifica o articulare
ascendentd, sacadatd. Se observa ca toate aceste forme evoca un grad diferit de
faticitate, iar méasurarea implicarii strategiilor discursive in acest cadru nu se poate
face decit prin analiza substratului mentalitatii arhaice.

Din punct de vedere al retoricii clasice, invocatio Dei se aseamana, prin prisma
functionalitatii sale poetice, cu antica ,,invocatie a Muzei”, devenind dintr-un ritual
veritabil al punerii energiei creative sub protectia divind, o simpla strategie retorica

"'In limba engleza, in original: It is difficult if not impossibil to establish a phenomenological
distinction between magical incantations and religious prayer or magical and religious ritual...”

302

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



de captare a atentiei publicului. Vasile Florescu observa ca ,transformarea asa-
numitei captatio benevolentiae in invocatio Dei este incd un aspect al ruperii
elocventei crestine de traditia antica si al accentudrii literaturizarii ei in directia
poetica” (Florescu, 1973: 110). in spiritul aceleiasi pierderi a rostului magico-
religios al invocatiei, Gheorghe Vrabie considera ca versurile care anticipeaza
intriga baladei Corbea (,,Ochii la cer indrepta, / la Dumnezeu se gindea, / la
Dumnezeu se uita, / Dumnezeu ca se-ndura, / Dumnezeu I-nvrednicea...”) sint doar
un ,,cliseu” retoric (Vrabie, 1990: 137).

O incercare valabild de definire a invocatiei am intilnit-o la Gadamer, care
intelege importanta teonimiei in cadrul respectivei structuri verbale. Hermeneutul
german raporteaza direct invocatia la numirea zeului de cdtre om, céci aceasta
»trimite, in mod vadit, dincolo de ceea ce stim, si face sa devina vizibil ceea ce se
sustrage propriilor noastre prehensiuni si concepte” (Gadamer, 2000: 132). Acelasi
autor, analizind intr-un context reunit experienta estetica si cea religioasa, intelege
ca folosirea religioasad a cuvintului presupune o autoimplinire a sensului si o
obligativitate reciprocd din partea celor doi participanti la acest act de comunicare,
rugdciunea fiind, aldturi de textul juridic si cel poetic, un text ,,eminent” (care ,,sta
scris”). Este important faptul cd Gadamer simte prevalenta Numelui asupra oricérui
text epic sau liric ce ar nsoti aceastd energie initiala. E adevarat cd mai tirziu,
invocatia simpld s-a complicat, ajungindu-se la complexe verbale de tipul ,,lauda”
in debutul rugdciunii, apoi cererea sau plingerea, si promisiunea sau fagaduinta in
final, insda Gadamer nu face decit sd urmeze o veche traditie hermeneutica si
filosofica, ce avanseazd echivalenta intre rectitudinea numelor divine si adevérul
rugiciunii, eficacitatea acesteia. Totusi, asa cum arata retorica antica, eufemismul
era folosit de multe ori in debutul ceremoniilor religioase, conform dicteului bona
verba fari, din teama de a nu supara divinitatile cu nume care nu erau pe placul
acestora (Du Marsais, 1981: 130).

Origen identificd in Biblie doua acceptii ale ,,invocarii” (proseuche): cea de
‘rugdciune’, In acceptie obisnuitd, si cea de ’fagaduintd’ (Origen, 2006: 37).
Modelul retoric al invocatiei ca fagaduintd apare in fluxul verbal ca o serie de
propozitii conditionale, Incheiatd cu propozitia principald care se refera la
fagaduinta propriu-zisa, iar acest contract verbal care se oficializeaza intre fiinta
umana si Dumnezeu este de factura schimbului-dar, dupa principiul ,,do ut des”, un
tip arhaic de cerere implicitd adresatd divinitatii. In mentalitatea folclorica, se
regaseste acelasi mod de invocare arhaic; intr-o colindd din Banat, sacrificiul oferit
unui stravechi zeu pastoral este configurat In baza sincretismului cu momentele-
cheie ale calendarului crestin: ,,Nu ne lasa, Doamne-aici, / Ca noi tie ti-om plati: /
La Ispas un bruj de cas, / La Craciun un cojoc bun / $i la Pasti un miel frumos.”
(Colinda Colo-n jos, Doamne in jos) (Pop, 1998: 81). E. Benveniste credea ca
rugiciunea este ea insasi o ofranda, fiind asimilata, in religia vedica, cu suflul si
hrana, cd ea actioneaza prin formulele fixe ce insotesc ritualurile si pun omul in
legaturd cu divinitatea (Benveniste, 1969: 223). Darul, omagiul, lauda, imnul sint,
de fapt, altfel de forme ale invocatiei ca raport absolut al omului cu sacrul.

303

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



Oricita divergenta sau, mai bine zis, diversitate, s-ar mai putea provoca in acest
domeniu conceptual, magia si religia si Tmpart un teritoriu ritualic §i poetic
evidentiat de majoritatea teoreticienilor, si anume relatia speciala cu fiinte
supraumane care pot interveni si atenua slabiciunile, lipsurile, nemultumirile fiintei
umane. Una dintre definitiile religiei cel mai bine primite de catre comunitatea
specialistilor in antropologia religiei, formulatd de Melford Spiro, are in centru
apelul la ,fiinte supranaturale consacrate din punct de vedere cultural” (Spiro,
1966: 96). Din aceastd perspectivd, invocatia, care se integreaza in structura
deschisa a rugdciunii magice sau religioase, este un indice cultural i un instrument
retoric care oferda o cale de intelegere atit a invocatorilor, a sentimentelor si
atitudinilor religioase care provoaca deschiderea cuvintului catre Altul (a
religiozitatii individuale si colective), cit i a invocatilor, a fiintelor supranaturale
care sint aduse in realitatea credinciosului prin numire §i chemare, o hermeneutica
a prezentei destinatarului si destinatorului.

Religiozitatea populara, ca atitudine specifica a ,religiei de aici”, adica a religiei
domestice, pe care Jonhatan Z. Smith o situa in antiteza cu ,religia de acolo”,
elitista si institutionalizata (Smith, 2003: 21) se manifestd pe canavaua mitologica a
virstei de aur, din care omul are fericita amintire cd Dumnezeu si Sfintul Petru
umblau pe pamint, cum spun atitea legende populare romanesti. De aici si
supravietuirea 1n textele folclorice a ,,arhetipului descinderii” (Ruxandoiu, 2001:
325), transfigurat pe planul relatiei discursive in modelul retoric al apropierii si
familiaritatii fata de interlocutor. In acest context, cognitivistii din stiinta religiei ar
spune cd este vorba despre antropomorfizarea instantelor divine, de unde si
limitarea omnipotentei si omniprezentei zeilor (Barrett, 2002: 95-96). Memoria
familiaritatii si a intilnirii, vocatia asemanarii In calitati si defecte se convertesc in
ceea ce Paul Ricoeur numea ,,structura de apel” (Ricoeur, 1996: 13), fiind integrata
in poetica biblicd in categoria discursului imnic. Hermeneutul francez recunoaste
ca ,fenomenologia este condamnatd sd treacd prin furcile caudine ale unei
hermeneutici textuale sau scripturare” (Ibidem, 17), fiindca astdzi doar limbajul
mai poate oferi marturia acestei relationari speciale dintre om si transcendent. Si
Ricoeur, precum alti observatori ai fenomenologiei discursului religios, evoca
aceastd putere a Numelui 1n textul biblic, observa ca existd, pe de o parte, o
ascundere a esentei celui chemat (cu punctul central in Exodul 3, 14: ,,Eu sint cel
ce sint”), generind, pe de altd parte, ,,un policentrism al numirii [ui Dumnezeu”
(Ibidem, 34).

Pentru a putea descrie modelele retorice cu valente ritualice de profunzime
care apar in descintecele romanesti, vom Tmprumuta o grila de lecturd de la un
fenomenolog al religiei, care are meritul de a fi analizat discursul metafizic dintr-o
perspectiva pragmatica deosebit de coerentd. Jean-Luc Marion considera ca modul
de adresare catre divinitate poate fi incadrat Intr-una dintre urmatoarele categorii:
,0 impingere cit mai departe a catafazei” (rostirea tuturor numelor, atributelor,
metaforelor posibile), ,,apofaza strictd” (denominari minimaliste, tautologice,

304

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



=9

deictice, onomatopeice) si ,,calea eminentei sau a discursului de lauda”, pe care o
califica, in plus, ca o cale a dialogului (Marion, 2007: 167). De fapt, in acest ultim
caz este vorba despre un dialog partial sustinut de mecanismul perlocutor generat
de unicul actant verbal. Strategiile perlocutorii ale acestui dialog partial au aparut
intr-o istorie a sacrului, ale carei urme pot fi descifrate in magia populara
romaneasca, cind s-a trecut de la comunicare nemediatd intre divinitate si om, din
vechile religii babiloniene si mesopotamiene, la ascunderea divinitatii,
indepartarea, retragerea acesteia, care obligd fiinta umana sa recurga la diversele
strategii retorice. Popoarele primitive, care credeau intr-un deus otiosus ce putea
uita sau adormi, Incercau prin forme specifice de apel sd-i aminteascd de lumea
umand, formula care apare atit in vechile descintece chaldeene catre spiritele
pamintului sau apelor, cit si in Plingerile lui leremia: ,,Tu stii, Doamne, adu-Ti
aminte si ma cerceteaza!” (15:15). In descintecele noastre, folcloristul Artur
Gorovei a identificat aceeasi structura: ,,De-o fi cutitul si junghiul de la Dumnezeu
/ Dumnezeu sa-si aducd aminte / de leacul lui Ion / si sa-1 aduca!” (Gorovei, 1931:
26). Vechii hittiti nu indepartau, ca posibilitate a aparitiei bolilor si interventia in
existenta lor a spiritelor malefice, aceasta uitare sau plecare a zeului benefic
suprem, care nu doar era implorat sd se intoarca, ci i se trasau cardri spre casa, pe
care se asezau jertfe alimentare abundente si era arsa tamfie spre a-i fi pe plac
(Daniel, 1986: 122).

Blestemarea directa a divinitatii, sau amenintarea intermediarului divin, are tot
finalitate pragmatica, Insd rolul jucat de invocator este exclusiv magic, aici
pierzindu-se partea incipientd a respectului de inspiratie religioasa; este cazul unei
,vraji la tdietor”, performata in ajunul Anului Nou: ,,Sfint Vasile! M-as ruga / Pe
mine-a ma asculta / Iar de nu, te-oi cuvinta / Si de rau te-oi blestema...” (Marian,
1898: 138). Zeul sau agentul divin este tratat ca o divinitate minioasa si care, la
rindul ei blestemd umanitatea neascultitoare, aceasta fiind o constanti a
religiozitatii medievale (Mazilu, 2000: 170-179). Putem spune ca blestemul
divinitatii este sacrul prin transgresiune in forma hiperbolica, insa, de fapt, acesta
este o strategie persuasivd care are la baza aceeasi dorintda de a provoca
manifestarea, dupd cum demonstreaza si prezenta conditionalei.

De asemenea, consideram foarte importantd analiza continutului semantic al
timpurilor verbale in relatie cu rostul magic al verbelor de instituire. Caci trebuie sa
tinem cont de faptul ca vorbirea incantatorie creeaza realitate, fiind, in spirit magic,
ceea ce Aristotel numea o rostire enuntiativd, adeveribila. in Despre interpretare,
Stagiritul exclude din categoria logosului rugdmintea, lasind-o in seama retoricii si
a poeticii (Aristotel, 1998: 12). Totusi, modul magic se foloseste si de rostirea
vocativa, imperativa, interogativa, dubitativa, si mai ales de cea numitd de stoici
»araticd” (rugamintea). Am observat deja cd toate aceste tipuri de rostiri, altele
decit prezentul axiomatic, pot fi regasite in textele magico-religioase. Nu este lipsit
de importantd ca majoritatea comentatorilor tratatului Iui Aristotel s-au oprit cu
predilectie asupra problemei vorbirii vocative, care ofera sens doar prin rostirea

305

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



numelui. Revenind la semantica timpurilor folosite de performerii magiei, W.
Thalbitzer, un etnograf care a cercetat pe teren ,rugdciunile magice” ale
eschimosilor, observa ci acestia utilizau foarte mult verbe la indicativ prezent, desi
sensul acestora era, de fapt, de optativ sau de imperativ, in incantatii precum:
»Spiritul malefic trece pe lingd mine fard sa ma bage in seama” (Lévy-Bruhl, 2003:
260). Conjunctivul este un alt mod care genereaza discursiv realitatea dorita,
pastrind expresivitatea dubitativului.

Cercetarea magiei verbale romanesti, a descintecelor, precum si a altor
reminiscente magice si ritualice pastrate in Intregul folclor romanesc scoate in
evidentd existenta unei invocatii eterogene, magico-religioase, in care fiintele
supranaturale sint chemate prin strategii retorice diverse, de la respectul apofatic la
amenintarea catafatica. Sincretismul religios se face prezent si in eterogenitatea
galeriei destinatarilor, invocatorul popular cere echilibrul vital de la ,puterile
misterioase”, asa cum observa Moses Gaster intr-o conferintd londoneza, pe la
sfirsitul secolului al XIX-lea (Gaster, 1883: 401-403), nume conservate de-a lungul
existentei milenare a civilizatiei noastre folclorice, desi neintelese, copiate si
reluate pentru virtutile lor intrinseci, asigurate prin traditie. Este un inventar
impresionant, de la puterile vechilor religii ctoniene (demonstrata si prin prevalenta
zeitatii feminine in descintece) sau solare, si pina la prezenta majoritara a
divinitatilor crestine. Dupa cum se stie, in literatura ebraicd precrestina,
Tetragrammatonul, numele secret al lui Dumnezeu, este cel care, prin numire sau
scriere, este numele taumaturgic, integrindu-se in ceea ce Marion caracteriza ca
fiind saturarea catafatica a discursului invocator. Problema talismanelor in cultura
romaneasca este foarte interesanta si este legata, intr-adevar, de aceasta credinta in
stapinirea ipostazelor teonimice prin simpla invocare a Numelui, dar si importanta
formulelor eufemistice. Valenta augurald a numelui lui Dumnezeu este subliniata
si in teologia ortodoxa: ,,Prin invocare, numele se rosteste ca o binecuvintare si e
pus ca pecete dumnezeiasca pe fiecare fiinta sau lucru”, spune Paul Evdokimov, un
exeget al rugaciunii ortodoxe (Evdokimov, 1996: 33).

In descintecele roménesti di de gindit, din acestd perspectiva, a sincretismului
magico-religios, formula retoricd prezentd Intr-o masurd covirsitoare in finalul
descintecelor: ,,Leacu di la Dumnezeu / Cu cuvintu meu.” (din Botos-Suceava)
(Ciubotaru, 2005: 303), sau ,,Discinticu di la mini / Leacu-i di la lisus Hristos / Si
di la Maica Precista.” (din Baltati-lasi) (Ibidem, 304) sau ,,Leac, amin / Vorbili
mele sa fie daplin / Si lui Dumnezeu ma-nchin” (din judetul Vilcea) (Radulescu-
Codin, 1986: 558). Din prisma religiozitatii populare, aceste formule evidentiaza
interactiunea la nivelul discursului intre capacitatea magicd, performativd a
cuvintului uman si speranta general-umana in interventia divinitatilor crestine. Ca
structura retorica, apelul verbal al descintitorului la forta sacrului nu este o
invocatie propriu-zisa, ci una indirectd, marcatd de o anumitd viziune a fiintei
arhaice in raporturile sale cu divinitatea. Situata intre valentele sacrului de respect
si cele ale sacrului de transgresiune, modelul invocativ discutat rezulta in urma

306

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



combinarii Increderii In indicativul ,tare”, cu sens de optativ sau imperativ, si forta
rostirii Numelui. in termenii lui Marion, avem aici o combinatie intre modelul
catafatic, al indraznelii de a invoca numele puternic al divinitatii crestine, cu
modelul laudei, marcat de speranta de a determina un destinatar nevazut sa se
manifeste. O fazd intermediard, de la invocatia directa la cea indirectd este o
structurd hibrida, aparent stranie din punct de vedere lingvistic, pe care am intilnit-
o intr-un corpus de descintece culese din judetul Salaj: ,, lo, Doamne, i-am
descintat / Tu, Doamne, din cer / Leacu sé-i fie dat!” (Burghele, 1999: 114). Se
observa ca in primele doud versuri ale fragmentului se mentine invocatia directa,
iar in ultimul se trece la modelul indirect.

Se considera 1n istoria religiilor, dar si in etnologia riturilor magice, ca rostirea
nesfirsitd si melodizatd a numelui sau a numelor divine, mai mult sau mai putin
ascunse sau revelate, ar fi o formad originard a rugaciunii, rimtul vibratoriu,
melopeea, mantra sau acele voces magicae cum le numeau latinii, ritmul
culmineaza in dezavantajul sensului si a limbajului articulat. Cercetatorii culturilor
antice vorbesc despre o varietate impresonantd a acestor mijloace ritmice de
invocare a zeilor: incantatii imploratoare, aldturi de cintece mistice (Bremmer,
2002: 9). Aceastd eficientd simbolicd a ritmicii invocative este probatd si in
descintecele romanesti prin plasarea la inceputul ritualului verbal a termenului
religios consacrat ,,Amin”, repetat din ratiuni magice si ritmice, si nu religioase.
»~Aminul” exclusiv magic este de multe ori urmat de o invocatie a unor nume sacre,
care si-au pierdut cu totul sensul pentru invocator, alese pentru ca au rimat cu
»amin-ul” din rugaciune. Astfel, ,,Cosmadamin” devine o formuld magica ce a fost
creatd din amalgamarea numelor sfintilor anarghiri Cosma si Damian.

In semiotica discursului religios, s-a incercat o tipologizare a actului verbal care
este rugiciunea (ex. rugdciunea verbald si rugdciunea mentald, colectiva si
individuala). Opinia sociologiei religiilor este cd existd, totusi, o paradigma
evolutiva a rugdciunii: rugdciunea gestuald (gestul invocator), precede rugéciunea
verbala (un ritual complex verbal-gestual), ajungindu-se la forma esentializata,
maxim spiritualizatd a rugdciunii mentale, individuale. Anterioritatea gestului fata
de cuvint, In cadrul relatiei comunicative dintre pamint si cer, este evidenta si in
folclorul romanesc, in texte care marturisesc urmele unei religii solare: ,,.La poarta
la Taligrad / Sade-un voinic supdrat / Si cu fata catrd Luna / Si rugind maicutd buna
/ §i cu dosul cétre stele / $i rugind maica cu jele...” (balada Cununia fratilor, din
judetul Hunedoara) (Talos, 2004: 393). Avem aici o rugaminte a feciorului cétre
mamad, intr-un context laic, dar care pastreaza datele ritualului solar si esenta
gestului 1n rugdciune. Un alt exemplu este o invocatie catre Soare dintr-o colindd
maramureseand, in care ,boierii” sint intrebati de unde au ,,cdpatat” darurile
augurale din pomul ,,inramurat”: ,,Noi le-am cépatat / De la sfintul Soare / Cu mare
rugare, / In coate si-ngenunche, / Cu rugaciuni multe.” (Pop, 1998: 79). Dar o
prevalentd a gestului invocator care precede invocatie verbald apare si in textele
biblice: ,,Iintins-am catre Tine miinile mele...” (Psalmul 142, 6) sau ,,Catre Tine,

307

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



cel ce locuiesti in cer, am ridicat ochii mei...” (Psalmul 122, 1), sugerindu-se
importanta acordata, in general, in textele religioase descrierii gestului.

Justificarea ritualitatii rugaciunii a fost facuta partial, dar definitoriu de un mare
sociolog francez, component al scolii lui Emile Durkheim, Marcel Mauss.
Interesant este faptul cd acesta este un important cercetator al fenomenului magiei
traditionale. Se pare ca teza sa de doctorat, inceputd la debutul carierei sale, nu a
putut fi niciodata terminata, dar nevoia intensa de a intelege acest fenomen religios
l-a condus pe savantul francez de la sociologie si etnologie la stiintele limbajului si
filologia comparata, la sanscritologie si sinologie. Chiar daca cercetarea rugaciunii,
inceputda in 1909, nu va fi niciodatd incheiatd, resursele stiintifice cistigate de
Mauss in lungul si intortocheatul itinerariu pornit in cautarea gramaticii de
profunzime a discursului invocator va da nastere la studii paralele, de mare valoare
pentru etnologia contemporana (despre magie, despre dar si sacrificiu, despre mana
s.a.). Dacd unchiul sdu, sociologul Emile Durkheim ii trimitea pe sociologi, si mai
ales pe ei, sa determine esenta sociald, pe care el o vedea caracteristica definitorie a
rugdciunii, sociologia fiind mai in mésurd decit teologia in acest domeniu, Mauss
va intelege sa faca risipa epistemologica, spre a patrunde pe teritoriul complex al
acestui obiect de studiu. Experienta etnologului francez ramine un exemplu graitor
pentru demonstrarea dificultatii acestei abordari interdisciplinare, insa este si un
imbold pentru o intelegere mai cuprinzatoare a fenomenului spiritualitatii arhaice.

In concluzie, invocatia magico-religioasi, prezentd in descintecele roménesti,
imbina constiinta arhaica orientald, increzitoare in mutatia ontologicd a lumii prin
rostire, In ponderabilitatea magica a dabar-ului veterotestamentar (cuvintul-lucru),
si rationalitatea grecilor antici, cei care stiau sd se foloseascd de eficacitatea
retorico-pragmatica a /ogosului (cuvintul-gind). Descintdtorul si fiinta rugatoare,
magicianul si retorul se Intilnesc astfel In misterioasa configuratie a lui Homo
religiosus.

Bibliografie

Aristotel, 1998, Despre interpretare. Traducere, cuvint inainte, note s$i comentariu de
Constantin Noica, Editura Humanitas, Bucuresti

Aune, David Edward, 2006, Apocalypticism, Profecy and Magic in Early Christianity.
Published by Mohr Siebeck, Tiibingen

Barrett, Justin L., 2002, Dumb Gods, Petitionary Prayer and Cognitive Science of Religion,
in Current Approaches in the Cognitive Science of Religion. Edited by Ilkka Pyysiainen
and Veikko Anttonen, Continuum International Publishing Group

Bremmer, Jan N., Veenstra Jan R. (ed.), 2002, The Metamorphosis of Magic from Late
Antiquity to the Early Modern Period, Peeters, Leuven-Paris-Dubley M. A.

Benveniste, Emile, 1969, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, vol. 1, Les
Editions de Minuit, Paris

308

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



Burghele, Camelia, 1999, Descintece populare terapeutice din judetul Salaj. Editat de
Centrul de Conservare si Valorificare a Traditiei si Creatiei Populare Salaj, Zalau

Ciubotaru, Silvia, 2005, Folclor medical din Moldova. Antologie si corpus de texte, Editura
Universitatii ,,Al. I. Cuza”, lasi

Daniel, Constantin, 1986, Studiu introductiv la Gindirea hittita in texte. Traducere, note
introductive si note de Athanase Negoita, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti

Du Marsais, Cesar-Chesneau, 1981, Despre tropi sau despre diferitele sensuri in care poate
fi luat un acelasi cuvint intr-o cuvint intr-o aceeasi limba. Traducere de Maria Carpov,
Editura Univers, Bucuresti

Evdokimov, Paul, 1996, Rugdciunea in Biserica de Rasarit. Traducere de Carmen Bolocan.
Prefata de Olivier Clement, Editura Polirom, Iasi

Florescu, Vasile, 1973, Retorica si neoretorica. Genezd, evolutie; perspective, Editura
Academiei, Bucuresti

Gadamer, Hans-Georg, 2000, Actualitatea frumosului. Traducere de Val Panaitescu,
Editura Polirom, lasi

Gaster, Moses, 1883, Literatura populara romana, Editura Haiman, Bucuresti

Gorovei, Artur, 1931, Descintecele romdnilor. Studiu de Folklor, Bucuresti

Herseni, Traian, 1976, Literatura si civilizatie. Incercare de antropologie literard, Editura
Univers, Bucuresti

Kunin, D. Seth, 2003, Religion: The Modern Theories, Edinburgh University Press

Lévy-Bruhl, Lucién, 2003, Experienta mistica si simbolurile la primitivi. Traducere de
Raluca Lupu-Onet, Editura Dacia, Cluj-Napoca

Marian, Simeon Florea, 1898, Sarbatorile la romani. Studiu etnografic, vol. 1, Bucuresti

Marion, Jean-Luc, 2007, Ceea ce nu se spune — apofaza discursului iubitor, in Vizibilul si
revelatul. Teologie metafizica §i fenomenologie. Traducere de Maria-Cornelia Ica jr.,
Editura Deisis, Sibiu

Mazilu, Dan Horia, 2001, O istorie a blestemului, Editura Polirom, Iasi

Origen, 2006, Despre rugaciune. Traducere de Mihai Vladimirescu. Cuvint inainte i note
de Radu Duma, Editura Herald, Bucuresti

Pop, Dumitru, 1998, Folclor romanesc din Crisana si Banat, de la inceputul secolului al
XX-lea. Editie ngrijitd, cuvint inainte §i introducere de .... Postfatd de Georgeta
Cornita, Editura Umbria, Baia-Mare

Rédulescu-Codin, C., 1986, Literatura populara I. Cintece si descintece ale poporului. Cu
50 de arii populare. Editie critica de Ioan Serb si Florica Serb. Studiu introductiv de Dan
Simionescu, Bucuresti, Editura Minerva

Ricoeur, Paul, Experienta si limbaj in discursul religios, in vol. Fenomenologie si teologie.
Traducere de Nicolae Ionel. Postfatda de Stefan Afloroaiei, Editura Polirom, Iasi

Ruxandoiu, Pavel, 2001, Folclorul literar — in contextul culturii populare romdnesti,
Editura “Grai si Suflet — Cultura Nationald”, Bucuresti

Smith, Johnatan, Z., 2003, Here, There and Anywhere, in Prayer, Magic, and the Stars in
the Ancient and Late Antique World. Edited by Scott Noegel, Joel Walker, and Brannon
Wheeler, Pennsylvania State University Press

309

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)



Spiro, Melford E., 1966, Religion: Problems of Definition and Explanation, in Michael
Banton (ed.), Anthropological Approaches to the Study of Religion, Tavistock, London

Talos, Ion, 2004, Cununia Fratilor si Nunta Soarelui: incestul zadarnicit in folclorul
romdnesc si universal, Editura Enciclopedica, Bucuresti

Vrabie, Gheorghe, 1990, Din estetica poeziei populare romdnesti. Analize stilistice si
literare, Editura Albatros, Bucuresti

Wunenburger, Jean-Jacques, 2000, Sacrul. Traducere, note si studiu introductiv de Mihaela
Cailut. Postfata de Aurel Codoban, Editura Dacia, Cluj-Napoca

Zaleski, Philip, Carol, Zaleski, 2006, Prayer: A History, Houghton Mifflin Harcourt,
Boston

310

BDD-A28 © 2009 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:19 UTC)


http://www.tcpdf.org

