
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

664 
 

STRUCTURES AND HYPOSTASES IN THE THEATER OF IONESCO 
 

Ioana Bud 
PhD Student, Technical University of Cluj - Napoca, Northern University Center 

Baia Mare 
 
 

Abstract:We live in a world where we have the impression that things escape any logic, whom 

everything is against oneself and whom there are no rules(rulers). We can call it " an absurd world ", 
a world of the nonsense and the irrational. Having in mind this assertion : "I find that the whole world 

is absurd", made by a playwright and a French writer of Roumanian origin, Eugène Ionesco, I 

decided to make a research on main plays that he wrote and see how he presents the nonsense of the 
world, by insisting on the structures and the hypostases of the characters. Because I can assert that all 

that Eugène Ionesco wrote gets organized around the "absurd" word .Il involves a dramatic art in 

which the nonsense and the grotesque receive a satiric and metaphysical reach .While we evoke the 

name of Ionesco today, we think at first of his theater and the wave of innovation, we think to The bald 
Opera singer or in of Rhinoceros. 

 

Keywords: nonsense, absurd, character, the problem of the humain world, metamorphosis. 

 

 

Les  philosophies  existentielles, les cataclysmes  de lřhistoire moderne, le  sentiment quřa 

lřindividu  dřêtre  jeté dans un monde incompréhensible et dont  la  représentation échoue  par 

lřinadéquation  du langage . Telles  sont  les sources de la vision du monde profondément 

pessimiste  que Camus appelle absurde. Le  théâtre des années  cinquante  et soixante, celui de 

Beckett, Ionesco, Albee ou Pinter sřen fait lř écho. 

         Après la Révolution, le théâtre moderne  tourne le dos à la dramaturgie classique et à la 

stricte séparation des genres et des  registres.La scène du XXè siècle poursuit encore plus loin  

la remise en cause des formes théâtrales  en rejetant les composantes traditionnelles de lřart 

dramatique : lřaction, le personnage et lřillusion réaliste. Héritier de Claudel,  qui affirme 

lřirréductible conflit entre le Moi et la société ou lřhistoire, le théâtre du XX e siècle, par des 

voies très diverses, sřefforce de briser le réalisme et le conformisme  de lřinexpugnable 

vaudeville.Giraudoux retrouve le chemin dřun théâtre humaniste en fondant son inspiration 

sur les mythologies antiques ou germaniques. Pour Brecht (qui influencera Sartre ),au 

contraire, le théâtre doit permettre une désaliénation idéologique et conduire à lřaction 

politique. De manière plus ludique, Pirandello met à nu les rouages de la machine 

dramatique : il introduit le spectateur au sein même de la fabrique théâtrale, renonçant ainsi à 

la fiction du mur invisible qui sépare la salle de la scène. Mais, cřest le théâtre de lřabsurde, 

avec Beckett et Ionesco, qui pousse le plus loin la déconstruction de lřart dramatique : la 

disparition de lřaction, de la psychologie du personnage,voire du dialogue, en donnant 

naissance à un théâtre qui, sur les ruines de lřidéologie et de la pensée, dans la dérision même, 

retrouve le sens du tragique en confrontant lřindividu à son néant et à la mort . 

                 Patrice  Pavis dans son Dictionnaire  du  théâtre
1
, définit lřabsurde comme ce qui 

est ressenti être Ŗ déraisonable , comme manquanttotalement de sens.ŗ  Lřacte de naissance 

du théâtre de lřabsurde, comme genre littéraire ou theme central, est constitué par La 

Cantatrice chauve, dřEugène Ionesco ( 1950 ) et En attendant Godot,  de Samuel Beckett ( 

1953).Il ne faut pas oublier que lřorigine de ce mouvement remonte à Albert Camus ( et son 

cycle de lřAbsurde qui contient lřessai philosophique  Le Mythe deSisyphe  1942, le roman 

                                                             
1Pavis , Patrice Ŕ Dictionnaire  du théâtre,  Paris, Ed. Dunod , 1996 , p.23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

665 
 

LřEtranger  1937 et la pièce de théâtre Caligula ) et à Jean ŔPaul Sarte ( et son oeuvre LřEtre 

et le néant,  1943 ). Camus définit lřabsurde par la confrontation qui existe entre lřimmensité 

du monde et le désir de clarté de lřhomme. Car lřhomme en soi nřest pas absurde, mais il a un 

destin écrasant Ŗoùne sřabolissent ni la conscience , ni le monde. Car vivre cřest faire vivre 

lřabsurdeŗ
2
 . 

                     La  forme préférée de la dramaturgie absurde est celle dřune pièce sans intrigue, 

ni personanges  clairement définis : le hasard et lřinvention y règnent en maîtres.  Lřabsurde 

ne désigne aucun mouvement  concrète,  mais il correspond à un climat dřangoisse chez les 

écrivains, ce climat étant influence aussi par Ŗlřatmosphère socialeŗ : la Seconde Guerre 

mondiale. Jřai choisi de parler de lřabsurde chez Ionesco surtout parce que ce phénomène se 

manifeste essentiellement au théâtre et parce que cet écrivain  explore lřincommunicabilité de 

lřhomme moderne dans un univers déshumanisé . Il nřest  pas étonnant que la Ŗgénération de 

lřabsurde Ŗ soit la nôtre et que nous nous retrouvions, par la grace dřun livre de Paul Van den 

Bosch des Ŗenfants de lřabsurdeŗ, baptisés dans les fureurs nazies et les fumées dřHiroshima, 

Ŗdes enfants du bon DieuŖ (Antoine Blondin), des Ŗenfants tristes Ŗ (Roger Nimier )qui ont 

sur les lèvres un certain sourire de cynisme désenchanté. En effet, chaque generation nouvelle 

a le sentiment dřêtre la plus déshéritée. Il paraît que le mal du siècle recommence à chaque 

siècle nouveau. Claudel
3
 découvre  la  première vague dřexhaltation hamlétique dans lřoeuvre 

dřEuripide et Eugène Ionesco associe le théâtre de Samuel Beckett aux lamentations de Job 

sur son fumier. 

                  Comment sřen étonner, puisque lřabsurde se manifeste dans un perpétuel 

recommencement? Albert Camus déroule dans Le Mythe deSisyphe  la chaîne de nos gestes 

quotidiens :ŗ lever, tramway, quatre heures du bureau ou dřusine, repas, tramway, quatre 

heures de travail, repas, sommeil et lundi mardi mercredi jeudi vendredi ei samesi sur le 

même rythme….ŗ
4
. Les  caractéristiques principales du théâtre de lřabsurde sont les 

suivantes : la remise en question de la dramaturgie traditionnelle et  la constatation de 

lřimpossibilité de communiquer avec autrui. Les nouveaux dramaturges utilisent la parodie à 

outrance pour contester le fait que le théâtre  est le reflet de la vie quotidienne. Ils refusent 

aussi quřune pièce soit porteuse dřun message politique ou social. De même ils ne veulent pas 

que le public sřidentifie aux personnages. Leurs pièces  ne comportent pas dřintrigue 

compliquées. Ces mêmes auteurs sont favorables à la limitation du rôle de metteur en scène 

car il ne faut pas faire un théâtre-spectacle,  selon eux. Ils nřadmettent pas quřun spectacle se 

limite à une fonction de  divertissement. 

                Cřest pourquoi ils nous proposent un théâtre métaphysique qui montre des 

personnages dont la valeur symbolique témoigne de la situation de lřHomme dans ce monde 

.Pour ce faire, ils axent toute la pièce sur le langage. Lřabsurdité de la vie humaine est placée 

au centre même des pièces du théâtre de lřabsurde.  

                     En ce qui concerne les personnages , ce sont des êtres angoissés qui recherchent 

perpétuellement une issue dans cet univers où ils nřont pas leur place. La fin des pièces est un 

enlisement et la mort y est omniprésente, lřenvironnement est en phase de décomposition et 

tout va se terminer dans un néant définitif. Il est à remarquer que le langage tient lieu dřaction. 

Le thèâtre de lřabsurde est un théâtre-texte basé sur lřincapacité de communiquer. Les phrases 

sont banales, les lieux ainsi que les noms sont des plus communs.Du point de vue de 

lřécriture, les phrases sont déstructurées et pauvres jusquřà devenir finalement des 

onomatopées. Nourris de Freud, les auteurs de la Nouvelle Dramaturgie créent des 

personnages marqués par le traumatisme de la guerre chez qui la vie psychique a pris le pas 

sur la réalité et qui dominent mal leurs fantasmes et leurs névroses. À la suite de lřexpérience 

                                                             
2 Camus, Albert, LřEtranger, Paris, Seuil, 1987,p.35. 
3 Claudel,  Paul ,dramaturge , poète, essayste et diplomate français, member de lřAcadémie Française. 
4 Camus, Albert, Le Mythe de Sisyphe  , Paris, Ed. Gallimard , 1985 , p.65 . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

666 
 

historique des camps de concentration et dřHiroshima, la conviction selon laquelle le monde a 

un sens a été ébranlé : on prit conscience de lřabîme entre les actes humains et les principes 

nobles. 

         Les pièces qui font partie du théâtre de lřabsurde obéissent  à une logique interne, 

fondée sur le caractère et le statut des personnages, sur lřintrigue ( souvent circulaire, sans 

but, ne tendant jamais vers un dénouement logique ), sur les objets ( pouvant proliférer au 

point dřeffacer les caractères, comme chez Ionesco par exemple, ou bien réduits au strict 

minimum comme chez Beckett, mettant en exergue les thèmes récurrents du vide et du néant ) 

et sur lřespace identifié au personnage.  Lřatmosphère  absurde ne saurait sřappesantir que sur 

un homme Ŗcoupé de ses racines religieuses ou métaphisiques Ŗ ,comme lřécrit Ionesco dans 

Notes  et  contre-notes
5
, un homme Ŗ perdu Ŗ dont la démarche devient Ŗ insensée, inutile, 

étouffanteŗ. Lřabsence de cause ou de finalité, le non-sens du monde sont ressentis comme 

des conséquences de lřabsence de Dieu : après Nietzsche, Ŗ les enfants de lřabsurdeŗ de Paul 

Van den Bosch ont lřimpression que Dieu est mort, Ŗmort comme de vieillesse.ŗ Lucky, 

personage de la pièce de Samuel Beckett : En attendant Godot, symbole de la soumission de 

lřesclave, pensant tout  haut devant Vladimir et Estragon  sřen prend à la Ŗdivine apathieŗ, Ŗla 

divine athambieŗ, Ŗ la divine aphasieŗ  dřun Dieu Ŗ personnel quaquaquaqua à barbe blanche 

quaqua Ŗ : un « godot » cřest Ŕà-dire sans doute une dérision de Dieu qui nřest que la figure 

dérisoire de notre vaine attente de Dieu. Le  non Ŕsens vient du fait que par definition 

lřabsurde signifie tout ce qui est contraire et échappe à toute logique, ou qui ne respecte pas 

les règles de la logique. Du point de vue historique, la littérature de lřabsurde a des racines 

éloignées dans la littérature baroque et grotesque (chez Rabelais,Gongora ), dans la littérature 

romantique, chez Hoffman, Edgar Allan Poe (lřune des principales figures du romantisme 

américain), dans Alice in Wonderland de Lewis Carrol ( lřaventure dřAlice au pays des 

merveilles), puis dans le symbolisme dřAlfred Jarry  ( poète, romancier et dramaturge 

français), dans Guillaume  Apollinaire ( qui, par exemple dans La  chanson du mal aimé 

cache sa souffrance à travers des raisonnements par lřabsurde ). D'après les philosophes 

existentialistes chrétiens tels que Kierkegaard, l'Homme ne comprend pas le sens de ce qu'il 

lui arrive et cela lui paraît absurde. Mais ce qui, pour lui, est dénué de sens ne l'est pas pour 

Dieu qui est un être souverainement parfait, infini, éternel, immuable, omnipotent et 

omniscient. D'ailleurs, l'exemple de Job illustre très bien cette vérité philosophique. En effet, 

Job était un fidèle adorateur de Dieu et un homme intègre et juste. Il était comblé sur le plan 

familial et matériel, puisqu'il avait une famille nombreuse et possédait l'un des plus grands 

cheptels de sa région. Mais un jour, il perdit tous ses animaux à cause des maraudeurs et de la 

maladie. Ensuite, ses enfants périrent. Atteint d'un furoncle malin, il se grattait avec un tesson, 

assis dans la cendre. Son épouse, dégoûtée, se sépara de lui, lui lançant : « Maudis Dieu et 

meurs ! ». Et pour le décourager encore plus, il fit la connaissance de trois faux consolateurs 

qui mirent en doute son innocence. Tous ces évènements, pour Job, étaient absurdes, car il 

était sûr de n'avoir causé de tort à personne. Mais pour Dieu tout cela avait du sens. Mais 

voyant qu'il était resté fidèle, Dieu le bénit lui donnant l'équivalent de ce qu'il avait perdu : sa 

femme, de nouveaux enfants, des nouveaux troupeaux. 

      Celui qui illustre au plus haut degré ce type de littérature de laquelle vont sřinspirer 

Camus, Sartre et une grande partie des écrivains des années soixante est lřécrivain allemand  

Franz Kafka.  Ecrivain du XX è  siècle,  il est à l'origine du courant littéraire de l'absurde qui 

voit l'Homme déchiré par des conflits et une situation qui le dépassent, Kafka a intégré Joseph 

K., un personnage lui-même absurde, dans une situation absurde. Le théâtre de lřabsurde sřest 

dřabord modélé sur la littérature moderne. Les recherches  verbales de James Joyce qui 

tendaient, à travers la destruction et la reconstruction du langage, à restituer la totalité du 

                                                             
5Ionesco , Eugène, Notes et contre-notes ,Paris, Gallimard, 1989, p.45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

667 
 

vécu, ainsi que les récits de Kafka dont les personages sont confrontés à des mécanismes 

oppressifs et inexplicables, ont inspiré les auteurs du théâtre de lřabsurde. Cependant, le 

théâtre dřAugust Strindberg, lřUbu dřAlfred Jarry et certaines pièces de  Luigi Pirandello, 

telles que Henri IV ou  Six personnages en quête dřauteur , annoncent Ŗlřabsurde théâtral.ŗ 

         En ce qui concerne  les sources philosophiques, cette conception de lřabsurde trouve 

appui dans les écrits théoriques dřAntoine Artaud (théoricien du théâtre et inventeur du 

concept du Ŗthéâtre de la cruautéŗ) Le Théâtre et son double (1938) et dans la notion 

brechtienne de lřeffet de distanciation ( Verfremdungseffekt ). Lřapparente absurdité de la vie 

est un thème existentialiste que lřon trouve chez Jean-Paul Sartre et Albert Camus mais ceux-

ci utilisent les outils de la dramaturgie conventionnelle et développent le thème dans un ordre 

rationnel.Sans doute, influencé par Huis clos (1944) de Sartre,  le théâtre de lřabsurde nřa été 

ni un mouvement, ni une école et tous les écrivains concernés étaient extrêmement 

individualistes et  formaient un groupe hétérogène. Cependant, ce quřils avaient en commun, 

outre le fait quřils nřappartenaient pas à la société bourgeoise française,  résidait dans un rejet 

global du théâtre occidental par son adhésion à la caractérisation psychologique,  à une 

structure cohérente, une intrigue et la confiance dans la communication par le dialogue. Ils  

introduisent lřabsurde au sein même du langage, exprimant ainsi la difficulté à communiquer, 

à élucider le sens des mots et lřangoisse de ne pas y parvenir. Ils nous montrent des antihéros 

aux prises avec leur misère métaphysiques, des êtres errant sans repères, prisonniers de forces 

invisibles dans un univers hostile (Parodie , dřAdamov, 1949,  Les Bonnes , de Genêt, 1947,  

La Cantatrice chauve de Ionesco, 1950 ).Par des processus de distanciation et de 

dépersonnalisation, ces pièces démontent les structures de la conscience, de la logique et du 

langage. Par des raisons politiques, le théâtre de lřabsurde est brillemment représenté en 

Europe de lřEst. Le  Polonnais Slawomir Mrozek  ( né en 1930)  imagine dans Les Policiers 

(1958) un état où,  parce quřil nřy a plus aucun criminel, la police doit elle-même enfreindre 

la loi afin de subsister. Lřallusion aux machinations policières staliniennes peut être formulée 

grâce à la Ŗlangue dřEsopeŗ( György Lukacs) qui est celle du théâtre  de lřabsurde. De même, 

La  Fête en plein air(1963) du Tchèque Vaclav Havel, dont les personnages se laissent 

prendre au dilemme logique dřun gouvernement qui demande à lřOffice des Inaugurations 

dřabolir lřOffice des Liquidations alors que seul Lřoffice des Liquidations pourrait être 

habilité à sřabolir, reflète lřarbitraire qui règne dans la politique intérieure de la 

Tchécoslovaquie. Mais si, pour des raisons de censure, des auteurs de lřEurope de lřEst se 

réclament du théâtre de lřabsurde, auquel ils se rattachent par le caractère dérisoire des 

dialogues et des situations, ils peuvent aussi sřen séparer quand leurs convictions politiques 

lřemportent sur leur vision négative, car Ŗune base idéologique solide marque la fin 

delřappartennance à lřabsurdeŗ
6
. 

               En 1961, le critique britannique Martin Esslin publie un essai intitulé Theatre of the 

Absurd ( Théâtre de lřabsurde) dans lequel il analyse le travail de dramaturges comme 

Beckett , Ionesco , Adamov et Genêt , dont lřoeuvre sřest développé en France au cours des 

quinze années suivant la fin de la Deuxième Guerre mondiale. Cet exegete du théâtre a 

proposé de regrouper sous lřexpression Ŗthéâtre de lřabsurdeŗ ces auteurs dramatiques qui 

travaillent isolément mais qui ont cependant en commun la création des  pièces tragiques où la 

condition humaine est perçue comme contraire à la raison, dépourvue de sens , sans avenir. 

                Cette appellation a fait fureur et, dans lřesprit de bien des gens, le concept 

philosophique dřabsurde sřest vite confondu  avec celui dřun humour fondé sur lřabsurdité, ce 

qui est loin dřêtre la même chose. Esslin employait le terme dans le sens quřavait défini 

Albert Camus :  la situation de lřhumanité dans un monde sans Dieu, qui se retrouve seul dans 

un univers indifférent aux souffrances collectives et individuelles. Pour Esslin, les  

                                                             
6Esslin , Martin, Théâtre de lřabsurde, Paris , Editions Buchet / Chastel , 1977 , p.112 . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

668 
 

dramaturges de lřabsurde experiment par leur écriture Ŕmême cette coupure brutale entre la 

conscience humaine et le monde . Dans les années cinquante, influencé par Berthold Brecht, 

Antoine Artaud ou Jean ŔPaul Sarte apparaissent des auteurs dramatiques marqués par la 

Seconde Guerre Mondiale : Eugène Ionesco, Samuel Beckett. Lřexpression Ŗthéâtre de 

lřabsurdeŗ regroupe ainsi des écrivains qui, sans créer un mouvement experiment la même 

angoisse existentielle .Dřabord méconnus, Beckett recevra le prix Nobel et Ionesco entrera 

dans lřAcadémie Française. Si lřidée de lřabsurdité avait germé dans les oeuvres de la 

génération perdue des écrivains romantiques du premier Empire, le mot absurde lui-même 

sřidentifie à la génération des penseurs existentialists de lřimmédiat dřaprès la Seconde 

Guerre Mondiale. La parenté des situations est évidente : lendemains de conflits 

internationnaux dřune exceptionnelle violence, moments de dérapage des valeurs et des 

idéologies, de crise des  individus devant le sens et lřordre dřun monde qui sřen fait Ŗ 

monstrueuxŗ. Il revient principalement à Sartre et à Camus dřavoir dans les annés ř40-ř50 

Ŗcreuséŗ veritablement  le concept et de lřavoir mis à lřoeuvre explicite de la philosophie et de 

la littérature. Les deux écrivains ont eu besoin dřune même trilogie ( un roman, un essai 

philosophique et une pièce de théâtre) pour exprimer cette Ŗ blessure de lřabsurdeŗ, avant que 

dřautres textes ne viennent en tenter lřexorcisme. Pour Sartre ont été : La Nausée (1938), 

LřEtre et le Néant (1943) et Huis clos (1944), pour Camus : LřEtranger (1942), Le Mythe de 

Sisyphe(1942) et Caligula  ( 1945 ). Ionesco avoue :ŗNous avons crée , quelques-uns  en 

France, à lřEcole de Paris , dans les années 50, nous avons crée quelque chose.On a fait une 

sorte de théâtre qui ne ressemblait pas a ce qui avait été fait jusque Ŕlà et nous ne savions pas 

quel nom donner à ce genre de théâtre et uncritique anglais a dit : cřest le théâtre de 

lřabsurde.ŗ
7
 Absurde était le mot à la mode .Cřétait lřépoque de lřabsurde sartien, camusien, 

de Georges Bataille etc. On parlait beaucoup de ça .Et Ionesco continue :ŗMais je crois que 

jřaurait écrit de la même façon en 1935 et lřon aurait appelé celathéâtre de lřauthenticité parce 

que cřétait le mot à la mode.ŗ En 1969 , Eugène Ionesco commente lřattribution du Prix 

Nobel à Samuel Beckett :ŗY a Ŕt-il des différences entre son théâtre et le mien ? Je le pense: il 

est plutôt un classique et moi un baroque. Mais ce nřest pas à moi dřen juger : cřest aux 

spectateurs et aux lecteurs. Ce que je puis dire: quand nous avons commencé à écrire, Beckett, 

Adamov et moi, notre propos nřétait ni social, ni politique. Ce que nous voulions faire,  aussi 

bien Beckett,  Adamov que moi-même cřétait une critique de la condition métaphisique de 

lřhomme  .ŗ La création de La Cantatrice  chauveen 1950 et celle de Enattendant Godot , 

trois ans plus tard, soulignent assez la coïncidence des oeuvres théâtrales de Ionesco et de 

Beckett avec le début des déchirements du groupe existentialiste .On voit bien comment 

Ionesco et Beckett pourraient témoigner chacun pour lřune des deux lignes : le premier avec 

son gout pour la caricature et lřexcès, lřhumour et le comique grinçant, sřinscrirait dans la 

lignée des pourfendeurs de lřabsurdité des conventions sociales, de lřillogisme, de 

lřinsignifiant et du superflu,  le second est plus Ŗgraveŗ, plus proche dřun désespoir au 

quotidien. Toutefois, pour les deux dramaturges, qui refusent toute conception polémique de 

lřabsurde, rien nřest en réalité plus étranger que la notion dřengagement, plus nausées  eux-

même que celle de message ou dřhumanisme, au sens où Sartre emploie le mot .„Mon théâtre 

nřest pas un théâtre de lřabsurde, je nřaccepteraipas cette expression que si on y englobe 

Shakespeare.ŗ Car  Ionesco a précisé que le mot Ŗabsurdeŗ lui-même devrait bien défini, bien 

expliqué .On peut dire plutôt quřil est un écrivain de lřabsurde si on peut employer ce mot en 

littérature Ŗun écrivain agnostiqueŗ .„ Mais quřil y ait de lřabsurde dans ce que jřécris, surtout 

dans mes premières pieces parce que mes premières pièces étaient des pieces comiques, alors 

oui : le comique, de tous les temps, est basé en grande partie sur lřabsurde. Et quand on me 

                                                             
7Ionesco , Eugène, Notes et contre-notes , Paris, Gallimard, 1989, p.221. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

669 
 

dit, vous êtes un écrivain de lřabsurde, je dis peut-être oui , si lřon considère que notre modèle 

à tous est Shakespeare qui fait dire à Macbeth le mot dřune histoire pleine de bruit etde fureur, 

racontée par un idiot, dénuée de sens et de signification.ŗ Cřest la meilleure definition du 

théâtre de lřabsurde. Le  nom de Ionesco devient synonyme du Ŗthéâtre de lřabsurdeŗ, avec sa 

vision burlesque du vide au aoeur du langage, du comportement social, de la vie même. 

Lřoeuvre de Ionesco sřoppose à ceux qui ont boulversé la conception du théâtre, comme par 

exemple Brecht, car chez lui cřest un théâtre de lřirrationnel, anti-bourgeois, anti-Sartre, un 

théâtre de lřactualité brulante, peinture de son temps , angoisse car lřécrivain se soucie de 

lřhomme, de son devenir, de sa raison dřêtre. Ce théâtre nřest ni psychologique, ni poétique, 

ni surréaliste, ni symboliste, ni social , car Ionesco avait rêvé un théâtre „ désincarnéŗ:  

„Une  autre forme de théâtre est encore possible. Un théâtre non pas symboliste, mais 

symbolique ; non pas allégorique, mais mythique, ayant sa source dans nos angoisses 

éternelles; un théâtre où lřinvisible devient visible,  où lřidée se fait lřimage concrète, réalité 

où le probablement prend chair.ŗ
8
 Serge Doubrovsky pense que  dans un certain sens Ŗ on 

peutdire que le théâtre de Ionesco est un théâtre ontologique.ŗ
9
 Ionesco a crée de nouvelles  

formes dramatiques et il a mis en oeuvre de nouvelles technologies dřexpression. Il a figuré 

lřabsurdité du monde. Dans les Entretiens   avec Claude Bonnefoy 
10

,  il dit que lřabsurde 

prend naissance du conflit entre Ŗ je et moi-mêmeŗ, car il veut en même temps vivre et 

mourir, aimer et hair. Si Albert Camus   voit lřabsurde comme un Ŗdivorceŗ, Ionesco le 

considère être une réalité conflictuelle. Même sřil parle de rupture,  du conflit , il nřest pas un 

obssédé des oppositions contraires, mais de leur coïncidence. Ionesco résume les thèmes 

essentiels de son théâtre au cours dřun entretien radiophonique avec Moussa Abadie en 1964 : 

ŖCřest la prolifération matérielle , la vacuité du langage et lřhystérie collective et ce qui reste 

cřest le jeu . Nous pouvons aussi parler dřun anti-théâtre chez Ionesco. Ce mot apparaît dans 

les années cinquante , au moment des débuts du théâtre de lřabsurde.Ionesco donne à sa 

Cantatrice Chauvele sous- titre Ŗdřanti Ŕpièceŗ, ce qui a probablement aidé les critiques à 

appeler ce genre nouveau antithéâtre. Il se caractérise par une attitude critique et ironique vis-

à-vis de la tradition artistique et sociale.Lřaction obéit au principe du hasard, lřhomme nřétant 

quřun pantin dérisoire. Ionesco avoue :ŗ Je  faisais de lřanti-théâtre, jřintroduisais lřirréel dans 

le reel, lřimpossible dans la vraissemblance. Je mêlais les deux plans. Cřétait peut-être cela la 

règle du jeu que je violais.ŗ
11

 Les  personnages de Ionesco sont universels et comme dit 

lřauteur lui-même, ils ne reflètent pas seulement le problème de lřhomme pris dans la société 

industrielle , mais cřest le problème de lřhomme pris dans ce monde, lřhomme de tous les 

temps et de toutes les époques, de toutes les sociétés.Ils  ont, comme dit Françcis Bott dans un 

numéro du journal Le Monde la Ŗnostalgie sans nomŗ, lřangoisse de ne rien savoir ni de soi, ni 

du monde, de ne rien saisir de ce qui est essentiel. Ils éprouvent le sentiment de vivre une 

histoire contée par un idiot, mais malheureusement cette histoire nřest pas inventée, car cřest 

la réalité amère et banale .Le personnage principal de la pièce de Ionesco est donc lřhomme 

de nulle part , plutôt que de tous les lieux , lřhomme abstrait dont lřeffacemet laissera place au 

vide. Les personnages ne montrent pas la colère, la joie, la jalousie qui naissent de 

circonstances multiples et concrètes,ils ne réagissent quřà des pulsions déterminées par la 

seule étrangeté de lřêtre, partagés entre lřétonnement euphorique et lřinterrogation angoissé . 

       Superficiellement, les personnages ionesciens sont des types sociaux anonymes : les 

intellectuels, les employés de bureau, les badauds du dimanche, les critiques littéraires, les 

habitants dřun quartier populaire etc. Chacun est une variante dřun type : Botard , Papillon , le 

concierge, lřépicier, le locataire du sixième, le contre-maître, le chauffeur de 

                                                             
8Ionesco , Eugène,  Journal en miettes, Paris , Ed. Mercure de France , 1967 , p.212. 
9Doubrovsky , Serge, Le rire  dřEugène  Ionesco, Paris , Ed. Gallimard, 1987, p.345. 
10Bonnefoy , Claude, Entretiens avec Eugène Ionesco, Paris, Ed. Pierre Belfond , 1966 , p.11. 
11O.c.-p.156. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

670 
 

taxi....Inconsistants , ils ne sont que leur masque sociale : le professeur nřa lřassurance que 

dans son rôle de magister ; le policier de Victimes du devoir est, au début, timide et effacé. Ils  

ont si peu de « personnalité »quřils sont interchangeables ou anonymes : le professeur, 

lřélève, le Vieux, la Vieille, le concierge, le locataire, elle, lui....ou bien ils portent le même 

nom : Bobby Watson, Jacques , Amédée, Jean, oeufs,oies, rhinocéros.Le  théâtre ionescien est 

donc une descente aux enfers : vision de feu et de la glace,  car on suffoque, on se gèle, nuits 

peuplés de loups, de serpents, de crapauds , dřenfants morts, dřhommes à têtes de rhinocéros. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

BALOTA , Nicolae, Lupta cu absurdul, Bucuresti, Editura Univers, 1971. 

BENMUSSA, Simonne, Eugène Ionesco, Paris, Éditions Seghers, 1996. 

BIGOT, Michel, SAVEAN, Marie-France comment La Cantatrice chauve Et La Leçon, Paris, 

Éditions Gallimard, Foliothèque,1992. 

COE, Richard, Eugène Ionesco, Paris, Éditions Grove Press, 1961. 

CRISTEA, Mircea, Conditia umana in teatrul absurdului, Bucuresti, Editura Didactica si 

Pedagogica, 1997. 

ESSLIN, Martin, Théâtre de lřabsurde, Paris, Éditions Buchet / Chastel, 1977. 

FROIS, Etienne, Ionesco-Rhinocéros, Paris, Éditions Hâtier, 1992. 

GROSS, Bernard, Ionesco-Le Roi se meurt, Paris, Éditions Hâtier, 1972. 

HMAD, Ahmad Kamyabi, Ionesco et son théâtre, Paris, Éditions Gallimard,1993. 

HORVILLE, Robert, Ionesco-La Cantatrice chauveet La Leçon, Paris, Editions Hâtier, 1992. 

HUBERT, Marie-Claude, Eugène Ionesco, Paris, Éditions du Seuil, 1990. 

ION, Angela, Histoire de la littérature française, Bucuresti, Editura Didactica si Pedagogica, 

1982. 

IONESCU, Gelu, Anatomia unei negatii, Bucuresti, Editura Minerva, 1991. 

JACQUART, Emmanuel commente Rhinocéros dřEugène Ionesco, Paris, Editions Gallimard, 

1995. 

LAUBREAUX, Raymond, Les critiques de notre temps et Ionesco,Paris, Editions Garnier 

Frères, 1973. 

LIOURE, Michel, Le drame, de Diderot à Ionesco, Paris, Armand Colin, 1973. 

MUNTEANU, Romul, Farsa tragica, Bucuresti, Editura Univers, 1970. 

NONY, Danièle, ANDRE, Alain, Littérature française, Histoire etAnthologie, Paris, Éditions 

Hâtier, 1978. 

PAVIS, Patrice, Dictionnaire du théâtre, Paris, Éditions Dunod, 1996. 

PLAZY, Gilles, Eugène Ionesco-le rire et lřespérance-une biographie, Paris, Editions 

Julliard, 1994. 

PUIU, Dana, Parodia in teatrul modern si postmodern, Bucuresti, Editura Paralela 45, 2002. 

POP, Ion, Avangarda in literatura romana.Momente si sinteze, Bucuresti, Editura Minerva, 

1990. 

SIMION, Eugen, Sfidarea retoricii.Jurnal german, Bucuresti, Editura Minerva, 1985. 

SERREAU, Geneviève, Histoire du « Nouveau Théâtre », Paris, Éditions Gallimrd, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:17 UTC)
BDD-A27973 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

