
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

625 
 

DES RECHERCHES ANTROPOFOLKORIQUES ET PSYCO SOCIALES LIEES 
A LA CONSTITUTION DES CONFRERIES 

 

Monica Ligia Cristea 
PhD. Student, University of Oradea 

 

 
Abstract: In any village, administratively, it establishes a relationship between the human being, very 

well delimited space, and, therefore, the Interior of the village. These social groups form the basis of 

folk groups and individuals belonging to certain ethnic groups not to do it at random. There is a 

certain typology according to which membership in a folk group. Stew conferences contribute to the 
education of teenagers and, at the same time attracting girls into  anisome activities within the 

customs. Therefore, due to the social structure of the village was possible coordination of human life 

within these communities. 
 

Keywords :folklore, traditions, Romania, teenagers, confraternity 

 
 

L'histoire spirituelle de l'humanité suscite encore l'intérêt des chercheurs qui 

souhaitent déchiffrer ses mystères même si les problèmes spirituels du monde contemporain 

sont prioritaires. 

Le phénomène le plus complexe de la culture archaïque est le mythe. C.I GIULIAN 

disait que le mythe «concentre la multiplicité et l 'interférence des sens ou des valeurs par 

lesquels l'homme des sociétés archaïques essaye de répondre aux questions existentielles»
1
. 

L'homme archaïque et l'homme de l'Antiquité ont essayé de trouver des réponses à tous les 

problèmes liés à lřexistence parce qu'il concentre des valeurs éthiques, esthétiques et 

théoriques. 

Selon Victor Kernbach, le mythe est « une narration traditionnelle complexe née dans 

l 'angle d'incidence entre le plan cosmique et le plan humain. Il offre des explications aux 

phénomènes qui se sont passés dans l 'existence psychologique de l'homme et qui sont liés au 

destin de la condition cosmique et humaine»
2
. C'est, sans doute, l'une des plus complexes 

définition données au mythe jusqu'à nos jours. 

    Le rite tout aussi bien que le mythe ont pour but de maintenir l'ordre nécessaire dans la 

société et dans la nature. La crédibilité du mythe réside dans son efficacité et non pas dans des 

explications réelles.
3
 Si le mythe est le phénomène le plus complexe de la culture primitive 

puisqu'il est une synthèse des premières formes de culture où de spiritualité primitive le rite, 

selon Pascal Lardellier, pourrait représenter un «pont symbolique » entre les craintes 

archétypiques et leurs représentations objectivées, du point de vue social , dans des pratiques 

mises en scènes « jouées » et ainsi symbolisées
4
. 

    On peut observer que tout ce qui nous entoure est caractérisé par la dualité: l'univers, la 

nature et même l'âme humaine, qui est peut-etre le pont entre la tradition et la modernité. 

Du point de vue linguistique, la dualité représente cet essemble qui est formé de deux 

éléments différents, contraires. 

L'un des mythes qui présente la dualité et qui s'est manifesté avant la création du 
                                                             
 
1C.I. Gulian, Mit şi cultură, Editions politique, Bucarest, 1968, page 50 
2Victor Kernbach, Dicţionar de mitologie generală, Editions Albatros, Bucarest, 2004, page 367 
3Haren Armstrong, Une courte histoire du mythesi, Editions Leda, Bucarest, 2008, page 15 
4 Pascal Lardellier, Le téorie de la liaison rithuelle. Antropologie et communication, Editions Tritonic, Bucarest, 

2003, page 18 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

626 
 

Cosmos est celui des jumeaux, un phénomène présent dans presque toutes les cultures et 

toutes les mythologies. Les jumeaux expriment une dualité équilibrée et symbolisent l' 

harmonie intérieure lorsque l' identité apparaît. 

La distinction faite dans le folklore des indiens américains (ceux qui vivent le long de 

l'Amazon) concernant les jumeaux est très édifiante.La dissociation entre le fou et le 

sage,jumeaux,est rélévante «la valeur et la nonvaleur ne peuvent pas etre séparées,elles sont 

en meme temps un être et deux êtres, elles sont le résultats de deux tiges »
5
. 

La fraternité rituelle présente chez les hommes et les femmes,celle du type de grandes 

amies et des frères pour la vie , «a été un rite très ancien chez les populations thraces du Nord 

du Danube, les Daces, aussi bien chez les populations thraces du Sud du Danube»
6
. 

On peut remarquer que dans le Sud -Est de l'Europe il y a beaucoup de mythes, de 

croyances ou des rites qui surprennent le mythe des jumeaux et la fraternité pour la vie. Les 

Roumains ont, en plus, la société des jeunes hommes divisée en: enfants, jeunes hommes et 

hommes. 

Dimitrie Cantemir a été parmi les premiers ethnologues qui a découvert que les 

coutumes roumaines ont une origine paienne et que les coutumes chrétiennes se superposent 

sur les coutumes paiennes.
7
 

Chez les Romains on fêtait le Nouvel An le premier mars c'est à dire au début du 

printemps. On sousentend que le début de l'année était lié à un nouveau début. Après le 

changement du calendrier romain, qui fixait le début de l'année le premier janvier, toutes les 

coutumes liées au printemps ont été déplacées en hiver. 

On peut observer que les coutumes liés à la tradition des noëls ont une origine agraire, 

c'est pourquoi beaucoup de noëls ont des motifs agraires.  

Le rite des noëls a beaucoup d'éléments archaïques liés aux anciennes féstivités du 

Nouvel An. D'une part « certains noëls reflètent le christianisme cosmique spécifique aux 

peuples du Sud-Est de l'Europe, d'autre part, beaucoup de noëls nos introduisent dans un 

univers archaïque, imaginaire »
8
. 

    On sait qu'en Transylvanie, la coutume devenir de grandes amies a lieu avant ou après les 

Pâques.  Parfois cet événement et la fraternisation entre les garçons avaient lieu à Dragobete. 

Très rarement, la fraternisation avait lieu entre les garçons et les filles. 

Ion Ghinoiu souligne le fait qu'une fois la répartition dans le calendrier des deux 

événements importants du dogme hristologique Ŕ la naissance solaire (le solstice d'hiver) et la 

mort suivie de la résurrection solaire (équinoxque de printemps) et de la lune: on a facilité 

l'adoption des normes chrétiennes par ceux aui adoraient le culte du soleil et par les adeptes 

du culte de la lune. 
9
 

Tous un cycle de fêtes chrétiennes se sont superposées sur toutes les fêtes paiennes. 

Même si l'église s'est toujours opposée, les fêtes chrétiennes, non seulement les fêtes Pascales, 

ont hérité de nombreuses croyances, superstitions et coutumes. On y trouve beaucoup 

d'éléments qui, bien que liées au christianisme, elles appartiennent à la première couche 

archaïque païenne qui est à la base 
10

. Les fêtes païennes romaines ont été remplacées par les 

fêtes chrétiennes. Ce processus n'a pas eu lieu d'un jour à l'autre, il a duré longtemps. Bien 

                                                             
5C.I. Gulian, op. cit., page 189 
6Romulus Vulcănescu, Mythologie roumaine, Editions de lřAcadémie de la Republique Socialiste de Roumanie, 

Bucarest, 1985, pag. 338 
7Dimitrie Cantemir, Description de la Moldavie, Editions de lřAcadémie de la Republique Socialiste de 

Roumanie, Bucarest, 1973, pag. 348 
8 Mircea Eliade, Lřhistoire des croyences et des idées réligieuses, vol. III Ŕ ŖDe  Mahomed à lř époque des 

reformelorŗ, Editions Polirom, Bucarest, 2011, page 197 
9Ion Ghinoiu, Les âges du temps, Editions Meridiane, Bucarest, 1988, page 9 
10Petru Caraman, Les noëls chez les roumains les roumains, les slaves et chez dřautres peoples, Editions 

Minerva, Bucarest, 1983, page 338 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

627 
 

que les fêtes païennes aient étés remplacées officiellement, le peuple n'y a pas renoncé. Les 

coutumes et les croyances païennes se sont manifestées et se manifestent jusqu'à nos jours. 

L'église a lutté contre les fêtes païennes dès le début de l'époque chrétienne. Même si dans 

cette lutte le vainqueur est le christianisme, les fêtes païennes n'ont pas disparu, en totalité, 

elle se sont fondues dans les fêtes chrétiennes, le produit final est un mélange d'éléments 

chrétiens et païens. Par conséquent, dans le cadre des coutumes « devenir des grandes 

amies », on peut constater la présence de l'élément chrétien superposé à celui préchrétien. Le 

folklore se manifeste dans les communautés culturelles parce que celles-ci sont les milieux 

créateurs et porteurs de folklore. Ainsi, « l'unité traditionnelle fondamentale qui a représenté 

pour notre pays le cadre primordial du développement des phénomènes folkloriques est le 

village, comme espace physique et social »
11

. 

Le folklore roumain a mis l'accent sur le cadre social. Dans tout village, du point de 

vue du folklore, il y a une relation entre la communauté humaine, l'espace très bien délimité et 

en même temps, l'organisation intérieure du village. Les villages se distinguent l'un de l'autre 

par la manière dont les maisons sont disposées et du territoire qu'elles possèdent. Ainsi, 

chaque village établit un certain ordre fondé sur les liaisons spécifiques que chaque individu a 

avec l'espace auquel il appartient. Chaque village a évolué du point de vue social d'une 

période à l'autre. Bien que le village garde très bien ses traditions et tout ce qui appartient à la 

culture archaïque , il a été influencé du point de vue culturel du temps jadis. La structure 

sociale du village a un rôle important dans la formation de l'horizon culturel Ŕ artistique.  A 

coup sûr la structure sociale aide l'organisation des coutumes dans la communauté. Dans ce 

système de coutumes, dans le village traditionnel sont entraînés : la famille (les coutumes de 

la vie de famille), les parents, le voisinage, les générations, la hiérarchie femme Ŕ homme, 

mari-femme, fille-jeune homme, les métiers 
12

. 

Le fondement social qui organise la vie des gens dans le village traditionnel est dû à 

leur distribution par groupe. Cette distribution est faite en fonction des certains critères: la 

position sociale, l'âge, parfois, l'occupation. C'est ainsi que la famille, le groupe d'âge, les 

hameaux, les agglomérations rurales, les confessions, les métiers, ont fait leur apparition. Ces 

groupes sociaux sont à la base des groupes folkloriques et l'appartenance des individus à 

certains groupes folkloriques ne se fait pas au hasard. Il y a une certaine typologie, en 

fonction de laquelle on réalise l'appartenance à un groupe folklorique. Dans tous les milieux 

où le folklore a été conservé, dans les communautés rurales, mais aussi dans les communautés 

urbaines, il y a eu des structures sociales très bien soudées constituées sur les relations de 

parenté, de famille. Ainsi s'explique le fait que le noyau de chaque communauté folklorique 

traditionnelle est représenté par la parenté et les coutumes de la vie de famille qui ont réussi et 

réussissent encore à offrir de la stabilité et de l'équilibre. Malgré ça, dans certaines situations, 

la famille devait être complétée, achevée. C'est comme ça qu'on pourrait expliquer l'apparition 

de la coutume des « grandes amies » ou des « frères pour la vie ».  

Le développement économique a déterminé des changements dans la structure des 

groupes sociaux. Certains groupes disparaissent, mais d'autres groupes font leur apparition. 

Ainsi, certaines coutumes se sont considérablement diminuées et d'autres coutumes ont 

disparu. On peut observer la manque d'information liée à la coutume des grandes sœurs. La 

fraternité rituelle est signalée depuis très longtemps. Ainsi, Hérodot offre des informations 

importantes liées à la fraternité rituelle « par l'immolation des armes dans le sang de ceux qui 

acceptaient le rituel ». Il mentionne que les Schytes se lient par serment envers ce qui le font: 

ils versent du vin dans une grande coupe en argile, ils le mélangent avec le sang de celui qui 

prête le serment en se piquant avec une alène, ou bien en faisant une petite incision avec un 

                                                             
11Ibidem, page 145 
12Pavel Ruxăndoiu, op. cit., page 147 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

628 
 

couteau. Ensuite, ils y trempent une épée, des flêches, une hache et une lance. Pendant ce 

temps, ils prononcent une prière et à la fin, ils boivent ce mélange de vin et de sang, aussi bien 

que ceux qui prêtent le serment, que les plus prestigieux des gens qui les accompagnent 
13

. 

Petit à petit, les anciens rites se sont mélangés avec les nouveaux. Ainsi, à partir de la 

fraternisation rituelle pratiquée par les Schytes, on est arrivé à celles pratiquées par les jeunes 

du village traditionnel roumain. Pour cela, il y a quelques informations très importantes. 

Celle-ci visent la fraternisation, « devenir des grandes amies », « devenir des cousins et des 

cousines », les confréries des jeunes et les « călușari » (groupe de danseurs qui exécutent des 

danses pendant la semaine de la Pentecôte) : Saint Théodore, le Mardi Gras, le Dimanche des 

Rameaux, l'Ascension, la Pentecôte 
14

. Les douze jours entre le Noël et l'Epiphanie sont 

dominés par des exercices d'ordre social 
15

 pratiqués par les organisations des jeunes hommes 

constituées dans cette période. 

Petre Caraman soutient que la fraternité se réalise « par l'accomplissement de certains 

rites plus anciens appartenant à un substrat magique par excellence ou à des rites plus récents, 

appartenant à un substrat religieux »
16

. Dans certaines régions de la Roumanie, la 

fraternisation rituelle ou « devenir des grandes amies » s'organisait en fonction de l'âge, du 

sexe et des affinités sélectives. Devant le groupe, les partenaires s'écorchaient le bras gauche 

en faisant le signe de la croix (le signe de la croix solaire, non pas le signe chrétien), jusqu'à la 

saignée, on mélangeait le sang en superposant les écorchures saignantes et, réciproquement, 

ils se suçaient le sang 
17

. 

Après ce rituel, les garçons s'appelaient « des frères pour la vie » et les filles « de 

grandes   amies ». A la fin du rituel, ceux qui sont devenus des frères pour la vie et celles qui 

sont devenues des grandes amies offraient un repas pour leurs amis. Ainsi, la communauté 

visait d'assurer la continuité du rituel. Les amis très proches, intimes devenaient des frères 

pour la vie. « Les frères pour la vie » pourraient être appelés frères ou, dans certaines régions, 

« frères par amour ». 

Cette coutume a lieu pendant l'enfance, à partir de l'âge de dix ans jusqu'à l'âge de 

seize ans et si les jeunes ne se sont pas mariés, cette coutume peut continuer pendant la 

jeunesse. 

Le fondement de cette coutume était le pain et le sel 
18

 et le serment accentue le fait 

que leur fraternité durera jusqu'à la mort    : 

« Je serais ton frère 

Jusqu'à la mort 

Je renoncerais plutôt au pain et au sel 

Que de renoncer à toi ! » 
19

 

Il y a des régions en Roumanie ou les garçons incisent leur petit doigt, ils mélangent 

ensuite leur sang en consolidant ainsi, leur fraternité. Parfois, à l'Epiphanie, il y a la tradition 

de baptiser tous les enfants nés pendant le carême de Noël jusqu'à l'Epiphanie. Ce rituel fait 

                                                             
13 Herodot apud Romulus Vulcănescu, Mythologie roumaine, Editions de lřAcadémie de la Republique 

Socialiste de Roumanie, Bucarest, 1985, pag. 559 
14Ilie Moise, Le confreries carpathíques de jeunesse Ŕ le groupe de jeunes hommes, Editions Dacia, Cluj-

Napoca, 2012, page 151 
15Octavian Buhociu, Le folklore dřhiver, lřaube et la poesie pastorale, Editions Minerva, Bucarest, 1979, page 

50 
16 Petru Caraman, Sur l‟origine thraco-illyrienne de la fraternisation rituelle chez les roumaines et chez les 

autres peuples balkaniques, dans Actes du II-e Congres International de Thracologie, II, Bucarest, 1980, page 

338, apud Romulus Vulcănescu, Mythologie roumaine, Editions de lřAcadémie de la Republique Socialiste de 

Roumanie, Bucarest, 1985, page 338 
17Ibidem, page 338 
18 Marcel Olinescu, Mythologie roumaine, Editions 100+1 GRAMAR, Bucarest, 2004, page 299 
19Ibidem, page 299 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

629 
 

penser au rituel archaïque de la purification et de la fertilisation de l'eau, anticipant ainsi la 

fraternité pour la vie et un certain type de parenté.
20

 

Le patron des fraternités pour la vie est Saint Théodore (on le fêtait la derniere 

semaine avant le carême) puisque ce jour-là avait lieu les coutumes « frères pour la vie » et 

« devenir des grandes amies». Entre ces deux cérémonies, il y a beaucoup de similitudes. 

Ainsi, le moment du passage des filles de l'enfance à l'adolescence, c'est à dire aux filles 

prêtes à se marier, se déroulait le jour de Saint Théodore. Parfois ce passage avait lieu à l'âge 

de quatorze ans, parfois plus tard. Le moment était marqué par l'expression: « Elle est prête à 

se marier ». Les filles se lavaient les cheveux avec de la lessive de lavande et de lierre, elles se 

défaisaient la chevelure du front, elles la joignaient à la chevelure de la nuque, elles se 

peignent avec une raie, signe qu'à partir de ce moment, elles étaient prêtes à se marier. 

Pendant qu'elles se lavaient les cheveux, les mères prononçaient trois fois les paroles 

suivantes :  

« Saint Théodore, Saint Théodore ! 

Faites pousser les nattes des filles 

Comme les queues des juments »
21

 

Le groupe des jeunes hommes et des « călușari » (association de type archaïque) sont 

inclues dans le même type de confréries puisqu'ils sont fondés sur des rites qui marquent le 

passage d'un âge à l'autre et aussi la cérémonie d'initiation. 

Chaque individu devait traverser plusieurs étapes pour pouvoir s'intégrer plus 

facilement dans la communauté, ce passage ayant une signification sociale. De l'enfance on 

passait à la jeunesse (passage marqué par le stade de jeune homme ou de fille prête pour le 

mariage) ensuite vers l'état d'adulte responsable. Ainsi, il devenait responsable dans la 

communauté ou il vivait. 

Donc, les groupes de jeunes hommes constitués dans le village traditionnel pendant les 

fêtes solstitiales et équinoctiales sont les plus importantes associations. Ils accomplissent 

certains rites et cérémonies imposées par la vie spirituelle de la communauté. Dans certains 

villages de Transylvanie, le passage des filles de l'adolescence à l'âge adulte avait lieu à Noël. 

Alors, les filles dansaient à côté des jeunes hommes et cela marquait leur entrée dans la 

catégorie des filles prêtes à se marier. Dans d'autres régions, cet événement avait lieu les 

premiers jours du Nouvel An. Alors, les jeunes hommes invitaient les jeunes filles à la danse 

et les présentaient à tous ce qui étaient là. Sont invités à la danse les jeunes filles qui n'ont pas 

dansé jusqu'à ce moment-là devant le village. 

Dans la région de Hunedoara, la confrérie domine l'équinoxe de printemps et l'équipe 

de « călușari » attirent l'attention de tous. Călușarii se réunissent à la veille de la Pentecôte 

dans un endroit isolé, loin des regards des autres pour faire serment, les mains sur le drapeau, 

qu'ils seront comme des frères. 

Après avoir fait serment, les jeunes restent ensemble jusqu'à ce que le groupe se 

disperse. On peut observer l'influence des « călușari » sur la coutume Turca, qui a lieu à Noël.  

Ceux qui chantent des noëls s'appellent « călușeri» et leur entrée dans le groupe s'appelle « 

l'entrée dans la călușarie ».
22

 Bien sûr, il y a beaucoup de noëls dont les scènes font penser à 

certains rituels initiatiques.
23

 

Les confréries des jeunes hommes contribuent à l'éducation des adolescents et en 

même temps, elles attirent les jeunes filles dans des activités dans le cadre de ces coutumes : 

la préparation des repas, décorer les drapeaux. Par conséquent, ces groupes accomplissaient à 

côté de leur principale mission (celle de faciliter l'organisation des jeunes dans le cadre du 

                                                             
20Octavian Buhociu, op. cit., page 69 
21Ibidem, page 299 
22Ibidem, pag. 18 
23 Mircea Eliade, op. cit., Editions Polirom, Bucarest, 2011, page 198 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

630 
 

village traditionnel), d'autre fonctions, celles de transmettre vers les autres générations la 

valeur des communautés où ils vivaient. En même temps, les confréries aidaient à 

l'émancipation des jeunes garçons et filles, à leur intégration dans la société, à maintenir 

l'ordre, l'éthique. Les confréries remarquaient ceux qui étaient courageux, les altruistes, ou les 

jeunes très polis.
24

 

Par conséquent, grâce à la structure sociale du village roumain, la coordination de la 

vie des gens a été possible dans le cadre de cette communauté. La répartition des gens, au 

début, dans des groupes sociaux et ensuite, dans des groupes folkloriques a offert de la 

stabilité et de l'équilibre dans leur vie. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Armstrong, Haren, O scurtă istorie a mitului, Editura Leda, Bucureşti, 2008 

2. Băncilă, Vasile, Filosofia vîrstelor, Editura Anastasia, Bucureşti, 1997 

3. Bilţiu, Pamfil, Poezii şi poveşti din Ţara Lăpuşului, Editura Minerva, Bucureşti, 1990 

4. Bîrlea, Ovidiu, Folclorul românesc, Editura Minerva, Bucureşti, vol. I, 1981, vol. II, 

1983 

5. Buhociu, Octavian, Folclorul de iarnă, ziorile şi poezia păstorească, Editura Minerva, 

Bucureşti, 1979 

6. Butişcă, Constantin, Monografia comunei Drăgăneşti-Bihor, Editura Brevis, Oradea, 

2002 

7. Cantemir, Dimitrie, Descrierea Moldovei, Editura Academiei Republicii Socialiste 

România, Bucureşti, 1973 

8. Caraman, Petru, Colindatul la români, slavi şi la alte popoare, Editura Minerva, 

Bucureşti, 1983 

9. Caraman, Petru, Studii de etnologie, Editura „Grai şi suflet Ŕ Cultura naţionalăŗ, 

Bucureşti, 1998 

10. Coman, Mihai, Mitologie populară românească, vol. I, II, Editura Minerva, Bucureşti, 

1986 

11. Daicoviciu, Hadrian, Dacii, Editura enciclopedică, Bucureşti, 1972 

12. Degău, Ioan; Brînda, Nicolae (coord.), Beiuşul şi lumea lui. Studiu monografic, vol. 

IV, Editura Primus, Oradea, 2009 

13. Drăgan, J. C.,  Noi, tracii, Editura Dacia, Bucureşti, 1980 

14. Drăghicescu, D, Psihologia poporului român, Editura Garamond, Bucureşti, 2004 

15. Eliade, Mircea, De la Zalmoxis la Gengis-Han, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti, 1980 

16. Eliade, Mircea, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, vol. I, II, III, IV, Editura 

Polirom, Bucureşti, 2011 

17. Ghinoiu, Ion, Mitologie română, Editura Univers Enciclopedic Gold, Bucureşti, 2013 

18. Ghinoiu, Ion, Vârstele timpului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1988 

19. Gulian, C.I.,  Mit şi cultură, Editura politică, Bucureşti, 1968 

20. Herseni, Traian, Forme străvechi de cultură poporană românească - Studiu de 

paleoetnografie a cetelor de feciori din Ţara Oltului,Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977 

21. Herseni, Traian, Sociologie Ŕ Teoria generală a vieţii sociale, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1982 

22. Kernbach, Victor, Dicţionar de mitologie generală, Editura Albatros, Bucureşti, 2004 

23. Lardellier, Pascal, Teoria legăturii ritualice. Antropologie şi comunicare, Editura 

Tritonic, Bucureşti, 2003 

                                                             
24Octavian Buhociu, op. cit., page 76-77 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

631 
 

24. Marian, Simion Florea, Sărbătorile la români. Studiu etnografic, vol. III , Ediţiunea 

Academiei Române, Cincizecimea, Bucureşti, 1901 

25. Moise, Ilie, Confrerii carpatice de tineret Ŕ ceata de feciori, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 2012 

26. Niţu, George, Elemente mitologice în creaţia populară românească, Editura Albatros, 

Bucureşti, 1988 

27. Olinescu, Marcel, Mitologie românească, Editura 100+1 GRAMAR, Bucureşti, 2004 

28. Pop, Mihai, Folclor românesc, vol. I şi II, Editura „Grai şi suflet Ŕ Cultura naţionalăŗ, 

Bucureşti, 1998 

29. Pop, Mihai Obiceiuri tradiţionale româneşti, Editura Univers, Bucureşti, 1999 

30. Ruxăndoiu, Pavel, Folclorul literar în contextul culturii populare româneşti, Editura 

„Grai şi suflet Ŕ Cultura naţionalăŗ, Bucureşti, 2001 

31. Sava, Eleonora, Explorînd un ritual, Editura Limes, Cluj-Napoca, 2007 

32. Ţucra, Nicolae, Vaşcău: comună-ţinut; monografie, Editura Brevis, Oradea, 2000 

33. Văduva, Ofelia, Magia darului, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1997 

34. Vlăduţescu, Gh., Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, Bucureşti, Editura 

Minerva, 1982 

35. Vrabie, Gheorghe, Folcloristica română Ŕ evoluţie, curente, metode, Editura pentru 

literatură, Bucureşti, 1968 

36. Vrabie, Gheorghe, Folclorul. Obiect-principii-metodă-categorii, Editura Academiei 

Republicii Socialiste România, Bucureşti, 1970 

37. Vulcănescu, Romulus, Mitologie română, Editura Academiei Republicii Socialiste 

România, Bucureşti, 1985 

38. Vulcănescu, Romulus, Dicţionar de Etnologie, Editura Albatros, Bucureşti, 1979 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:22:40 UTC)
BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

