
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

224 

SENSE AND SYNCHRONICITY IN THE WRITINGS OF MIRCEA ELIADE 
AND MICHEL TOURNIER 

 

Daniela Mirea 
Senior Lecturer, PhD., Military Technical Academy, Bucharest 

 

 
Abstract. Our article aims to analyze the ontological transformation process of the Elidian and 

Tournerian characters, as a result of their participation to certain synchronic events.  Our analytical 

endeavor is methodologically supported by the abysmal Jungian analysis. At a first glance, such 

events seem to be ordinary occurrences, apparently random, lacking consequences in becoming the 
character. Although camouflaged in the ordinary, they produce profound and disorienting revelations 

in the ontic situation of the characters. The synchronic events are significant coincidences, with an 

unwavering transformative finality for the actant. Behind such events, apparently insignificant, lies the 
subtle weave of the destiny.  

 
Keywords: Synchronicity, Ontological transformation, sense, sign, revelation 

 

 

Le terme de synchronicité a été introduit par C. G. Jung pour nommer le processus par 

lequel les coïncidences reflètent les dynamiques psychiques profondes. Il a constaté que les 

coïncidences significatives représentaient seulement lřeffet superficiel dřune réalité plus 

profonde, authentique et totale. Il y voyait le signe de lřunion entre lřessence de la nature 

humaine et le monde physique. Il  emprunte le terme de « unus mundus » à la philosophie 

médiévale afin de nommer cette réalité totale qui se manifeste au-delà de la dualité esprit-

matière. Jung affirme que les liens de lřhomme avec ce niveau se produisent au niveau du 

psychisme inconscient. À la fin de sa vie, Jung parvient à lřidée que les archétypes sont des 

entités métaphysiques, ils transcendent, mais en même temps, ils comprennent le psychisme et 

la manifestation physique. Dans le psychisme humain, lřinconscient contient ces puissants 

agents de possibles pour les patterns ou les images - les archétypes. Par exemple, lřarchétype 

de la Mère peut être actualisé, compte tenu de certaines situations spécifiques, par différentes 

manifestations : une déesse, un certain animal, la terre, une fontaine, la rose etc. 

La synchronicité est un langage symbolique qui exige dřêtre décrypté de manière 

pertinente. Parfois les personnages éliadiens et tournériens se perdent sur ce chemin du 

décryptage des significations véhiculées par un tel événement. Les événements synchroniques 

sont essentiellement symboliques. Le problème qui se dresse est quel type de sémiose 

appliquer à ces réalités pour que le travail de décryptage soit pertinent. La sémiologie 

structuraliste appuie ses démarches sur le principe de la différence et affirme quřil est le seul 

instrument à même dřopérer une analyse pertinente dans ce domaine, tandis que les 

herméneutiques positives de la philosophie, de lřhistoire des religions, de lřanalyse abyssale 

affirment la prééminence du principe de lřanalogie : « ce qui est en haut, est aussi en bas et ce 

qui est en bas est aussi en haut ». Les instruments de travail de la sémiologie structuraliste ne 

sont pas fonctionnels dans ce domaine et aboutissent à lřéchec. 

Lřherméneutique symbolique dřEliade est à même dřinterpréter les symbolismes 

religieux. En employant cet instrument, Eliade aboutit à la découverte des archétypes, entités 

comparables avec ce que sont les archétypes jungiens ou platoniciens. Les archétypes dont 

Eliade parle, prennent les traits de lřarchétype jungien,  ils sont compris par le psychisme et 

sont aprioriques, ce qui les approche des archétypes platoniciens. Ce sont des modèles, des 

patterns engendrés par lřimaginaire qui les renouvellent et les réadaptent sans cesse. Selon lui, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 18:14:07 UTC)
BDD-A27921 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

225 

lřarchétype organise les symboles qui peuvent formellement varier. Il considère que les 

archétypes sont retrouvables au niveau du transconscient, mais ils sont fonctionnels aussi au 

niveau du psychisme inconscient et conscient. Un complexe symbolique se manifeste à tous 

les niveaux de la conscience totale : transconscient, inconscient, et conscient. Jung,  à son 

tour,  remarque et souligne lřidentité idéatique de cette réalité avec la notion chinoise de 

« tao » qui affirme lřexistence du non-manifesté qui représente les fondements du monde 

matériel, manifesté. Lřidée de lřexistence dřun principe formatif supra ordonnateur est 

également présent dans la théorie des « formes idéales » de Platon : il y a une forme idéale de 

manifestation, une réalité supérieure qui sert de modèle pour les formes imparfaites du monde 

matériel, reflet faible et approximatif des essences.  

Dans la littérature initiatique de Tournier et Eliade, les symboles ont une fonction 

ontologique, ils sont à mêmes de faire transposer les personnages dans une réalité 

transhumaine. Ils opèrent dans la conscience des personnages ce quřEliade appelle le 

processus de « rupture de niveau » qui comprend un changement dramatique de paradigme 

existentiel, une révélation bouleversante, numineuse.  

Les personnages éliadiens et tournériens vivent des remarquables synchronicités qui 

annoncent le processus de métamorphose ontique qui est en train de se manifester. Ces 

synchronicités peuvent se manifester en tant quřidées, événements ou mots qui se répètent de 

manière significative. On peut avoir à faire avec un nom, un sujet de conversation, une 

personne ou nřimporte quoi. Le devenir du personnage de Stéphane Viziru, héros du roman 

Forêt interdite comprend de telles répétitions synchroniques. Dans chacun de ces événements, 

il y a un pattern qui réitère et annonce lřentrée du sujet dans une autre réalité qui suppose une 

transformation importante et définitive. Lřincipit du roman Forêt interdite surprend la 

rencontre de Stéphane Viziru, dans un espace et un temps sacrés, lourds de significations, 

avec Ileana Sideri, sa femme dřau-delà du temps historique. Cette rencontre apparemment 

quelconque dissimule un grand mystère et annonce, dès le début du roman, un événement 

crucial qui transfigurera lřexistence du héros. Cette femme, portant un nom aux résonances 

célestes (Sideri est dérivé à partir du mot base « sidéral », allusion à lřessence sacré du 

personnage) et un prénom dřhéroïne de contes merveilleux roumains ( Ileana ŔIleana 

Cosanzeana est le double féminin idéal de Fat-Frumos, le Prince Charmant des contes de fées 

roumains ) procurera la grande révélation finale au héros éliadien. Sans quřelle en soit 

consciente, elle servira de messager et guide à Stéphane. Dans le registre de lřanalyse 

abyssale jungienne, Ileana représente lřAnima du héros et la rencontre avec elle suggère la 

réalisation des noces mystiques, lřaccomplissement du processus dřindividuation. Cette 

première rencontre a lieu dans la forêt de Baneasa, tout près du lac, pendant la nuit de la 

Saint-Jean. Les croyances populaires roumaines attribuent une sacralité à part à ce temps-là. 

On croit que cette nuit-là le ciel sřouvre et les humains ont accès à cette dimension 

métaphysique. Le  jour est plus long que la nuit, bref, cřest le triomphe de la lumière sur les 

ténèbres. Les noces-mort de la fin du roman se réalisent, de manière symétrique dans le même 

décor forestier, mais à Royaumont. Ce passage rituel se passe lui-aussi dans le temps sacré de 

la nuit de la Saint-Jean. La rencontre des deux personnages est un événement synchronique 

qui annonce quřil y a quelque chose dřauthentique qui est en train de se manifester. Dřailleurs, 

le personnage lui-même saisit maintes fois la nature numineuse de cet amour qui cache  un 

mystère. « Où peut bien mener un tel amour ? Anna Karenine ? Tristan et Yseult ? Ce serait 

trop sinistre. Un amour qui en remplace un autre, un adultère banal, né du Temps, moulu par 

le Temps, destiné à la mort, comme un être quelconque né lui Ŕaussi de la mort et qui retourne 

à la mort ?
1
»... 

                                                             
1 Mircea Eliade, ( traduit du roumain par Alain Guillermou), Forêt interdite, Gallimard, Paris, 1955, p.223. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 18:14:07 UTC)
BDD-A27921 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

226 

Les discussions de Stéphane avec son ami Birish, professeur de philosophie, 

actualisent de manière synchronique, les mêmes réalités supraterrestres annoncées par les 

rencontres de Stéphane et Ileana. Stéphane avoue à Birish, maintes fois, sa conception sur la 

vie. Il se représente lřexistence en tant quřégarement dans le labyrinthe, mais lřexistence 

même du labyrinthe suppose une issue. Ce labyrinthe que lřexistence présente à chacun des 

humains est un labyrinthe des signes, dřévénements et dřhistoires, mais derrière ce chaos 

apparent, apparemment irrationnel, il y a une vérité extrêmement simple, qui offre la sortie du 

dédale. Les noces-mort de la fin du roman sont pour Stéphane le centre libérateur du dédale, 

quřil a recherché toute sa vie, moment de révélation ultime et de sublimation dřune vie dédiée 

à la quête des grandes réponses métaphysiques, sur le sens de la vie.  

À la fin, « le message »  hermétique du labyrinthe sera décrypté par Stéphane et 

Birish, les deux amis qui se passionnent pour la philosophie et les discussions métaphysiques, 

au-delà du temps historique, dans la mort. Arrêté par la sécurité, après avoir essayé de passer 

illégalement la frontière, une fois le régime communiste installé à Bucarest, Birish fait 

lřexpérience du labyrinthe de la souffrance par sa mise en cause absurde, son emprisonnement 

et le traitement tortionnaire dont il est victime innocente. Le labyrinthe que Birish assume a 

un trajet douloureux, tragique. La révélation quřil a sur le Centre, est pareille aux révélations 

des saints chrétiens martyrs, elle est lřeffet de lřinjustice, de la douleur, du désespoir, de la 

peur atroce, des doutes existentiels, des faiblesses humaines, des pièges, des confusions. La 

voie vers le centre est représentée sous la forme dřun voyage en bateau, effet des 

hallucinations provoquées par les tortures inhumaines auxquelles il est soumis lors de 

lřenquête ; ce voyage a lieu dans un temps sacré, cřest la veille pascale, temps dřattente de la 

résurrection. Birish se voit tenir dans ses mains un cierge dont la flamme monte au ciel où il 

aperçoit « la figure brillante, dorée de Dieu ou peut-être de Jésus Christ » (p.571). Le voyage 

aquatique finit et il touche terre, lieu où il a la révélation que toute sa vie a été un long voyage 

vers ce point-là où sa vie, ses rencontres, les évènements vécus en dévoilent le sens. Les 

événements synchroniques sont des événements personnels mais la synchronicité exerce une 

fascination numineuse sur le sujet qui vit cet événement. Parfois le personnage ne comprend 

pas dřun coup ce message profond qui lřinterpelle mais il en est fasciné et obsédé.  

  Les coïncidences significatives impliquent souvent lřexistence de plusieurs 

événements qui, bien que formellement différents, sont reliés les uns aux autres par un pattern 

commun. Elles partagent une signification commune et véhiculent une signification qui rend 

compte à la fois, de lřexistence dřune réalité supérieure et du monde physique, il nřy a aucune 

énigme fondamentale dans la synchronicité, elle met ensemble la réalité du monde psychique 

et les significations du monde matériel.  

Lřintrigue du roman tournérien  Le Roi des Aulnes joue à son tour sur plusieurs 

synchronicités qui pointent lřévolution du personnage de Tiffauges. La prise de conscience de 

sa nature profonde se réalise dès lřincipit du roman qui raconte la séparation du héros de 

Rachel. Cřest dans cette circonstance quřelle  prononce la phrase: « Tu es un ogre ». Cette 

affirmation rend compte dřune réalité dissimulée, le côté ténébreux dřOmbre du personnage. 

Cřest une synchronicité qui annonce lřactualisation du monstre homophage. Puis dřautres 

signes et synchronicités lui présentent de manière insistante sa nature ignorée. Lřhistoire avec 

le criminel Weidman, son double monstrueux et la mésaventure avec la petite Martine 

lřoblige de prendre conscience dřune certaine réalité cachée au moi conscient. Dans une 

lecture jungienne, le monde extérieur reflète le monde intérieur du personnage.  

Tiffauges apprend des journaux lřexécution du criminel Weidman, coupable dřavoir 

tué sept personnes. Des coïncidences saugrenues exercent sur Tiffauges une étrange et 

indicible fascination pour cette personne. Ainsi apprend-il que Weidman est né le même jour 

et le même an que lui. Tout comme lui, il est gaucher, a la même taille et le même poids. Leur 

ressemblance physique médusant lui coupe le souffle, le laisse en état de stupor. Il a devant 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 18:14:07 UTC)
BDD-A27921 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

227 

lui son sosie. Au niveau psychique, lřarchétype de lřOmbre lui fait signe, il est activé et prêt à 

se manifester. Cette rencontre numineuse produit une réaction de stupeur même parmi les 

gens présents dans  le public. Eugénie, une voisine de Tiffauges, surprend cette dynamique 

numineuse. Dans un premier temps, elle énonce la relation de ressemblance entre les deux, 

pour y renoncer et affirmer la relation dřidentité, dřinquiétante identité : « Mais Monsieur 

Tiffauges, cřest quřil vous ressemble ! Ma parole, on dirait votre frère ! Mais cřest tout à fait 

vous, Monsieur Tiffauges, cřest tout à fait vous !
2
» . La réaction de Tiffauges à la rencontre de 

son sosie côtoie la folie, un tourbillon de sentiments sřempare de lui et il est sur le point de 

sřévanouir. La mort de son double préfigure le long processus de conscientisation de son 

Ombre.  

La réalisation du processus dřindividuation exige que le sujet devient conscient de son 

Ombre qui doit être internalisé. Dans le roman éliadien Forêt interdite, nous assistons à une 

dynamique pareille. Tout comme Abel Tiffauges, Stéphane a lui aussi un double, un sosie. 

Plusieurs coïncidences étranges ont lieu et mettent les deux personnages ensemble : la fiancée 

de Ciru Partenie, Ioana confond son fiancé avec Stéphane et la suite de cette confusion est 

quřelle tombe amoureuse de Stéphane et finit par lřépouser ; la police prend Ciru Partenie 

pour Stephane Viziru, accusé dřavoir abrité dans son appartement un légionnaire mis en 

cause, et tire sur lui en le tuant. Anisie, le personnage fabuleux que Stéphane rencontre lors de 

ses randonnées sur la montagne, est le héros de la nouvelle « La bergerie est loin ? », de Ciru 

Partenie, sans que celui-ci sache quřun tel être existe réellement, en chair et en os. Anisie vit 

sur la montagne, en se pliant aux grands rythmes cosmiques, ce qui neutralise les effets 

pervers du « temps pour la mort »  de lřhistoire profane. Il est évident que nous sommes 

devant un cas dřactivation de lřombre du héros. Ciru Partenie représente le côté terrestre, 

historique du personnage. 

Dans le cas de Tiffauges, lřépisode de la rencontre avec son double ténébreux fait 

apparaître  son côté ogrèsque qui devient de plus en plus évident. Nous assistons dorénavant à 

un processus dřinflation du Moi par cet archétype brusquement animé. Son périple allemand 

sera parsemé de telles rencontres bizarres avec dřautres présences ogrèsques, humaines et 

animales, ayant en arrière-plan la présence menaçante de lřOgre nazi. Tiffauges lui-même se 

transforme en un monstre qui enlève les enfants pour que ceux-ci deviennent des soldats 

nazis. Lřisotopie du monstre homophage prend lřaspect de la fascination pervertie quřAbel 

ressent à lřégard des enfants. Selon Jung, lřOmbre est le réceptacle du côté caché, dissimulé 

de la personnalité extérieure, qui représente une sorte de « moi »  idéal, construit pour faire 

plaisir aux autres à et soi-même. Si le Moi extérieur comprend toutes les qualités positives, 

appréciées par les autres, lřOmbre en est le reverse, il comprend tout ce qui est jugé haïssable, 

blâmable, humiliant, faible, débile, en un mot, négatif. Le contenu de lřombre est représenté 

par tout ce qui est refoulé, renié pour ne pas assombrir le moi idéal (fait des valeurs que le 

sujet considère adéquates et conformes à une identité lumineuse.  « LřOmbre est faite de cette 

matière ténébreuse, fuyante, honteuse, sombre que la conscience nřaccepte pas et qui est 

cachée dans les profondeurs.»
3
  

Une autre expérience transformatrice déclenchée par une synchronicité est celle subie 

par Taor, le prince indien parti à la recherche de la recette dřun gîteau  à goût divin, le rahat 

loukoum. Parti à la quête des nourritures terrestres, Taor aboutit finalement à goûter les 

nourritures célestes, car il est le premier humain à recevoir lřeucharistie. Son aventure ontique 

commence par le désir de Taor dřavoir la recette dřun gîteau quřil reçoit en cadeau. Il en est 

fou et sřélance lui-même à la quête de cette merveilleuse recette. Il quitte honneur et pouvoir 

royaux pour y aboutir. Mais la finalité de sa quête est sublimée : il aboutit à manger une 

                                                             
2 Michel Tournier,  Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970, p.164 
3Daniela Mirea, «Hypostases du double dans les fictions de Michel Tournier », in Journal of Romanian Studies, 

no.12/2017, p.689 (sous la direction de Iulian Boldea) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 18:14:07 UTC)
BDD-A27921 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

228 

nourriture exceptionnelle, transcendante : lřeucharistie. Cette coïncidence exprime un sens 

symbolique, mythique même car elle renvoie simultanément à la déchéance paradisiaque et à 

la rédemption christique, aux fruits de la chute et à la nourriture de la rédemption qui est 

lřeucharistie. Il y a une dynamique ressemblante dans la métamorphose du personnage de 

Taor et Birish, le personnage éliadien. La transformation ontique des deux personnages sous-

entend le même sémantisme dramatique. Lřun et lřautre se retrouvent les prisonniers dřun 

espace infernal (la Sodome et la Roumanie soviétisée, deux espaces qui circonscrivent 

métaphoriquement lřenfer). Pourtant ces univers de la déchéance extrême, la prison et les 

mines de sel, ne réussissent pas à contaminer et pervertir ce quřon appelle la liberté 

métaphysique des deux personnages, lřespace du dedans, celui qui est tellement proche du 

divin. Cřest dans ces endroits hostiles quřils subliment leurs souffrances et approchent de la 

sorte le numineux. La souffrance devient un processus dřanabase, un mouvement 

ascensionnel des héros qui regagnent la dimension plénière originaire, le mode dřêtre 

édénique où ils se réinstallent. 

Jung croit que lřactivation dřun archétype déclenche une coïncidence synchronique. 

Un archétype représente le potentiel dřune image qui sommeille jusquřau moment où elle est 

activée par une situation vécue, de manière consciente ou inconsciente par le sujet. 

Lřactivation de lřarchétype engendre une puissance impressionnante à même de faire installer 

le sujet dans un autre mode dřêtre, complètement différent. Cřest justement cette puissance 

qui constitue le catalyseur de lřévénement synchronique. Jung affirme que cette énergie libère 

des forces créatrices à mêmes de restructurer les événements appartenant autant au psychisme 

quřau monde extérieur. Cette restructuration se réalise de manière acausale, agissant au-delà 

des lois de la causalité. Le pouvoir délivré est perçu en tant que numineux.  

Les significations exceptionnelles véhiculées par un événement synchronique naissent 

de la connexion symbolique entre les éléments qui se trouvent dans les couches profondes de 

lřinconscient et une situation du monde extérieur. Lřévénement extérieur et celui intérieur  ont 

lieu à la fois. Les deux éléments ne se retrouvent pas dans une relation de causalité, mais ils 

partagent une signification commune et se passent simultanément. Une telle relation nous fait 

penser à lřidée médiévale de résonance sympathétique. Quand la vie intérieure a une relation 

de correspondance symbolique au monde extérieur, lřintérieur et lřextérieur sont reliés par une 

signification commune. De tels événements indiquent une correspondance entre deux 

mystères profonds, en dévoilant de manière symbolique la relation entre eux.  

En conclusion, le processus de transformation ontique subi par certains personnages 

éliadiens et tournériens se realise parfois par le truchement des événements synchroniques qui 

interpellent les sujets et leur signalent le chemin de la quête de soi, afin que lřindividuation se 

réalise. À un niveau superficiel, ces événements ont lřair de quelque chose de banal et 

dřinsignifiant, sans aucun effet dans le devenir du personnage. Bien quřils soient dissimulés 

sous les couches du banal, ils véhiculent une énergie numineuse bouleversante et finissent par 

produire des effets ontiques terribles par les métamorphoses quřils opèrent. Les événements 

synchroniques sont des coïncidences significatives, ayant une finalité transformatrice 

irréfutable pour lřactant. Derrière ces  événements anodins et médiocres, il y a le tissu subtil 

du destin.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Corpus de textes de Mircea Eliade et Michel Tournier 

Mircea Eliade, Forêt interdite, Gallimard, Paris, 1955 (traduit par Alain Guillermou) 

Michel Tournier, Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 18:14:07 UTC)
BDD-A27921 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

229 

Michel Tournier, Gaspard, Melchior et Balthazar, Gallimard, Paris 1980 

Choix bibliographique 

Chevalier, Jean, Gheerbrandt, Alain, (sous la direction), Dictionnaire des symboles, 

Laffont, Paris, 1969 

Eliade, Traité dřhistoire des religions, Payot, Paris, 1949 

Eliade, Mircea, Méphistophélès et lřAndrogyne, Gallimard, Paris, 1962 

Jung, Carl-Gustav, LřHomme à la découverte de son âme, Payot, Paris, 1966 

Jung, Carl-Gustav, Métamorphoses de lřâme et ses symboles, Librairie de lřUniversité, 

Genève et Bûchet/Chastel, Paris, 1967 

Jung, Carl-Gustav, Les Racines de la conscience, études sur lřarchétype, 

Bûchet/Chastel, Paris, 1971 

            Jung, Dialectique du Moiet de lřinconscient, Paris Gallimard, 1989 

Jung, Carl-Gustav, Lřâme et son Soi, Paris, Albin Michel, 1990 

Mirea, Daniela, « Hypostases du double dans les fictions de Michel Tournier » in 

Journal of Romanian Studies, no.12/2017, p.689 (sous la direction de Iulian Boldea). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 18:14:07 UTC)
BDD-A27921 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

