
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

115 

THE WORD AS A SIGNIFIER, SIGNIFIANCE AND SIGNIFICATION IN THE 
PROTO-ARCHAIC AND ARCHAIC CULTURES 

 
Doina David 

Assoc. Prof., PhD., ”Dimitrie Cantemir” University of Tîrgu-Mureş 
 

 
Abstract:The world of myth offers archaic man "an inventory of human possibilities" expressing the 

constructive intentions of the human being, materialized in signs and symbols and words of ritual-
magical significance. They acquire an unity that will keep them just because the common element, the 

myth, does not permeate, it is contemporary with humanity, has a rich content of significance because 

it is not: "a simple primitive coat of the idea." 

We will never be able to understand the totality of the meanings that the myths and symbols of the 
archaic world have, unless we engage with our entire will, to understand the archaic world as a world 

still alive and present and word. Preliminary work would like to highlight these few aspects. 

 
Keywords: signs and symbols, words, archaic world, significance. 

 

 

Pentru lumea tradiţională românească, cuvîntul şi gestul
1
, magia acestora şi-au pierdut 

în timp adevăratul substrat originar. A rămas doar impactul pe care îl are direct cuvîntul 

asupra mentalităţii omului; pentru că, în definitiv, conştientizat sau nu de către om, gestul sau 

cuvîntul nu mai are aceeaşi semnificaţie magică pe care a avut-o iniţial; rămîne doar un 

intermediar între conduita magico-ritualică şi conduita teologico-religioasă a omului. 

În literatura lingvistică se face distincţia între semnificant şi semnificat, în analiza 

culturii din perspectiva simbolică, ale cărei baze sunt puse de Fr. Nietzsche, O. Spengler şi L. 

Blaga, semnificantul
2
 desemnează substratul pe care se execută operaţia magică, substrat ce 

poate fi fizic, dar şi simbolic. Semnificatul reprezintă substratul fizic asupra căreia acţionează 

magia. În cazul nostru, pentru că este vorba de ritul de trecere, substratul este însăşi fiinţa 

umană. Dacă viaţa are o logică prestabilită, atunci şi moartea are o logică a sa, inclusă în 

legile firii. 

În cultura tradiţională se consideră că trecerea trebuie pregătită, iar toate momentele ce 

preced această etapă au în substratul lor, la origine, elemente magice. Chiar dacă actualmente 

semnificaţia lor iniţială s-a pierdut, obiceiul le păstrează neschimbate sau într-o altă formă, 

uitîndu-le originea.  

Pentru trecere omului îi este pregătit veşmîntul
3
 de înmormîntare, care, de obicei, este 

cel de cununie (ca un simbol al închiderii ciclului vieţii). Întreaga existenţă a omului este 

concepută ca o petrecere spre trecere, petrecerea presupune existenţa în curgerea ei firească 

finalizată în trecere. Fiecare etapă a petrecerii are un singur scop: pregătirea trupească şi 

                                                             
1 A se vedea, Émile Benveniste, Sémiologie de la langue, în, ŖSemioticaŗ, nr 2, 1974, referitor la raporturile 

stabilite între mit şi rit în genere, şi etapizarea, structurarea tipurilor arhaice de Ŗdiscurs magicŗ, ca etape: pur 
ritualice, ritualoco-mitice, dominant mitice şi magico-ritualice. p. 130-132; C-tin Zărnescu, Lingvistica şi 

semiologia, metode de cercetare a mitului, în ŖViaţa româneascăŗ, nr 11, an XXVI, 1973. 
2A se vedea, Branislaw Malinowski, Magie, ştiinţă şi religie, Ed. Moldova, Iaşi, 1993, p. 15-16; Victor 

Săhleanu, De la magie la experimentul ştiinţific, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1978; C-tin Daniel, 

Civilizaţia feniciană, aspectele legate de magie, Ed. Sport-Turism, Bucureşti, 1979, p. 228. şi, Paul Radin, La 

réligion primitive, Gallimard, Paris, 1941, aspectele legate de originea şi vechimea semnificaţiilor complexe ale 

magiei: Ŗ magia este tot atât de veche ca şi omul Ŗ, p. 57, această afirmaţie denotă o implicare umană la nivelul 

magiei la început sub forma conduitei magico-ritualice iar apoi teologico-religioase. 
3Informaţie obţinută din teren, Sat Şerbeni, jud.Mureş, oct. 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

116 

sufletească a celui petrecut. Acum intervine, alături de gestul cu semnificaţie magică avută 

ab origine, şi cuvîntul, ce are rolul de a pregăti omul în marea călătorie, realizînd o decantare 

între ritul şi mitologia legată de Ŗmitul treceriiŗ. Acum s-au pierdut atît semnificaţia simbolică 

a gestului ritualic, cît şi structurile discursive coerente ale codului simbolic. Au rămas doar 

codurile verbale şi non-verbale, epurate de funcţia magică
4
.  

Vom exemplifica această idee prin unele glăsuiri de înmormîntare, ce au rolul de a 

călăuzi pe cel petrecut; pentru că moartea nu este, în viziunea tradiţională, decît o petrecere 

spre o a doua lume. Acum, cuvîntul are semnificaţii doar simbolice: 

 

ŖStau pe pragul casei mele,  

Gata de drum de jele 

Toţi îmi zic să nu mă duc 

Că-i lung drumul ce-l apuc 

Dar eu stau pe prag de moarte  

şi le spui că nu se poate.ŗ
inf

 

 

Sau cuvintele ce invocă drumul ce trebuie urmat de cel ce se petrece, drum pe care 

este călăuzit de cel ce a trecut deja în lumea de dincolo
5
: 

 ŖÎnainte ţ-or ieşi    Şi de mînă te-or lua  

 Doi negri călugărei   Şi prin văi că te-or purta 

 Nu-te înspăimînta de ei  Şi tăte ţ-or arăta.ŗ
inf

 

 C-or ieşi părinţii tăi 

În acest context ritualic, cuvîntul are funcţie magică şi religioasă, funcţie atinsă de 

creatorul anonim doar în mod aluziv, descoperind, totodată, şi valori poetice latente, unde 

perspectiva magică abia se ghiceşte, dar există. Regăsim aici dubla posibilitate de 

exteriorizare prin limbaj: Ŗtrăire subiectivăŗ, şi aceea alimentată de gînd ce consideră moartea 

ca o Ŗîmplinire a firii
6
ŗ. Ambele posibilităţi de exteriorizare au ca suport cuvîntul cu o reală 

funcţie magico-ritualică. 

Astfel, cuvîntul dobîndeşte semnificaţie magică, dar este şi informaţie, ca semnificat 

este realitate fizică vibratorie; are ca subsidiar gîndul ce primeşte corporalitate, putere de 

acţiune, în cele mai variate forme ale realului: de la formele cosmice, pînă la cele psiho-

mentale. Prin toate atributele menţionate, cuvîntul, pentru culturile arhaice, este considerat 

primul instrument neconvenţional de putere. La început a fost cuvîntul atît din punct de 

vedere al creaţiei, cît şi din punct de vedere al filosofiei europene fundamentate pe Ŗlogosŗ. 

În concluzie, cuvîntul, cuvîntul ca semnificant în conştiinţa omului tradiţional, apare 

atunci cînd intervine neputinţa de a explica lucrurile care, deşi sunt considerate a fi în firea 

lor, uneori sunt inexplicabile. Moartea e în firea vieţii inexplicabilă şi inacceptabilă, omul şi-o 

apropie prin singurul mijloc posibil, prin cuvînt căruia îi conferă o semnificaţie magică. 

                                                             
4 A se vedea, despre acest proces: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului, Ed. Univers, 

Bucureşti, 1977, p. 465; Mircea Eliade, Misterele şi iniţierea orientală, în vol. : Morfologia religiilor, Jurnal 

literar, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993; Rolland Barthes, Mitologii, în:  Romanul scriiturii, Ed. Univers, 

Bucureşti, 1987. 
inf Virginia Grama, sat Şerbeni, com. Beica de Jos, jud. Mureş, iunie, 1998. 
5 Idei şi observaţii interesante, despre rolul codului lingvistic simbolic, puterea cuvântului, cât şi metodele legate 

de descifrarea limbajului mitic, din perspectiva metodelor oferite de semiotica lingvistică, în, Edmund Leach, 

Culture&Communication. The Logic by Wich the Symbols are Connected, Cambridge University Press, 1977, p. 

9. 
infŞtefan Tropotei, Sînmihaiu de Pădure, jud.Mureş, iulie, 1998. 
6 A se vedea, semnificaţia oferită de R. Vulcănescu, actelor magico-ritualice cât şi făpturilor mitice ce au în 

Marea Trecere rolul de a avea un caracter maieutic (de a ajuta exprierea), caracter apotropaic  (de a apăra sufletul 

celul trecut) şi caracter psihopomp (de călăuzire a sufletului în Marea Trecere), Mitologie…, ed. cit, p. 208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

117 

În economia lucrării de faţă, procesul de semnificare îl urmărim doar în legătură cu 

ritualul de trecere, prezent în toate culturile astfel, Arnold van Gennep consideră că acest 

ritual, numit în literatura de specialitate Ŗobolul lui Charonŗ
7
, este prezent la popoarele 

ortodoxe, dar şi musulmane şi budiste. 

Semnificarea actului magic constă în tehnica utilizată, pentru înfăptuirea lui, care are 

doar la origine, în societăţile protoarhaice, dimensiune magico-mitico-simbolică
8
. 

Treptat,  în societăţile tradiţionale, aceste acte şi tehnici magice au devenit obicei şi 

tradiţie. În cazul analizei noastre actul de semnificare a avut în vedere obiceiurile ce se referă 

cu precădere la trecerea omului în lumea de dincolo, sau la petrecerea sa în marea călătorie. 

Există obiceiul, încă păstrat în comunităţile tradiţionale, de a lega picioarele omului petrecut
9
 

în moarte. În momentul înhumării picioarele sunt dezlegate, considerînd că astfel drumurile 

celui petrecut sunt de acum deschise. De asemenea, există obiceiul după care în mîna omului 

trecut în nefiinţă se aşează monede, considerînd că acestea urmează să fie date la vamă, 

oprelişte care-i apare în drumul spre lumea de dincolo. Există, în credinţa populară, ideea 

după care omul, ajuns în viaţa de dincolo, trece prin douăsprezece vămi şi trebuie să 

plătească. 

Întregul ceremonial al petrecerii este însoţit de gesturi cu semnificaţie magico-

ritualică, omul urmînd să fie pregătit în marea călătorie. Aşa, de exemplu, există obiceiul după 

care la groapă se dă pomană (colac sau pasăre) şi se rostesc cuvintele Ŗpe astă lume să fie a ta, 

pe cealaltă a mortuluiŗ
inf

. Un alt obicei este legat de alungarea temerii faţă de cel petrecut, 

pentru a-l uita, membrii familiei acestuia îşi pun ţărînă pe cap, sau a doua zi după 

înmormîntare dau pomană unui sărac pe fereastră.
inf

 

Toate aceste gesturi au avut la origine semnificaţii magice, o parte din aceste 

semnificaţii se mai păstrează şi în prezent, doar sub forma reminiscenţelor magico-ritualice
10

. 

Acest lucru demonstrează păstrarea prin obicei a unui substrat arhaic, prin actele care au avut 

semnificaţii magice ce angajează şi în prezent un ansamblu de practici simbolice
11

. 

Omul la nivelul gîndirii comune, cotidiene nu  conştientizează simbolizarea pe care o 

actualizează în momentul realizării gestului, şi delimitarea între obiect şi subiect, om şi natură, 

între existenţa fizică şi existenţa spirituală, între sine şi altceva. Practicile magice au avut 

iniţial la bază o gîndire, în care a existat Ŗ…semiotica reprezentărilor non-verbaleŗ
12

, la acest 

nivel procesul mental a fost spontan, de extrapolare empirică, un proces în care omul nu 

sesizează încă disjuncţia obiect-subiect. La nivelul colectivităţii tradiţionale din interiorul 

căreia am selectat exemplele anterior prezentate, gestul iniţial magic, cel ce a avut la origine 

                                                             
7 Vezi, Arnold van Gennep, Rituri de trecere, Ed. Polirom, Iaşi, 1996, p. 38. 
8 A se vedea, Solomon Marcus, Tipuri de înţelegere în cunoaşterea contemporană, în: Ştefan Berceanu (coord.), 

Cartea inferenţelor, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1985, p. 150-156, referitor la cunoaşterea 

simbolică, experimentală şi analitică; a se vedea şi, Sf. Odobleja, Psihologie consonantistă, Ed. Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1982, privind cunoaşterea mitico-simbolică, ca fenomen de rezonanţă, op. cit. p. 104-

105. 
9 A se vedea, Vasile Băncilă, op. cit, referitor la viziunea românului asupra morţii unde: Ŗ ideea nemuririi 

impersonale este mai profundă decât nemurirea personalăŗ, p. 27 şi R. Vulcănescu, op. cit : Ŗ Trecerea din 

lumea aceasta în lumea cealaltă era simplă, naturală, bucuroasă, nu o Mare Trecere, tristă, încărcată de 
regretele vieţii, cum o consideră unii folclorişti care au răstălmăcit sensul tradiţional al cosmismului mitologic 

prin transpoziţie creştinăŗ.p. 249. 
infŞtefan Tropotei, Sînmihaiu de Pădure, jud.Mureş, septembrie, 1998. 
inf

Ibidem. 
10 A se vedea, Ivan-Evseev, Cuvânt Ŕ simbol Ŕ mit, Ed. Facla, Timişoara, 1983,p. 46-47. 
11 A se vedea, Vasile Tudor Creţu, Ethosul folcloric Ŕ sistem deschis, Ed. Facla, Timişoara, 1980; Victor 

Kernbach, Enigmele miturilor astrale, Ed. Albatros, Bucureşti, f. a. privind lecturile hermeneutice ca: Ŗ 

decantare a memoriei de metaforă şi simbolŗ.p. 34. 
12Ion Banu, Istoriologia filosofiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993, p. 331. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

118 

semnificaţie magică, acţionează acum ca obicei, tradiţie, într-un context existenţial diferit în 

care există delimitarea clară obiect-subiect. 

Acolo unde există gestul magic intervine limbajul mitic, considerat ca o 

Ŗ…cunoaştere obiectivantă, exterioară şi abstractă, cît una trăită şi revelată ca mister, fie 

prin povestirea ceremonială a mitului, fie prin efectuarea ritualului pe care-l justificăŗ
13

. 

În definitiv, limbajul magic, ritualic şi cel mitic nu fac decît să evidenţieze faptul că 

acestea sunt structuri existenţiale esenţiale care prin codurile simbolice s-au exteriorizat, fie 

prin mijloace non-verbale (rituri), fie prin mijloace verbale (mituri
14

). 

Colectivitatea tradiţională are specific gestul magico-ritualic, dar şi cuvîntul rostit, ce 

acţionează cu aceeaşi unică destinaţie care iniţial a fost una magică, ce în prezent a devenit 

doar obicei transmis prin generaţii, fără semnificaţia iniţială, semnificaţie legată de integrarea 

armonioasă în cosmos
15

. 

Deşi, în ultimă instanţă, riturile rămîn elemente de legătură ale universului tradiţional 

actual cu universul archetipului, ele rămîn coduri care s-au închegat pornind nu atît de la 

cunoaşterea obiectivă şi abstractă a realului, cît de la o realitate Ŗtrăită şi revelată ca 

misterŗ
16

. 

Semnificaţia reprezintă conţinutul specificul şi natura mesajului transmis prin actul 

magico-ritualic. Actul ritualic înfăptuit, gestul ca semnificaţie magico-ritualică, se realizează 

cu o finalitate precisă. Acestea sunt premisele analitice de la care pornim pentru a descoperi 

polisemia limbajului simbolic ce în timp a trecut de la forma codului semiotic primar Ŕ 

extralingvistic, la unul profund uman, reunit în gest şi cuvînt. La nivelul discursului nostru 

acest Ŗcod simbolicŗ, este mijloc ce oferă adînc tîlc existenţei, cale de obţinere a unităţii 

existenţiale
17

 prin Dumnezeu. 

Dacă vom continua analiza în aceeaşi notă prezentată anterior, legată direct de 

segmentul existenţial studiat ce vizează trecerea omului în lumea de dincolo, gesturile care 

preced momentul trecerii nu doresc decît să pregătească acest ultim moment al existenţei 

umane.  

Mesajul
18

 în sine presupune existenţa unei laturi perceptibile şi a unei laturi 

inteligibile, ce în final dau posibilitatea receptării lui. Mesajul presupune o anumită opacitate, 

dar şi transparenţă. Aşa, de exemplu, există obiceiul de a aranja patul celui petrecut, cu 

lepedee, covoare, unde se înfige acul cu care acestea au fost cusute, pentru ca apoi acest ac să 

se aşeze în sicriu. Se spune, că el, nu trebuie păstrat
inf

.  

Deja la acest nivel, al exemplului nostru, intervine opacitatea gestului, neputinţa de a 

explica prin laturile sale iniţiale inteligibile şi perceptibile, de ce el a fost înfăptuit. Iniţial, 

acest gest a fost semnificant, în sensul că a acţionat asupra a ceva, a omului petrecut. Latura 

inteligibilă de semnificat apare atunci cînd se apelează la gesturile ritualice pentru a substitui 

                                                             
13 Vasile Tonoiu, Ontologii arhaice în actualitate, Ed. cit., Bucureşti, 1989, p. 203. 
14 A se vedea, George Miller, Language and Communication, Hartcourt, New York, 1953; Paul Cornea, 

Introducere în teoria lecturii, Ed. Minerva, Bucureşti, 1988, p. 79, privind Ŗ codul limbajului simbolicŗ. 
15 A se vedea Radu Paul, Concepţia filosofică a lui Vasile Conta, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti,1983,: Întâmplarea, soarta, intervenţia divină sunt expresii ale unui antropomorfism ce nu ţine seama 
că istoria face parte din ritmica lumilor şi că pretutindeni domneşte o perfectă obiectivitate cosmicăŗ. p. 65; În 

viziunea lui O. Papadima, în op. cit, integrarea se realizează într-un cosmos unde acesta: Ŗ …nu este atitudine 

geografică, ci una metafizicăŗ, p. 46. 
16

Ibidem. 
17A se vedea, Matei Crăciun, Simbol şi simetrie. Consideraţii despre două teorii ale limbajului, în: Angela Botez 

(coord.), Simetrie şi asimetrie în Univers, Ed. Academiei, Bucureşti, 1992, p. 200-201. 
18 A se vedea T. D. Stănciulescu, Viaţa înaintea vieţii, ed. cit, p. 23-25, aspectele privind motivaţiile simbolice 

ale mesajului, câmpurile informaţionale şi câmpurile psiho-culturale ale umanităţii. 
inf Maria Veţan, sat Şerbeni, jud. Mureş, ianuarie 1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

119 

neputinţa opririi morţii. În ultimă instanţă, gestul în sine s-a realizat cu scopul de a dezvălui 

un limbaj simbolic, ce finalmente a avut o valoare doar informaţională.  

Din neputinţa de a explica semnificaţia gestului, omul motivează actul şi gestul 

înfăptuit prin afirmaţia nu este bine sau afirmaţia aşa trebuie făcut. Acest lucru explică 

acceptarea de către om a imperceptibilului existent în mesajul ritualic
19

, deşi nu orice gest magico-

ritualic are explicaţie şi motivaţie imediată, tocmai pentru că actul ritualic presupune mai mult o 

experienţă trăită, decît o experienţă explicată raţional. 

Omul repetă actul, gestul, obiceiul pentru că aşa l-a moştenit.   L-a trăit prin generaţii, 

fără a-i descoperi substratul raţional. Acelaşi lucru se întîmplă şi în cazul în care, odată cu 

încetarea vieţii omului, se întoarce oglinda spre perete, se opreşte ceasul, gest care, în 

substratul său ritualic, este imanent, inclus substratului fizic al lucrurilor, devine un gest 

reflex, natural, condiţionat de o atare împrejurare, în cazul exemplului nostru, trecerea
20

. În 

aceste exemple, gesturile ritualice au o doză de codificare, un anume ermetism ce amplifică 

misterul. 

Cu toate acestea, ritualul verbal sau non-verbal trebuie să aibă şi dimensiunea 

transparenţei, pentru că altfel nu îşi justifică finalitatea. În acest sens Adam Schaft
21

 vorbeşte 

de destinaţia semnificantului de a avea puterea de a anticipa sensul înainte de a fi exprimat 

verbal sau gestual. Opacitatea şi transparenţa actului ritualic îi asigură acestuia calitatea de 

cod simbolic, cod mitico-ritualic, reprezentativ pentru o anume colectivitate; codurile 

lingvistice sunt Ŗ jocurile limbajului nu rezultă numai din faptul că reprezentarea unui limbaj 

echivalează cu repetarea unei forme de viaţă, ci şi inversŗ
22

. 

Codul
23

, ca şi sistem de semne are, dincolo de latura sa imperceptibilă, şi o latură 

destinată perceperii imediate, aceasta ar putea fi constituită în categoriile codurilor mitico-

ritualico-verbale, cele care au un înalt grad de flexibilitate şi devin sisteme deschise şi 

variabile. 

Exemplificăm acest aspect prin aşa zisele glăsuiri - coduri verbale ritualice cu 

transparenţă şi finalitate precisă, ce au puterea de a sugera imediat mesajul transmis. De 

exemplu, glăsuirile de înmormîntare prin care se transmit mesaje strămoşilor:  

 

ŖMăi Ioane, dragă   Nu cu apa din fîntînă, 

Spune la mama aşa    Cu lacrimi de la inimă, 

De-i neagră cămaşa    Nu cu apă din părău, 

Să trimeată să i-o spăl   Cu lacrimi din ochii mei. ŗ
inf

 

Că io dragă i-oi spăla.  

 

În acest caz putem considera codul verbal cu caracter mitico-ritualic posibil de 

descifrat
24

. Mesajul este transmis fără a mai avea destinaţia iniţială; tocmai pentru că, în timp, 

                                                             
19 A se vedea, C. Lévi-Strauss, Antropologia structurală, Ed. Politică, Bucureşti, 1978, privind Ŗcodul simbolic-

mitic existent simultan în limbaj şi dincolo de elŗ, p. 250. 
20 A se vedea, Gail Kligman, op. cit, afirmaţiile privind structura binară prezentă în gândirea tradiţională 

românească: planul lumii de aici şi al lumii de dincolo, unde raiul este expresia binelui, iar iadul are Ŗo 

metastructură asemeni bipolarităţii binelui, dar ca rău relativ şi rău absolut, care dă oamenilor posibilitatea să 

facă faţă problemelor fundamentale ale existenţeiŗ.p. 116. 
21 A se vedea Adam Schaft, Langage et connaissance, Éditions Antropos, Paris, 1969, p. 233. 
22Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophieus, Ed. Humaitas, Bucureşti, 1991, p. 41-43. 
23 Idem, a se vedea şi  aspectele privind sensurile dobândite de limbajul mitic, codurile verbale mitice, atât 

datorită devenirii lor în timp, cât şi datorită efortului hermeneutului în procesul de cunoaştere a codului mitic. 
infIbidem. 
24 Rolul codului verbal, al gestului ritualic şi cuvântului sunt pe larg cercetate în literatură, din perspective 

multiple: filosofice (Gaston Bachelard, Psihanaliza focului, Ed. Univers, Bucureşti, 1982), a se vedea,   (Ion 

Moraru, Ştiinţa şi filosofia creaţiei, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1995), psihanalitică Sigmund Freud, 

Introducere în psihanaliză, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1980. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

120 

limbajul (cod verbal) îşi pierde atît puterea pe care a avut-o iniţial, cît şi rezonanţa sa în lumea 

cosmică. 

Codul verbal, în cazul exemplului nostru, al glăsuirii şi al tînguirii, lasă posibilitatea 

declanşării prin gest-ritualic şi prin cuvînt-cod, a  unei tensiuni psihice care se materializează 

în ultimă instanţă în acceptare, împăcare cu soarta, şi în recunoaşterea logicii şi ordinii fireşti 

a lucrurilor
25

. 

Mesajul şi semnificaţia gestului sau a codului mitico-ritualic defineşte însuşi actul 

semnificării. Acesta stabileşte un raport de complementaritate între semnificaţia interioară 

(motivaţia interioară) a subiectului uman şi formele specifice de exprimare exterioare, 

materializate concret, în gest şi cuvînt (ritualul de ridicare al braţelor şi îngenunchiere). 

Astfel, în actul uman magico-ritualic se definitivează structura unui triunghi semiotic 

în care coexistă semnificantul, semnificarea şi semnificaţia
26

. 

Pe măsură ce lumea arhaică a evoluat în timp, a substituit substratul arhaic al actelor 

magice cu altul nou, păstrînd doar trăirea experienţială, regăsită în tradiţie.  

La nivelul colectivităţii tradiţionale, actul magico-ritualic păstrează funcţia de 

continuator al unor tradiţii magice devenite de acum magico-religioase, pentru că a păstrat 

elementul magic, dar pe substratul mitic a grefat elemente religioase, ce deţin şi funcţia de 

păstrătoare de tradiţie la nivelul unei întregi colectivităţi. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Adam Schaft, Langage et connaissance, Éditions Antropos, Paris, 1969, p. 233. 

2. Arnold van Gennep, Rituri de trecere, Ed. Polirom, Iaşi, 1996, p. 38. 

3. Branislaw Malinowski, Magie, ştiinţă şi religie, Ed. Moldova, Iaşi, 1993, p. 15-16;  

4. C. Lévi-Strauss, Antropologia structurală, Ed. Politică, Bucureşti, 1978, privind 

Ŗcodul simbolic-mitic existent simultan în limbaj şi dincolo de elŗ, p. 250. 

5. C-tin Daniel, Civilizaţia feniciană, aspectele legate de magie, Ed. Sport-Turism, 

Bucureşti, 1979, p. 228.  

6. C-tin Zărnescu, Lingvistica şi semiologia, metode de cercetare a mitului, în ŖViaţa 

româneascăŗ, nr 11, an XXVI, 1973. 

7. Edmund Leach, Culture&Communication. The Logic by Wich the Symbols are 

Connected, Cambridge University Press, 1977, p. 9. 

8. Émile Benveniste, Sémiologie de la langue, în, ŖSemioticaŗ, nr 2, 1974 

9. George Miller, Language and Communication, Hartcourt, New York, 1953;  

10. Paul Cornea, Introducere în teoria lecturii, Ed. Minerva, Bucureşti, 1988, p. 79, 

privind Ŗ codul limbajului simbolicŗ. 

11. George Mounin, Linguistique et sémilogie, în vol: Intoduction à la sémilogie, 

Gallimard, Paris, 1970, p. 67-77, aprecierile privind flexibilitatea şi puterea 

variaţională şi combinatorie a limbajului mitico-ritualic.  

12. Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului, Ed. Univers, Bucureşti, 

1977, p. 465; Mircea Eliade, Misterele şi iniţierea orientală, în vol. : Morfologia 

religiilor, Jurnal literar, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993;  

13. Ion Banu, Istoriologia filosofiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993, p. 331. 

14. Ivan-Evseev, Cuvînt Ŕ simbol Ŕ mit, Ed. Facla, Timişoara, 1983,p. 46-47. 

                                                             
25

 A se vedea, George Mounin, Linguistique et sémilogie, în vol: Intoduction à la sémilogie, Gallimard, Paris, 

1970, p. 67-77, aprecierile privind flexibilitatea şi puterea variaţională şi combinatorie a limbajului mitico-

ritualic.  
26Philippe Sallers, Nivelurile semiotice ale unui text modern, în vol: Pentru o teorie a textului, Ed. Univers, 

Bucureşti, 1980, p. 282. A se vedea consideraţiile privind ierarhiile semiotice prezente în geneza şi structura 

codului ritualic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

121 

15. Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophieus, Ed. Humaitas, Bucureşti, 1991, 

p. 41-43. 

16. Matei Crăciun, Simbol şi simetrie. Consideraţii despre două teorii ale limbajului, în: 

Angela Botez (coord.), Simetrie şi asimetrie în Univers, Ed. Academiei, Bucureşti, 

1992, p. 200-201. 

17. Philippe Sallers, Nivelurile semiotice ale unui text modern, în vol: Pentru o teorie a 

textului, Ed. Univers, Bucureşti, 1980, p. 282.  

18. Radu Paul, Concepţia filosofică a lui Vasile Conta, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti,1983,:  

19. Rolland Barthes, Mitologii, în:  Romanul scriiturii, Ed. Univers, Bucureşti, 1987. 

20. Solomon Marcus, Tipuri de înţelegere în cunoaşterea contemporană, în: Ştefan 

Berceanu (coord.), Cartea inferenţelor, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 

1985, p. 150-156, 

21. Vasile Tonoiu, Ontologii arhaice în actualitate, Ed. cit., Bucureşti, 1989, p. 203. 

22. Vasile Tudor Creţu, Ethosul folcloric Ŕ sistem deschis, Ed. Facla, Timişoara, 1980;  

23. Victor Kernbach, Enigmele miturilor astrale, Ed. Albatros, Bucureşti, f. a. privind 

lecturile hermeneutice ca: Ŗ decantare a memoriei de metaforă şi simbolŗ. p. 34. 

24. Victor Săhleanu, De la magie la experimentul ştiinţific, Ed. Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1978;  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A27906 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

