
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

61 

PROLEGOMENA TO THE SIN AGAINST THE SPIRIT 
 

Nicolae Iuga 
Prof., PhD, „Vasile Goldiș” Western University of Arad 

 

 
Abstract: The Gospels contain a place fully dedicated to the Sin against the Holy Ghost, which is 

particularly surprising. It is the only sin about which Jesus Christ clearly states that it will never be 
forgiven, neither presently, nor in the future, that it is absolutely and unconditionally unforgivable. 

The paragraph is found in all the Synoptic Gospels (Mt. XII, 24-33; Mc. III, 28-30; Lc. XII, 10), but 

the most extensive and clear formulation is found in the Gospel of Matthew (XII, 24-32). Why must 

this sin make a clear and absolute exception from divine mercy and forgiveness? The Text here will try 
to answer this question.  

 

Keywords: The Sin, Holy Ghost, The Objective Spirit, Son of Man. 

 

 

 Există în Evanghelii un loc consacrat Păcatului împotriva Spiritului (Duhului) Sfînt, 

care surprinde printr-o anumită particularitate. Este singurul păcat despre care Iisus Christos 

spune răspicat și categoric că nu va fi iertat nicidecum, niciodată, nici în timpul prezent și nici 

în cel viitor, că este impardonabil în mod necondiționat, absolut. De ce trebuie ca acest păcat, 

singurul, să facă o excepție clară și absolută de la mila, îndurarea și iertarea divină?  

  Atît la Evenghelistul Matei cît și la ceilalți evangheliști, afirmația cu privire la păcatul 

care nu se va ierta nicidecum este făcută de către Iisus atunci cînd, vindecînd un demonizat, 

El este apostrofat de către farisei cum că ar scoate demonii din oameni tocmai cu ajutorul 

căpeteniei demonilor. Cu alte cuvinte, fariseii insinuează aici o confuzie totală între Fiul lui 

Dumnezeu și căpetenia demonilor, prin extensie între Dumnezeu și diavol, între Binele 

absolut și Răul absolut. Confuzia totală între Dumnezeu și diavol, între lucrarea unuia și a 

celuilalt, poate fi mai rea chiar decît diavolul însuși, pentru că diavolul neagă anumite valori, 

caută să le răstoarne, dar nu le confundă. Eventual ne ispitește pe noi la confundarea lor. 

Diferența și autodiferențierea intrinsecă Spiritului (între Bine și Rău, între Adevăr și Fals) 

rămîne clară, antagonică și fermă. Poate fi oare altceva mai rău decît confuzia totală între Bine 

și Rău? 

 În acest loc din Evanghelii, pentru a desemna Spiritul (Duhul) Sfînt, nu este utilizat 

termenul grecesc de Nous, care trimite la Anaxagoras și la începuturile filosofiei grecești, ci 

este folosit Pneuma, un termen propriu filosofilor stoici de mai tîrziu și mediului de cultură 

elenistică în care au fost redactate Scripturile Novotestamentare. Cuvîntul pneuma a fost 

utilizat și în vechimea mai îndepărtată, de către un Anaximene (sec. VI î. H.) de exemplu, 

tradus în românește de regulă prin „Aerŗ, dar abia stoicii din secolele II-I î. H. sunt cei care 

acordă acestui concept o poziție centrală în filosofia lor. Pneuma, compusă din foc și aer, este 

ca un vînt cald care circulă prin tot Cosmosul, fiind liantul, „legitateaŗ care ține Cosmosul 

laolaltă. Zeul însuși este numit de către unii stoici, sub anumite raporturi, tot Pneuma  

(Diogene Laertios, VII, 134)
1
.  

 În Vechiul Testament, în cea mai veche traducere a Bibliei din ebraică în grecește, 

cunoscută sub numele de versiunea Septuaginta (prima jumătate a secolului al III-lea î. H.), în 

primele versete, acolo unde se spune că „pămîntul era netocmit și golŗ și că „Duhul lui 

Dumnezeu se purta pe deasupra apelorŗ (Fac. I,2), pentru a reda ebraicul Ruah (Duhul lui 

                                                             
1Vezi și Diogene Laertios, Despre viețile și doctrinele filosofilor, Ediție de Aram Frenkian, Ed. Academiei, 

București, 1963,  p. 367.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:59:08 UTC)
BDD-A27899 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

62 

Dumnezeu) este utilizat tot termenul Pneuma.  În tradiția religioasă iudeo-creștină, la Philon 

din Alexandria (10 î. H. Ŕ 54 d. H.), în comentariul său la cartea Facerii (Quaestiones in 

Genesim), se spune că Dumnezeu l-a creat pe om din pămînt și a suflat în el un spirit divin 

(theion pneuma). În al doilea rînd, în pasajul din Evanghelia după Ioan (In. XX, 19-29), care 

se citește în Duminica Tomii și în care se narează modul în care Iisus se arată ucenicilor Săi 

după Înviere, El suflă asupra lor și le spune: „Luați Duh Sfînt!ŗ (pneuma aghion)
2
. 

 Astfel, putem spune că în epoca elenistică, în momentul nașterii creștinismului și al 

redactării Evangheliilor, aveam deja conturate două înțelesuri majore specifice ale 

Spiritului (Duhului) Sfînt: unul ca suflarea de viață a lui Dumnezeu asupra lui Adam cel 

făcut din pămînt și al doilea ca suflare dumnezeiască a Fiului lui Dumnezeu cel Înviat 

asupra unei umanități reînnoite.Pneuma, ca Duh Sfînt, este opus pe de o parte materiei 

(hyle), fiind cu totul altceva decît aceasta, iar pe de altă parte pneuma este opus și față de 

sufletul omenesc (psyche), fiind evident mai mult și calitativ altceva decît acesta. Față de 

materie, Pneuma este opusă în mod generic, iar față de suflet în mod specific. În istoria 

filosofiei, la fel ca și în teologia creștină, aceste distincții s-au perpetuat, cu simple variații 

terminologice, pînă în filosofia modernă și contemporană.  

 Spre exemplificare, după cum se știe la Descartes avem dualitatea Materie Ŕ Spirit, 

sub conceptele de res extensa, substanța caracterizată prin întindere, adică materia, și res 

cogitans, substanța gînditoare, adică Spiritul. Aproape două secole mai tîrziu, Hegel vorbește 

despre o triplă ipostază a Spiritului, anume (i) Spiritul subiectiv, finit, sufletul individului (Die 

Seele); apoi (ii) Spiritul obiectiv (Der Geist), supraindividual, manifestat în instituțiile și 

creațiile lumii oamenilor, în drept, morală, știință, religie și artă; în fine (iii) Ideea absolută, 

Spiritul absolut, sinonimul lui Dumnezeu (Der Gott), „Dumnezeu așa cum este El în esența sa 

veșnică, înainte de a fi fost creată natura și spiritele finiteŗ
3
. După Hegel, omul are o dublă 

natură: natura organică, ființa sa biologică, trupul său, și o natură anorganică, universul 

culturii în care trăiește, Spiritul obiectiv. Individul uman devine Om, întrucît natura sa 

organică (trupul său) se dezvoltă prin mijlocirea naturii sale anorganice, a Spiritului Obiectiv. 

Ulterior lui Hegel, americanul Charles Sanders Peirce (1839-1914) numește legile naturii, 

care guvernează fenomenele materiale, ca fiind „spirit cristalizatŗ
4
, iar germanul Wilhelm 

Dilthey (1833-1911) definește Spiritul, în manieră hegeliană, ca lume a valorilor obiectivate 

în instituții. Există, iată, o continuitate a conceptului de Spirit obiectiv, sub diferite denumiri 

și completat de felurile înțelesuri particulare, de peste două mii de ani, de la filosofii stoici ai 

antichității la pragmatiștii începutului de secol XX.  

 Sigur, după ce creștinismul a ajuns religie oficială în Imperiul Roman, după ce a 

început seria Sinoadelor ecumenice ale Bisericii (primul avînd loc, după cum se știe, la 

Niceea, în anul 325) și după ce a început să se cristalizeze dogmatica noii religii, lucrurile au 

devenit deosebit de complexe și nuanțate, iar exegeza asupra conceptului Pneuma, a Duhului 

Sfînt ca Persoană a Sfintei Treimi, a sporit pe măsură. S-au produs și adîncit diferențieri, 

rezultînd în fapt două concepte distincte, conceptul teologic creștin al Duhului Sfînt, ca 

Persoană a Sfintei Treimi, și conceptul filosofic referitor la existența unui Spirit Obiectiv, iar 

orice confuzie între cele două poate fi păguboasă reciproc, atît pentru teologie cît și pentru 

filosofie. Noi însă, pentru scopurile demersului nostru, vom rămîne la semificațiile mai 

restrînse pe care termenul de Pneuma le aveau în secolul I, în perioada redactării 

Evangheliilor, întrucît suntem convinși că Duhul Sfînt al teologilor și Spiritul Obiectiv al 

filosofilor mai pot păstra elemente substanțiale originare comune.  

 Apoi, expresia „Fiul Omuluiŗ este utilizată în Evanghelii de către Însuși Iisus Christos, 

cu semnificația pe care sintagma ebraică (aramaică) Bar enaș o are în Cartea Profetului 

                                                             
2Vezi: The Greek New Testament, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1994.  
3G.W.F. Hegel, Știința  Logicii,  trad. D. D. Roșca, Ed. Academiei, București, 1966, p. 32.  
4Charles S. Peirce, Semnificație și acțiune, Ediție de Andrei Marga, Humanitas, București, 1990, p. 28.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:59:08 UTC)
BDD-A27899 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

63 

Daniel (VII, 13-14), numindu-se pe Sine frecvent „Fiul Omuluiŗ (expresie prezentă în 

Evanghelii de peste 50 de ori). La profetul Daniel, „Fiul Omuluiŗ (Dumnezeu Fiul) vine pe 

norii cerului la „Cel-Vechi-de-Zileŗ (Dumnezeu Tatăl), de la care primește toată stăpînirea și 

cinstea și împărăția asupra tuturor popoarelor de pe pămînt.  

 Deci, „Fiul Omuluiŗ are o dublă natură. Pe de o parte El aparține umanității, ca un „fiu 

de omŗ oarecare, ca fiu al unui om nedeterminat, exprimat ca substantiv comun, fără articol 

hotărît, semnificînd firea umană pe care Christos și-o asumă explicit. Pe de altă parte, ca „Fiu 

al Omuluiŗ, scris cu majusculă și exprimat ca nume propriu și cu articol hotărît, El este o 

personalitate exponențială a întregii umanități, omul ca atare ridicat la rang de ființă divină, de 

fapt Fiul lui Dumnezeu, statut pe care Christos de asemenea și-l asumă explicit. Așa îl înțeleg 

și acuzatorii lui Christos. La celebrul Său proces, arhiereii evreilor și membrii Sinedriului i-au 

spus lui Pilat că, după legea iudaică, omul acesta trebuie să moară, „pentru că s-a făcut pe sine 

fiu al lui Dumnezeuŗ (In., XIX, 7). Pentru că, întrebat fiind în mod direct de către membrii 

Sinedriului dacă El este Mesia (Fiul lui Dumnezeu), Christos le-a răspuns indirect, 

introducînd în ecuație expresia Fiul Omului: „De acuma Îl veți vedea pe Fiul Omului șezînd 

de-a dreapta puterii lui Dumnezeu și venind pe norii ceruluiŗ etc. (Mt. XXVI, 64), afirmație 

care a fost taxată imediat ca blasfemie, semn că identificarea „Fiului Omuluiŗ cu Fiul lui 

Dumnezeu era o practică curentă pentru cărturarii iudei ai vremii.  

  A păcătui împotriva Duhului Sfînt, a blasfemia înseamnă de fapt a atinge, a știrbi, a 

răni, a afecta grav intergitatea Spiritului obiectiv, precum și sfințenia lui, respectiv caracterul 

lui necondiționat, autonom. Dumnezeu Tatăl este creatorul a toate, cauza primă (proton 

kinoun, în termenii lui Aristotel). Fiul Omului își are cauza, substratul, substanța (ousia) în 

Tatăl, în Dumnezeu. De aceea, dacă va grăi cineva cuvînt de blasfemie împotriva Fiului 

Omului (împotriva lui Dumnezeu Fiul), i se va putea ierta lui, pentru că Fiul își are 

subzistența nemijlocit în Tatăl și, prin urmare, nu suferă nici o scădere. În acest prim sens, 

Fiul este intangibil. Pe de altă parte, este în menirea pămîntească și în natura Fiului Omului ca 

El să ia asupra Lui păcatele lumii, ale noastre ale tuturor, prin urmare este tangibil în mod 

absolut, adică este expus la toate relele de pe pămînt, nu doar la blasfemii, ci și la toată 

pătimirea trupului și la moarte. După care învie și redevine Dumnezeu, imun în raport cu 

posibilele blasfemii ale oamenilor.  

 Dar nu tot așa stau lucrurile cu Duhul Sfînt. Acesta purcede de la Dumnezeu Tatăl, 

este emanația Tatălui și este, la rîndul Său, substratul și substanța (ousia, tot în sens 

aristotelic) pentru viața omului, a umanității întregi. Nu ne putem imagina o viață adevărată a 

speciei umane numai în baza biologicului, numai ca o specie animală printre altele, numai în 

baza naturii sale organice, fără ca specia umană să aibă ca substrat și natura sa anorganică, 

adică Spiritul obiectiv, manifestat în creațiile spirituale ale umanității. Fiul Omului este una 

dintre persoanele Sfintei Treimi și își are substratul nemijlocit în Dumnezeu Tatăl, dar 

omenirea ca atare nu este una dintre persoanele Sfintei Treimi, deci nu își are subzistența în 

mod nemijlocit în Dumnezeu Tatăl, ci participă la Divinitate în mod mijlocit, prin intermediul 

persoanei treimice a Duhului Sfînt. Prin urmare, orice blasfemie, rănire, degradare adusă 

Spiritului obiectiv este în același timp una la adresa întregii umanități, întrucît afectează 

substratul existenței sale. Blasfemia adusă Fiului este reversibilă și remediabilă, dată fiind 

natura lui divină, dar blasfemia adusă Spiritului, prin consecințele care se răsfrîng asupra 

umanității, pieritoare și ireversibilă, nu este remediabilă nici acuma și nici în veacul ce va să 

vină. 

 Persoanele Treimice, vorbind aici doar de Fiul și Duhul Sfînt, vin în interferențe 

diferite cu ființa umană. Fiul se întrupează, se face om și este întru totul asemenea ființei 

umane, are toate atributele ei, mai puțin păcatul. Fiul este ucis de către oameni, respectiv 

moare și învie (se reîntoarce la Tatăl), pentru a remedia moartea din ființa umană. În schimb, 

Duhul Sfînt ca succedaneu al Fiului (In. XVI, 7-15), asigură subzistența și supraviețuirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:59:08 UTC)
BDD-A27899 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

64 

speciei umane pe dimensiunea ei cultural-spirituală, ca natură anorganică a sa. Blasfemia, 

rănirea sau uciderea unei singure manifestări particulare a Duhului Sfînt afectează iremediabil 

și ireversibil capacitatea spirituală a întregii umanități.   

 Cred că am putea privi lucrurile și puțin altfel, din afara sferei teologiei. Am putea 

concepe lumea în ansamblul ei ca pe un uriaș silogism obiectiv. Nu este un lucru cu totul ieșit 

din comun, există cel puțin un precedent în Logica lui Hegel. În cazul nostru am avea de fapt 

două silogisme. Termenii extremi, aceiași de fiecare dată: Dumnezeu Tatăl ca universal și 

lumea oamenilor ca particular. Termenul mediu, axa de mișcare a silogismului, mijlocitorul 

între Dumnezeu și lume: într-un caz Fiul Omului, iar în celălalt caz Duhul Sfînt. Diferența ar 

fi una de „accentŗ (unde cade accentul, pe Dumnezeu sau pe lume), de afirmare. Fiul Omului 

se afirmă finalmente în Tatăl (se „proslăveșteŗ, se ridică în slavă), fiindcă pleacă din lume la 

Tatăl, unde redevine intangibil ca Însuși Dumnezeu. Iar Duhul Sfînt, ca „Duh al Adevăruluiŗ 

(In., XV, 26; XVI, 7-14), parcurge drumul invers celui pe care îl face Fiul, pleacă de la Tatăl 

și vine în lume, se afirmă în lume ca fiind cel care „grăiește prin proorociŗ (cum se spune în 

Simbolul Credinței), ca Duh care îi învață pe oameni Adevărul în sens absolut. Dacă, în 

termeni hegelieni, substanța Spiritului ca atare este însăși libertatea sa
5
, atunci în contextul de 

față substanța Duhului Sfînt ar putea fi considerată ca fiind tocmai această „purcedereŗ liberă 

a sa de la Tatăl spre umanitate și împlinirea sa prin umanitate, în calitate de conștiință a 

adevărului și a libertății.    

 Dar, în lume, Duhul poate fi vulnerabil în raport cu omul, care este la rîndul său el 

însuși o ființă liberă, supusă greșelii și potențial corupătoare, o ființă care poate păcătui 

împotriva Duhului, a Spiritului obiectiv, care poate provoca confuzia totală între Dumnezeu și 

diavol. Orice blasfemie sau atingere adusă Duhului nu este doar o atingere adusă unui adevăr 

particular, determinat, ci este o atingere adusă Adevărului în sens absolut. De aceea, păcatul 

împotriva Spiritului (Duhului) Sfînt nu are cum să fie iertat, nici în veacul prezent și Ŕ este 

scris (Mt. XII, 32) Ŕ nici în cel de după Apocalipsă.    

                                                             
5G. W. F. Hegel, Prelegeri de filosofie a istoriei, Ed. Academiei, București, 1968, p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:59:08 UTC)
BDD-A27899 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

