
108

LINGVISTICĂ  MITOLOGICĂ

Constantin IVANOV
Institutul de Filologie al AŞM

(Chişinău)

SUPRANUMIRI  ALE  RĂULUI:  FORME 
ŞI  DEVENIRE  ÎN  OPERA  CRENGIANĂ

The different surnames attributed to the evil: forms and evolution 
in the works of Creangă

Abstract: The terms which designate the notion of evil, as well as its names, 
know a variety as wide as the multitude of meanings and understandings that derive from  
this phenomenon. Depending on what we call „evil”, it also depends on how each individual 
report relates to the different perceptions and spectra of evil. By its different attributed  
surnames, the designated evil has the attributive function of the primary meanings rather  
than descriptive one by appropriating some surnames. And the semantic content of what 
evil can mean as character traits is the popular appreciation of the imaginary character  
of the evil, the demonic, the satanic etc. All the surnames attributed to the devil largely  
follow the same principle of forming the surnames attributed to a real person and have  
the same semantic nuance. We can explain why the Principle of Evil has a lot of surnames  
in the popular imagination also under the same associative report, surnames of real people  
and surnames of evil.

Key words: surname, devil, popular imagination, nickname, expression of evil.

Rezumat: Termenii ce desemnează noţiunea de rău, precum şi denumirile lui, cunosc  
o varietate tot atât de largă ca şi multitudinea de sensuri şi înţelegeri care derivă din acest 
fenomen. În funcţie de ceea ce obişnuim a numi rău depinde şi felul de raportare al fiecărui 
individ în parte la diferite percepţii şi spectre ale răului. Prin însuşirea unor supranume, răul 
desemnat are funcţia mai degrabă atributivă decât descriptivă a semnificaţiilor primare. Iar 
conţinutul semantic a ceea ce poate presupune răul este aprecierea populară a personajului 
imaginar ce reprezintă maleficul, demonicul, satanicul etc. ca însuşiri caracterologice. 
Supranumirile atribuite diavolului respectă în mare parte acelaşi principiu de formare  
a supranumirii atribuite unei persoane reale şi au aceeaşi nuanţă semantică. Tot sub acelaşi 
raport asociativ, supranume ale persoanelor reale, şi supranume ale răului, ne putem explica 
de ce Principiul Răului are o mulţime de supranume în imaginarul popular.

Cuvinte-cheie: supranume, diavol, imaginarul popular, poreclă, expresia răului.

Identificarea răului în univers şi etichetarea lui ca fiind stare de rău, lucru rău, 
loc rău, fenomen rău, duh rău sau fiinţă rea, depind de instrumentele lingvistice care ne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



109

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

permit în mod convenţional să numim răul. Or, mijloacele lingvistice vin pe urma unor  
convenţii sociale datorită cărora „(n-)ceva” este numit drept rău. Nu ne vom ocupa aici 
de o analiză a semnului lingvistic pe care îl vom identifica în creaţia crengiană ca semn 
ce marchează răul şi distribuirea lui ca semnificant. Dacă un oarecare semn lingvistic 
are capacitatea de a desemna elementele răului şi toate derivatele sale fenomenologice, 
atunci în încărcătura lui semantică va fi cuprins totodată, într-o măsură mai mică sau  
mai mare, şi răul arhetipal. Aşadar, denumirile ce corespund unor expresii ale răului  
numit în mod convenţional va fi elementul formal al semnului lingvistic ce corespunde 
cu numirile primordiale ale răului, lucru pe care îl confirmă şi Umberto Eco atunci 
când afirmă: „Un semn este întotdeauna un element al unui plan al expresiei, corelat 
convenţional cu unul (sau mai multe) elemente ale unui plan al conţinutului” [1, p. 498]. 
În spatele unui plan al conţinutului de la care porneşte o denumire ce desemnează  
răul poate fi identificată o simbolistică mitologică specifică ce contribuie la personifi- 
carea conceptului de rău şi al fiinţării acestuia.

Actul numirii, în genere, are o dimensiune sacrală, numirea fiind, de fapt, exerciţiul 
primordial al lui Adam din Grădina Edenului, în consecinţa căruia toate au căpătat  
un nume şi prin care toate au început a fi ca atare. După Platon, precum afirmă E. Coşe- 
riu, actul denumirii „vizează fiinţarea a ceea ce fiinţează sau, mai bine spus, fiinţarea  
ca fiind” [2, p. 282]. De aceea pe parcursul secolelor au luat fiinţă numeroase superstiţii 
populare ce vizează numirea răului. Substratul mitologic al numelui ce-l exprimă  
pe denumit va complini sensul denumirilor atribuite răului.

Denumirea de diavol pentru spiritul răuvoitor este întrebuinţată de către povesti- 
torul humuleştean în creaţia sa doar o singură dată, însă şi atunci cu referire la slugile 
lui Scaraoţchi: „Atunci diavolii odată încep a se cărăbăni unul peste altul în turbincă,  
de parcă-i aducea vântul” [3, p. 148]. Deşi se cunoaşte că denominativul diavol 
desemnează figura malefică distinctă ce reprezintă personificarea răului suprem, 
totuşi Creangă nu face uz de această titulatură. Acest lucru se datorează poate faptului  
de a nu considera drept rău ceea ce nu e denumit de un concept ori de încărcătura seman- 
tică a unui termen ce denumeşte sau denotă răul. Fapt constatat încă din Antichitate  
şi despre care Aristotel spunea următoarele: „Rău şi bun se enunţă atât despre un om, 
cât şi despre multe altele, dar nu e necesar ca unul din ele să revină celor despre care  
se enunţă, căci nu toate sunt fie rele, fie bune” [4, p. 38-39]. Prin intermediul personajelor 
sale, Creangă etichetează răul în funcţie de gravitatea acestuia. Astfel, supranumirile 
spiritului răuvoitor omului precum Scaraoţchi, Michiduţă, Sărsăilă, Tartar, Talpa- 
iadului, Împăratul iadului reprezintă esenţa identităţii celui denominat tocmai prin 
atribuirea lor ca supranume, fapt ce se potriveşte foarte bine cu expresia latină nomen 
est omen („numele este destin”, „numele este semnul”, „numele este prevestirea”  
[5, p. 179]).

Prin însuşirea unor supranume răul desemnat are funcţia mai degrabă atributivă 
decât descriptivă a semnificaţiilor primare. Iar conţinutul semantic a ceea ce poate 
presupune răul este aprecierea populară a personajului imaginar ce reprezintă maleficul, 
demonicul, satanicul etc. ca însuşiri caracterologice.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



110

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

Prin urmare, în cazul de faţă nu putem vorbi despre o încercare de a da persona- 
jului imun un alt nume, ci mai degrabă de a-i atribui un supranume care să fie un indiciu 
semnificativ al caracterului pe care răul îl denotă. Or, după cum bine ştim, un supra- 
nume este însuşirea unor similitudini dintre numit şi denumit (nume şi poreclă),  
iar în cazul dat, răul numit şi răul denumit fie prin contiguitate toponimică precum  
este Tartar şi Talpa-iadului, sau ca exercitare într-un topos imaginar, considerat de obicei 
proprietatea numitului, a influenţei sale, precum este supranumirea Împăratul iadului.

Înainte de a trece la analiza etimologică şi mitologică a supranumelor pe care 
imaginarul popular românesc le-a atribuit principiului răului, ţinem să precizăm  
că nu toate numirile diavolului pot fi considerate supranume. Pe lângă supranume putem 
vorbi şi de simple numiri metaforice ale răului care au funcţia de eufemizare, şi nici- 
decum de numiri care să exprime direct pe cel exprimat precum: ucigă-l-toaca, ucigă-l-
crucea, cel-de-pe-comoară, necuratul ş.a.

Pentru a elucida unele aspecte de ordin teoretic a ceea ce vom considera în continu- 
are „supranume”, trebuie mai întâi de toate să vedem care sunt particularităţile specifice 
ale termenului „supranume”. În general, termenul „supranume” este definit în dicţionare 
prin termenul „poreclă” şi invers (DLR, DEX). Deşi, din punct de vedere funcţional, atât 
„porecla”, cât şi „supranumele” vin din nevoia de a numi şi particulariza o persoană. 
În conţinutul lor semantic, „porecla” şi „supranumele”, fie ia în derâdere o anumită 
persoană printr-un calificativ peiorativ, fie etichetează o persoană printr-un calificativ care 
îi denumeşte o anumită virtute. Or, denumirea unei virtuţi nicidecum nu poate fi poreclă, 
ci mai degrabă un supranume, pe când prin termenul „supranume” putem eticheta atât 
defectul cuiva, cât şi virtutea. Depinde cu care termen începem a defini fenomenul dat. 
Potrivit distincţiei pe care o face A. Candrea între „poreclă” şi „supranume” înţelegem  
de ce supranumele poate lua semnificaţiile termenului „poreclă” şi de ce ar fi lipsit  
de logică definirea inversă a termenilor. Poreclele, după cum afirmă A. Candrea, sunt 
„cuvinte prin care poporul loveşte în năravul sau defectul cuiva” [6, p. 43]. Pe când 
supranumele este rezultatul „carierei” pe care o face porecla. Tot A. Candrea spune  
că „Dacă porecla dată cuiva de către o persoană este repetată şi de alţii la adresa aceleiaşi 
persoane, ea devine supranume” [idem]. Aşadar, semnificaţia conceptuală a termenului 
„supranume” este de fapt însuşirea semantică ulterioară, la bază căruia stă un lexem-po- 
reclă. Mai mult decât atât, pornind de la cele afirmate mai sus, putem spune că supra- 
numele se adoptă în mod convenţional de către o comunitate pentru a numi aceeaşi 
persoană, lucru pe care îl afirmă şi Ştefan Pasca în lucrarea „Nume de persoane şi nume 
de animale în ţara Oltului”: „E greu să surprindem momentul «naşterii» supranumelui. 
În stare embrionară el trăieşte în calificative şi porecle din limba comună. Nu odată 
colectivitatea e pusă în situaţia de a alege între două sau mai multe porecle sau calificative 
date unui individ, şi pe cel ce i se pare a fi mai sugestiv îl consacră apoi pentru supranu- 
mirea regulată a acelui individ” [7, p. 47].

Supranumirile atribuite diavolului respectă în mare parte acelaşi principiu  
de formare a supranumirii atribuite unei persoane reale şi au aceeaşi nuanţă semantică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



111

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

Tot sub acelaşi raport asociativ, supranume ale persoanelor reale şi supranume ale  
răului, ne putem explica de ce Principiul Răului are o mulţime de supranume în ima- 
ginarul popular. În acest sens vom apela aici la explicaţia pe care o dă Ştefan Pasca: 
„Persoanele a căror individualitate nu e încă definitiv lămurită în conştiinţa populară,  
poartă şi mai multe supranume. Fiecare din acestea stigmatizează câte o latură a caracte- 
rului psihic sau fizic al individului” [idem]. Aşadar, pentru a înţelege originea supra- 
numelor atribuite răului în creaţia crengiană, ne propunem să analizăm atât semnificaţiile 
mitologice, cât şi elementul lexical care a putut da naştere la supranumiri ce vizează 
expresia răului. O astfel de abordare are drept suport Lingvistica mitologică, care  
a derivat din metoda comparatismului istoric în lingvistică şi a analizei mitologice, având 
la bază studiile lui M. Müller, A. Kuhn, M. Breal [8, p. 5-7] ş.a.

Prima categorie de supranume atribuite spiritului malefic în creaţia crengiană  
sunt cele formate de la un toponim imaginar. Acestea fie provin de la numele locului 
în care se presupune că sălăşluieşte sau de la asocierea imaginii locului cu caracterul 
personajului ce reprezintă maleficul. Din această categorie fac parte supranume precum 
Tartar, Talpa-iadului şi Împăratul iadului.

Dracul este numit de către Dănilă Prepeleac tartar, „Mai îngăduieşte puţin, 
tartarule, că nu te trag copiii de poale!” [3, p. 43], tocmai pentru a evidenţia caracterul 
înspăimântător al acestuia. Pe lângă sensul propriu, cuvântul tartar sau tartor – căpetenia 
dracilor – poate fi înţeles în limbajul popular şi cu sens figurat – om fără scrupule, care 
îşi impune voinţa, care terorizează, care comite fapte reprobabile (DEX). Ca purtător  
al sensului dat, personajul malefic din povestea „Dănilă Prepeleac”, denumit tartar,  
devine mult mai uşor de înţeles atât ca personaj al naraţiunii date, cât şi ca marcă a cu- 
vântului semnificat în contextul poveştii. Prin însuşirea semantică a sensului de fiinţă 
ce terorizează, cuvântul tartar devine supranumirea fiinţială a reprezentantului răului  
pe pământ. Mai mult decât atât, acest supranume are valoare atributivă, deoarece el scoa- 
te în evidenţă acţiunile malefice ale duhului necurat, şi care în spiritualitatea folclorică 
românească se asociază mai degrabă cu o pseudonumire a diavolului decât cu un nume 
arhetipal. Dacă e să trecem dincolo de semnificaţiile termenului strict românesc, atunci 
putem observa că în Antichitate prin morfemul tartar erau reprezentate spaţiile întune- 
coase din îndepărtatul adânc al pământului. Astfel, supranumele Tartar atribuit diavolului 
în poveştile crengiene îşi are originea de la cuvântul grecesc Τάρταρος, τά Τάρταρα. 
Grecescul tάrtaros desemna în mitologia greacă partea cea mai de jos a lumii [9, p. 469]. 
Mai multe detalii mitologice despre acest loc le putem găsi în opera lui Hesiod, mai  
cu seamă în „Naşterea zeilor (Teogonia)”. Despre acest spaţiu imaginar, Hesiod spune  
că e atât de adânc precum este cerul sub pământ. Printr-o imagine poetică este redată 
distanţa de pe suprafaţa pământului până în Tartar. Dacă ar fi aruncată o nicovală  
de aramă din cer i-ar trebui nouă zile şi în a zecea zi abia ar atinge pământul, tot atât  
de mare ar fi distanţa dacă nicovala de aramă ar fi în cădere liberă de pe pământ până  
în Tartar. Despre felul cum arată acest loc, Hesiod spune următoarele:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



112

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

„Locul acela ieşire nu are. Poseidon o poartă
Grea de aramă i-a pus, cu zid împrejur îl încinse,
Cotos, Gyes, Briareu cel neînfricat, lângă dânşii
Îşi aşezară lăcaşul, vajnici străjeri ai lui Zeus.
Tartarul sumbru, pământul umbros şi marea cea stearpă,
Ceru-nstelat au izvorul în locul acesta de groază,
Toate deopotrivă, iar zeii cât sunt de puternici,
Simt îngrozite fioruri gândind la acele tărâmuri” [10, p. 46].

Tot din această sursă, George Lăzărescu în „Dicţionar de mitologie” preia cuvântul 
Tartar şi îi dă următoarea definiţie: „Tartar (este) cea mai adâncă şi mai înfricoşătoare 
zonă a Infernului, aflată sub mare. Aici, Zeus i-a închis pe titanii care s-au răzvrătit 
împotriva lui. Tot aici, îşi ispăşeau pedeapsa ciclopii, danaidele, Sisif, Tantal şi alţii. 
Tartarul este păzit de Cerber” [11, p. 270]. Deşi pare să repetăm acelaşi lucru atunci 
când prezentăm contextul în care s-a format această reprezentare a spaţiului imaginar  
al locului de pedeapsă şi atestarea lui într-un dicţionar de specialitate. Însă acest fapt  
este justificat atunci când este vorba de tendinţa noastră spre cele concrete. Scopul  
pe care l-am urmărit a fost de a scoate în evidenţă atât traseul unui cuvânt, cât şi semnifi- 
caţia lui mitologică după preluarea lui dintr-o altă cultură decât cea românească. Acest 
lucru ne va ajuta să înţelegem care sunt similitudinile dintre cuvântul iad şi tartar.  
Ca reprezentare toponimică a spaţiului mitic în care sunt concentrate denotaţional  
formele cele mai aspre ale pedepsei, morfemul tartar este preluat de imaginarul folcloric 
românesc drept un bun echivalent semantic pentru cuvântul iad din limba română.  
Un exemplu potrivit în acest sens este traducerea cuvântului ταρταρώσας din textul  
biblic grecesc de la 2 Petru 2:4 prin termenul iad din traducerile româneşti ale Bibliei. 
Deşi atât contextul mitologic, cât şi cel semantic avea să justifice întrebuinţarea cuvântu- 
lui tartar, fapt ce este remarcat în traducerea IPS Bartolomeu Anania 2001, în nota  
de subsol unde traducătorul explică că în greceşte este termenul tartar [12, p. 2069].  
Acest fapt denotă că traducătorul textului sacru era conştient de particularităţile seman- 
tice ale acestui termen. În cazul de faţă folosirea termenului dat indică adoptarea de către 
Petru a ideilor eleniste despre locul de pedeapsă a fiinţelor supranaturale care potrivit 
mitologiei greceşti s-au răzvrătit împotriva lui Zeus cu o paralelă conceptual-semantică 
cu naraţiunea biblică din Facerea 6:1-3, unde este vorba de îngerii care s-au răzvrătit 
împotriva lui Dumnezeu. Probabil în mod intenţionat, Petru face aluzie în versetul 2 din 
capitolul 4 la mitologia greacă şi la naraţiunea biblică unde îi atribuie termenului tartar 
sensuri puţin modificate din dogmele biblice. Astfel, datorită unor principii religioase  
şi dogmatice precum sunt temerile de a nu fi confundate învăţăturile religioase cu miturile 
păgâne din cultura greacă, termenul tartar dispare din limbajul şi discursul religios. Mai 
mult decât atât, acest cuvânt, după cum afirmă Ivan Evseev, „a fost asimilat de timpuriu 
în limba poporului cu sensul de «conducător» (al dracilor) şi, respectiv, «şef peste 
pitici»” [13, p. 455]. Însumând observaţiile expuse, putem observa că evoluţia semantică  
a cuvântului tartar în limba română a suportat schimbări considerabile. De la semnificaţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



113

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

primară de desemnare a spaţiului imaginar unde răul în forma sa superlativă este  
pedepsit, acesta a ajuns să denumească în basmele româneşti personajul demonic. Iar 
corelarea numelui toponimic din mitologia greacă cu numirea personajului malefic  
din poveştile crengiene face posibilă identificarea în operă a unor imagini-tip sau după 
cum le numeşte Jung, arhetipuri.

Un alt supranume atribuit răului în creaţia crengiană şi care de asemenea are  
un substrat mitologic este cel ce are la bază sintagma Talpa-iadului – „Talpa-iadului, 
atunci, face ţuşti! înăuntru, şi dracii, tronc! închid poarta după Ivan, şi, punând zăvoa- 
rele bine, bucuria lor că au scăpat de turbincă” [3, p. 152]. Cuvântul compus talpa- 
iadului este o construcţie nominală urmată de un genitiv ce se exprimă prin morfemul 
enclitic lui; talpa iadului. Primul element din această sintagmă, talpa, face parte, după  
cum spune Marius Sala, „din domeniul semantico-onomasiologic al corpului omenesc”  
[14, p. 62]. Iar în cazul de faţă, talpa simbolizează partea inferioară a iadului după  
cum ilustrează şi respectă în acelaşi timp paralela semantică a părţii inferioare din corpul 
uman numită talpă. Conceptul iad a intrat în imaginarul românesc prin intermediul 
creştinismului, fapt ce a produs o transfigurare semantică a cuvântului dat. Mai mult  
decât atât, acesta a însuşit semnificaţiile dogmelor creştine, dar şi simbolismul autentic 
românesc, iar, după cum observă Romulus Vulcănescu, „Imaginea Iadului la români 
îmbină structura lui sacrală cu cea profană” [15, p. 455]. În ceea ce priveşte însăşi  
originea cuvântului iad, tot Romulus Vulcănescu spune că „este un derivat al numelui 
suveranului infernului la elini: Hades şi al ţării lui. Astfel Hades (’΄Αιδης) a ajuns  
în limba română, ca şi în cele mai multe limbi slave (jadu, paranteza ne aparţine), să de- 
numească ţara lui Hades, pe scurt Adul, care a devenit mai apoi Iadul” [idem]. Alăturarea 
celor două cuvinte talpă şi iad pentru a denumi răul reprezintă marca exclusivă prin  
care semnificaţiile simbolice ale puterilor malefice sunt proiectate într-un personaj ima- 
ginar şi numite ca atare. Prin urmare, Talpa-iadului reprezintă supranumirea dubletului 
feminin al diavolului, iar după cum afirmă Romulus Antonescu în „Dicţionar de simboluri 
şi credinţe tradiţionale româneşti”, Talpa-iadului reprezintă un „personaj feminin  
imaginar, în credinţele tradiţionale româneşti fiind spirit malefic, sinteză a însu- 
şirilor infernale, considerată mamă a dracilor” [16, p. 654].

Supranumirea personajului imaginar Talpa-iadului nu desemnează doar răul  
în expresia lui feminină, ci se asociază însuşirilor semantice ale toponimului imaginar 
talpa iadului. Aşadar, sintagma talpa-iadului are semnificaţii ambivalente, atât  
în imaginarul folcloric românesc, cât şi în poveştile crengiene. În „Povestea lui Stan 
Păţitul”, sintagma talpa iadului desemnează partea inferioară a locuinţei diavolului  
şi a slujitorilor lui; „Atunci dracul dă o raită pe la talpa iadului, să vadă ce lipseşte,  
şi apoi iese iute ca scânteia şi se tot duce înainte la slujbă, după porunca lui Scaraoţchi” 
(opere, p. 66). Ca reprezentare a spaţiului subteran toponimul dat denotă nu atât 
partea inferioară a iadului, cât locul cel mai sumbru şi mai înfricoşător a ceea ce poate  
desemna în genere toponimul imaginar iad. Cu alte cuvinte, acesta reprezintă cel mai 
„iad” loc din „iad”, după principiul imaginii lui Dante din „Divina Comedie”; iadul 
devine mai aspru şi mai înfricoşător în funcţie de cât de adânc se coboară. Tot aşa  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



114

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

şi personajul demonic feminin reprezintă forma cea mai gravă a răului, unde după  
cum este reprezentarea somatică a tălpii, care vine în contrast cu partea superioară  
a corpului uman, aceasta însumează atributele cele mai perfide ale răului, fiind consi- 
derată figura cea mai sinistră a maleficului. Iar după cum toponimul talpa iadului  
denotă temelia infernului, tot aşa şi supranumele Talpa-iadului, respectând aceeaşi 
analogie, denotă originea fiinţială a răului, „mama dracilor”.

Din exercitarea într-un spaţiu imaginar a influenţei diavolului, acesta a primit  
în imaginarul popular românesc, dar şi în naraţiunea crengiană supranumirea împăratul 
iadului, „Nu te pune în poară, măi omule, cu împăratul iadului; ci mai bine ia-ţi bănişorii 
şi caută-ţi de nevoi” [3, p. 39]. Cuvântul împărat este din latinescul imperator,-orem  
[17, p. 126] sau de la verbul latinesc imperare „a comanda”, „a ordona”. Dicţionarul 
explicativ al limbii române dă următoarea explicaţie a cuvântului împărat: „s. m. Suveran 
(absolut) al unui imperiu. Fig. Stăpân, conducător” (DEX 2009). Astfel, semnificaţia 
supranumelui Împăratul iadului este destul de sugestivă. Supranumele compus din cu- 
vântul în nominal împărat, cu forma genitivală iadului delimitează atât simbolic, cât 
şi denotaţional sfera de influenţă a acestuia. Poruncile lui Scaraoţchi, după cum putem 
observa în poveştile crengiene, sunt valabile doar în perimetrul împărăţiei sale şi asupra 
slujitorilor săi. Pe când influenţa asupra celorlalte personaje este doar prin determinare,  
dar şi aceasta se face prin intermediul slujitorilor săi, precum este cazul lui Dănilă  
Prepeleac. În acest caz, supranumele, Împăratul iadului, utilizat de dracul trimis de Sca- 
raoţchi ca să-l determine pe Dănilă să plece de pe moşiile învecinate cu iadul, exprimă  
atât autoritatea în numele căreia se impune, cât şi expresia simbolică a imaginii-tip prin 
care omul este avertizat să ia aminte ale cui porunci le ignoră.

A doua categorie de supranume atribuite diavolului în creaţia crengiană sunt cele 
ce provin de la personaje mitologice sau istorice. Deşi în această categorie s-ar fi putut 
vorbi şi despre supranumele Tartar, care s-ar părea că vine de la numele zeului Tartar 
din mitologia greacă, lucru oarecum nejustificat datorită faptului că şi acest nume are la 
bază toponimul tartar şi nicidecum nu prevalează în sens primordial numele persona- 
jului mitologic.

Unul din acestea fiind şi supranumele Sarsailă – „Ba nu! stai, Sarsailă! tu cum  
ai chiuit de trei ori? Trosc! şi la stânga una!” [3, p. 43]. Deşi dicţionarele etimologice  
nu identifică un etimon de la care s-ar fi putut forma supranumele Sarsailă, totuşi  
Émile Turdeanu îndrăzneşte să afirme, în urma cercetării apocrifului ebraic „Apoca- 
lipsul lui Baruch”, că acesta a fost preluat de la numele îngerului Sarsaël, devenit  
mai apoi în versiunea slavă Sarsail. Turdeanu este de părere că supranumele Sarsailă 
atribuit diavolului de către imaginarul folcloric românesc provine de la fapta tentantă  
a îngerului Sarsaël, prin care Dumnezeu i-a făcut cunoscut lui Noe întrebuinţarea  
nefirească a viţei de vie. Într-un articol publicat în revista „Revue des études slaves”  
intitulat „L’Apocalypse de Baruch en slave” Émile Turdeanu afirmă următoarele: 
„Aucun texte de l’Apocalypse de Baruch n’a été retrouvé chez les Roumains jusqu’à 
l’heure actuelle. Mais la trace de l’apocryphe subsiste dans leur langue, et même sous une 
forme des plus amusantes. Aujourd’hui encore, et sur l’ensemble du territoire roumain,  
on attribue au diable, parmi d’autres sobriquets, celui de Sarsailä. Qu’est ce nom? Nous 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



115

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

avons répondu ailleurs à cette question M. C’est le nom de l’ange Sarasaël, par qui Dieu 
fit connaître à Noé qu’il pouvait replanter la vigne et en boire le suc perfide. Des copistes 
slaves (N, P, T) ont contracté ce nom en Sarsaîl, et le peuple roumain, considérant cet  
ange comme un esprit tentateur, a fait de Sarsaîl ou Sarsailä – non sans une pointe  
de malice – un démon” [18, 23-48]. Acest lucru este confirmat şi de Gustav Davidson  
în „A Dictionary of Angels” care afirmă următoarele: „Sarasael (Sarea, Sarga, Saraqael) –  
a seraph; one of the 5 «men» who wrote down the 204 books dictated by Ezra. He is one  
of the holy angels «set over the spirits of those who sin in the spirit». As recorded  
in Baruch III, Sarasael is the angel God sent to Noah to advise the latter in the matter  
of replanting the Tree (in Eden) «which led Adam astray»” [19, p. 258]1. Aşadar, datorită 
asocierii faptei îngerului cu o trăsătură distinctă a diavolului percepută de imaginarul 
popular românesc, mai cu seamă cel ce tentează, supranumele Sarsailă din povestea 
„Dănilă Prepeleac” ilustrează caracterul provocator al personajului malefic ce avea 
misiunea de a-i distrage atenţia lui Dănilă de la proiectul său monahal şi chiar coruperea 
lui.

Supranumele Scaraoţchi atribuit diavolului în creaţia crengiană, dar şi în imagi- 
narul popular românesc desemnează de fapt forma cea mai sinistră a răului, fiind  
considerat drept căpetenia dracilor şi totodată sursa existenţială a nefericirii, „În acea  
zi, Scaraoţchi, căpetenia dracilor, voind a-şi face mendrele cum ştie el, a dat poruncă 
tuturor slugilor sale ca să apuce care încotro a vedea cu ochii, şi pretutindene, pe mare  
şi pe uscat, să vâre vrajbă între oameni şi să le facă pacoste” [3, p. 64]. După Lazăr  
Şăineanu, supranumele Scaraoţchi este preluat din rusă „ISKARIOTSKI”, fiind între- 
buinţat iniţial drept poreclă pentru Iuda vânzătorul, adică Iuda din Iscariot, numit 
Iscarioteanul, care l-a vândut pe Isus Hristos [20, p. 572]. Astfel, cuvântul rus 
ISKARIOTSKI şi-a modificat forma prin metateză, în care au fost permutate unele 
silabe în interiorul cuvântului, iar altele au fost preschimbate pentru a putea facilita 
pronunţarea acestuia, rom. „SCARAOŢCHI”. Atribuirea unor semnificaţii malefice lui 
Iuda Iscarioteanul a început încă înainte ca acesta să-l vândă pe Isus. În Evanghelia după 
Ioan 17:12 el este numit „fiul pierzaniei”. Datorită rolului pe care l-a avut în răstignirea  
lui Isus, numele acestuia a căpătat o bogată încărcătură simbolică, timp în care a fost 
deseori asociat cu Anticristul, iar în Evul Mediu s-a ajuns până la diabolizarea lui.  
În tradiţia creştină, personajul biblic Iuda Iscarioteanul sau Iscariotul a fost blamat, iar 
numele lui a ajuns să denumească răul-tip. Despre acest personaj, Ivan Evseev spune 
următoarele: „În contextul creştinismului popular din estul Europei, inclusiv din ţara 
noastră, Iuda a devenit un personaj eminamente malefic, preluând atributele unui duh  
rău din păgânism şi contopindu-se cu o seamă de personaje ale demonologiei populare” 
[13, p. 534]. În cele din urmă, supranumele Scaraoţchi desemnează atât numirea 
diavolului, cât şi transfigurarea metaforică a calităţilor demonice personajului Scaraoţchi 
din imaginarul popular românesc şi din poveştile crengiene.

1 (În traducere de Radu Teodorescu: „Sarsael este unul dintre acei îngeri care a transmis 
cele 204 cărţi dictate de Ezdra. După unii este un serafim. În cartea 3 Baruch îl citează ca un 
înger al lui Dumnezeu trimis lui Noe în problema replantării copacului în Eden, care «l-a alungat  
pe Adam»”).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



116

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

Un alt supranume atribuit diavolului şi pe care îl identificăm în creaţia crengiana 
este Michiduţă, „Măi Michiduţă! da’ cu mine ţi-ai găsit că poţi tu să te întreci din fugă?”  
(Dănilă Prepeleac). Aceasta este poate cea mai populară numire întâlnită în imaginarul 
românesc, dar şi cea mai inofensivă „supranumire” „care numeşte fără să denumească”,  
de fapt, răul cu toate calităţile şi atributele sale. În primul rând, pentru că forma diminu- 
tivală a acestuia exprimă o diminuare a sensului şi semnificaţiei răului arhetipal  
(diavolul). Iar în al doilea rând, această supranumire nu este nici expresia fiinţială sau 
faptică a răului şi nici purtător al unor semnificaţii. Doar dacă admitem că supranumele 
Michiduţă s-a format de la adjectivul mic cu forma diminutivală mititel, respectiv mitite- 
lul (reg. michitelul), după cum presupune Lazăr Şăineanu [20, p. 397], atunci motivaţia 
unei astfel de numire a diavolului vine dintr-un sarcasm, dar şi dintr-o formă neînţeleasă 
de compătimire a celui rău. Or, în unele cazuri, mai cu seamă atunci când se vorbeşte 
cu un copil care a păţit ceva sau atunci când se vorbeşte despre cineva neajutorat, forma 
mititelul are funcţia de apelativ afectuos, după cum sunt sinonimele contextuale săracul  
şi sărmanul. Altceva este dacă acceptăm explicaţia etimologică a termenului Michiduţă  
dată de A. Scriban. După autorul dat, cuvântul michiduţă s-a format de la expresia 
diminutivală Nichituţă a numelui propriu Nichita [21, p. 805]. În acest caz supranumele 
Michiduţă nu are nicio relevanţă, pentru că atât numele propriu Nichita, cât şi forma  
lui diminutivală nu reprezintă niciun indiciu că ar avea ceva în comun cu diavolul  
sau cu caracteristicile fizice şi morale ale lui, precum am observat că a fost în cazul 
supranumelui Scaraoţchi. Nici explicaţia etimologică a numelui propriu Nichita  
nu ne ajută cu nimic. Numele dat pare a fi de la grecescul νίκη (niche), care înseamnă 
victorie, biruinţă, sau de la νικητής (nichetes) – învingător, semnificaţii care nu justifică 
cu nimic numirea, fie şi ironică, a diavolului din limba română. În acest caz tindem  
să îmbrăţişăm mai mult explicaţia etimologică pe care o presupune Şăineanu, decât  
cea dată de A. Scriban. În sprijinul unui asemenea demers vine un alt supranume  
atribuit diavolului pe care îl identificăm tot în creaţia crengiană, şi anume Mititelul,  
„nu cumva să vă împingă Mititelul să intraţi înaintea mea unde ne-a duce omul ţapului 
celui roş, că nu mai ajungeţi să vedeţi ziua de mâine” [3, p. 121]. Aşadar, în expresiile 
populare, dar şi în creaţia crengiană, supranumele Michiduţă este un indiciu clar al unei 
atitudini ironice din partea omului sau ale unor personaje faţă de diavol şi de puterile 
acestuia. În felul acesta, marca semantică prin care cel rău este etichetat printr-o poreclă 
consacrată şi recunoscută în imaginarul popular devine clişeul lexical prin care diavolul 
este luat în derâdere.

În concluzie, putem spune următoarele: atât dimensiunea semantică a cuvintelor  
ce numesc răul prin termenul său propriu pe care le-am identificat în naraţiunile cren- 
giene, adică a semnificatului primordial prin care răul poate fi atât numit, cât şi chemat, 
precum sunt sinonimele denominative diavolul, satana, drac, demon, reprezintă de fapt 
cuvintele tabu pe care povestitorul humuleştean le-a evitat. Astfel, datorită supranumelor 
ce numesc răul, care este, după cum am observat, destul de bogat în acest sens, dar  
şi destul de semnificativ în poveştile crengiene, constituie de fapt tiparul prin care răul, 
chiar dacă nu este numit în mod direct, poate interacţiona cu personajele crengiene în ur- 
ma unei deveniri fiinţiale, prin care stârneşte atât catharticul, cât şi comicul de situaţie.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



117

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

Referinţe bibliografice

1. Eco, Umberto. O istorie a semioticii. Traducere din limba engleză de Cezar Radu  
şi Costin Popescu. Bucureşti: Editura Trei, 2008, ed. a II-a rev., 498 p.

2. Coşeriu, Eugeniu. Istoria filozofiei limbajului. De la începuturi până la Rousseau. 
Bucureşti: Editura Humanitas, 2011, 520 p.

3. Creangă, Ion. Amintiri din copilărie. Colecţie iniţiată şi coordonată de Anatol 
Vidraşcu şi Dan Vidraşcu. Bucureşti-Chişinău: Editura Litera Internaţional, 308 p.

4. Aristotel. Categorii. Despre interpretare. Traducere, cuv. înainte, note, comentariu  
şi interpretare de Constantin Noica. Bucureşti: Editura Humanitas, 2005, 391 p.

5. Kernbach, Victor. Universul mitic al românilor. Bucureşti: Editura Lucman,  
2002, 384 p.

6. Candrea, A. Apud: Ştefan Pasca. Nume de persoane şi nume de animale în ţara 
Oltului. Bucureşti: Editura Imprimeria Naţională, 1936, 370 p.

7. Pasca, Ştefan. Nume de persoane şi nume de animale în ţara Oltului. Bucureşti: 
Editura Imprimeria Naţională, 1936, 370 p.

8. Bârlea, Petre Gheorghe. Perspectiva lingvistico-mitologică asupra locurilor 
imaginare din basmele populare româneşti. În: Simona Palasca. „Locuri imaginare în basmul 
românesc. O abordare lingvistico-mitologică”. Bucureşti: Editura Universitară, 2014, 286 p.

9. Λεξικόν εγκυκλοπαιδικόν. Συντελεστής: Δ. Αραβαντινού και Ν. Γ. Πολίτου. 
Αθήνα: Εκδότης Μπαρτ και Χιρστ εκδόται, 1889-1898, οκτώ τόμους, ΤΟΜΟΣ ΕΚΤΟΣ,  
951 p. (varianta digitizată).

10. Hesiod. Opere: Naşterea zeilor (Teogonia). Munci şi zile. Scutul lui Heracles. 
Traducere, studiu introductiv şi note de Dumitru T. Burtea. Bucureşti: Editura Univers,  
1973, 111 p.

11. Lăzărescu, George. Dicţionar de mitologie. Bucureşti: Casa Editorială Odeon, 
1992, 291 p.

12. Biblia sau Sfânta Scriptură, versiune diortosită după septuaginta, redactată  
şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiu- 
ne al Bisericii Ortodoxe Române, 2001, 2162 p.

13. Evseev, Ivan. Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească. Amarcord, 
Timişoara, 1997, p. 534.

14. Sala, Marius. De la latină la română. Bucureşti: Editura Pro Universitaria, 2012, 
184 p.

15. Vulcănescu, Romulus. Mitologie română. Bucureşti: Editura Academiei, 1987,  
705 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



118

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

16. Antonescu, Romulus. Dicţionar de simboluri şi credinţe tradiţionale româneşti.   
Ediţie digitală 2016, 725 p., http://cimec.ro/Etnografie/Antonescu-dictionar/Antonescu 
-Romulus-Dictionar-Simboluri-Credinte-Traditionale-Romanesti.pdf (vizitat la 17.06.2017)

17. Candrea, A., Densuşeanu, Ov. Dicţionarul etimologic al limbii române. Elementele 
latine (A – putea). Bucureşti: Publicat de librăria SOCEC & Co, 1907, 224 p.

18. Turdeanu, Émile. L’Apocalypse de Baruch en slave. În: Revue des études slaves, 
tome 48, fascicule 1-4, 1969, p. 23-48. Disponibil în variantă electronică http://www.persee.
fr/doc/slave_0080-2557_1969_num_48_1_1979 (vizitat la 25.06.2017).

19. Davidson, Gustav. A Dictionary of Angels: Including the Fallen Angels. New  
York: The Free Press, 1967, 386 p.

20. Şăineanu, Lazăr. Dicţionar universal al limbii române. Craiova: Editura Scrisul 
Românesc, 1938, ediţia a VIII-a, revăzut şi adăugit la ediţia a VI-a, 872 p.

21. Scriban, August. Dicţionarul limbii româneşti (etimologii, înţelesuri, exemple, 
citaţiuni, arhaisme, neologisme, provincialisme). Iaşi: Institutul de arte plastice „Presa Bună”, 
1939, 1448 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 11:42:32 UTC)
BDD-A27863 © 2018 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

