
126 
 

OMNIPREZENŢA ŞI RAŢIONALITATEA INTEROGATIVITĂŢII  
ÎN CÂMPUL INTERPRETATIV 

 
 

Eva Monica SZEKELY 
 

Abstract 
 

The present paper is to argue for the premise that interpretation in postmodernity is at least a vector for 
the problematization of our contemporary culture: it raises questions (or builds equations) regarding the ending or the 
beginning of the process of (re)reading, depending on (a) context(s). In M. Foucault's understanding of the term 
problematization, as generator of parallel discourses, the paper is to propose directions for (re)reading, focusing on the 
idea that sense / meaning is revealed in questions. The starting point of the present argumentation is the idea of the 
complementarity of the syllogistic//demonstrative//dialectical questions (according to Aristotle's Topics) meant to 
highlight the complex relations between questions/(re)readings and the plural meanings of a text. 

 
Keywords: interpretation, problematization, postmodernism, discourse, re-reading, meaning, significance. 
 
 

1.  Raţionalitatea interogativităţii ca necesitate a întemeierii 
 
“Chiar dacă dictonul Omul este o fiinţă întrebătoare  poate părea prea emfatic, iar concluzia 
că, spre deosebire de animal, omul este o fiinţă ce se întreabă pe ea însăşi poate părea prea 
poetică, rămâne incontestabil faptul că în interogare se află un început – probabil cel mai 
exemplar – al comprehensiunii /…/. Prioritatea hermeneutică a interogării se întemeiază, 
după Gadamer, pe capacitatea de a realiza şi menţine deschiderea de posibilităţi. Fără această 
deschidere a actului interogativ, a cărui negativitate radicală este (re)cunoaşterea 
necunoaşterii noastre, experienţa conştientizării a ceea ce încă nu ştim sau a ceea ce nu ne 
aşteptam să aflăm nu este posibilă. Prioritatea hermeneutică se întinde în zona comunicării 
interpersonale – în dialogul imediat ţi în dialogul dintre prezent şi trecut -, dar şi în  zona 
comprehensiunii acţiunilor umane neraticulate verbal. În conversaţie, jocul întrebărilor şi 
al răspunsurilor ne permite să ştim dacă înţelegerea celuilalt avansează în acelaşi timp cu 
discursul sau dacă celălalt înţelege altfel sau nu ne înţelege intenţia; în plus, conversaţia 
permite să punem la încercare o opinie, inclusiv opinia noastră prealabilă, ceea ce îi 
conferă caracter dialectic. Procedeul întrebare / răspuns deschide, printre altele,  şi accesul 
la alteritatea unui trecut, atunci când reuşim să redescoperim întrebarea la care un text dat, 
cuprins în orizontul său istoric, oferă răspuns /…/. În sfârşit, raportul întrebare / răspuns 
poate da înţeles unui comportament uman neverbalizat, dacă acţiunea dată nu este 
interpretată în mod mecanic, ca reacţie la un stimul, ci este recunoscută ca un 
comportament care face faţă la ceva şi care răspunde unei situaţii trăite.”  Acestea sunt 
premisele de la  care Hans Robert Jauss în studiul Adam întrebător îşi nuanţează 
argumentaţiile cu privire la circumscrierea funcţiilor întrebării raportându-le la teologie, 
mitologie, filosofie, didactică şi hermeneutică / simbolistică. 
Citit cu ochiul profesorului pentru care întrebarea este un  instrument şi o cale de realizare 
a învăţării disciplinei şi a dialogului cu celălalt, studiul despre modelul întrebare / răspuns 
oferă date despre mecanica strânsă a întrebării catihetice, despre şirul deschis şi dialectic al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



127 
 

întrebării socratice, dar mai ales despre apertura întrebării hermeneutice. În legătură cu 
aceasta din urmă – pe care abia începem să o valorizăm şi didactic -  şi cu rolul ei în 
realizarea comprehensiunii, plecând de la sugestiile de mai sus ale lui Hans Robert Jauss, 
un cunoscut teoretician al lecturii, precum şi de la sensul noţiunii de problematologic ca 
generator de discursuri paralele al lui Foucault , vom pleda pentru un model de lectură în 
spirală, fiecărei (re)lecturi corespunzându-i un set de întrebări / răspunsuri corelate 
dialectic şi complementar, în încercarea accederii spre pluralitatea de sensuri pe care o 
pro-pun lumile posibile  ale unui discurs didactic // literar. 
Poate că destinul tragic al individului în lume este acela de a sta sub semnul întrebării. Nu 
în sensul cotidian al acestei sintagme, legat mai mult de precaritatea condiţiei umane şi de 
imposibilitatea unor previziuni ispititoare, ci în cel al obsesiei interogaţiei, nu de puţine 
ori, acaparatoare. A conştientiza întrebarea justă, esenţială la un  moment dat, dătătoare de 
sens şi semnificaţii, asemeni celei a lui Parsifal, care regenerează o lume întreagă, dar, mai 
ales, a conştientiza incapacitatea şi imposibilitatea  Răspunsului, unic, invariabil, 
complet… a constituit sursă de căutări neobosite, de eforturi chinuitoare  şi chiar de 
tragism existenţial. Există cred o singură întrebare şi un singur răspuns, dar Răspunsul e 
prea adevărat ca omul să-l suporte. De aceea a găsit întrebarea pentru a amâna şi a face 
mai suportabilă acceptarea adevărului. Căutarea de răspunsuri e nevoia de ne-adevăr, de 
orbecăire în incertitudine. De fapt, când afli Răspunsul uiţi de întrebări, uiţi chiar că exişti, 
ieşind din temporalitatea istorică întrucât existenţa în sine este căutarea unei eliberări de 
posibilele întrebări // răspunsuri stânjenitoare. Dacă răspunsurile nu vin înaintea 
întrebărilor, cum se întâmplă de cele mai multe ori, dacă ele nu sunt complementare, sunt 
mereu insuficiente, incomplete şi parţiale şi relative… 
Prins de vraja întrebării, individul intră într-o stare de dependenţă interogativă, din care, 
dacă mai poate scăpa vreodată, rănile se vindecă greu. Este “boala socratică”, la care 
omenirea face mereu apel încercând să-l salveze pe cel care a intrat de-a dreptul în vraja ei 
şi care îi contamina pe cei din juru-I, cum reiese şi din dialogul platonician Menon: „Socrate, 
auzisem eu chiar înainte de a te întâlni că nu faci altceva decât să te pui pe tine însuţi şi pe alţii în 
încurcătură. Iar acuma parcă mi-ai făcut o vrajă, nişte farmece, parcă m-ai robit pe de-a întregul unui 
descântec, în aşa fel încât  mi-e plină mintea de  nedumerire. Dacă putem glumi un pic, îmi pari că 
semeni leit, şi la chip, şi altfel, cu peştele acela mare şi turtit care trăieşte în mare şi se cheamă torpilă. 
Căci şi el amorţeşte pe oricine se apropie de el şi îl atinge, cum simt că faci şi tu cu mine acum…” 
           Aşadar, nu putem  fiinţa fără a pune întrebări, nici cognitiv / în plan conceptual-
abstract şi categorial, dar nici psihologic / în plan concret-situaţional, de ordin emoţional 
şi afectiv. De ce nu ne simţim bine fără a pune întrebări? Fiindcă individul este, ca fiinţă 
psihologică, un permanent echilibru între ceea ce este şi ceea ce ar putea fi. Or, această 
echilibrare psihologică a individului se face la marginea întrebării. Starea psihologică 
normală a individului – sau cea dezirabilă – este aceea a problematologicului, a cărui 
deschidere ţine de vraja interogaţiei. Corelând viziunea de mai sus cu aceea a Alexandrei 
Şerbănescu, autoarea unui studiu monografic despre Întrebare. Teorie şi practică, vom 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



128 
 

observa că şi aceasta pleacă de la o definiţie integratoare : Zona conceptuală a interogativităţii 
are forme specifice de manifestare1 : 

• în plan cognitiv, întrebarea reflectă o particularitate fundamentală a cunoaşterii: 
confruntarea eului cu noneul, a cunoscutului cu necunoscutul 

• în plan comunicativ - este pivotul oricărui schimb dialogat, iar dialogul este esenţa 
comunicării umane. 

Care este temeiul pentru care omul îşi pune întrebări din moment ce  are capacitatea 
răspunsurilor proprii fiindcă le poate da? Răspunsul nu poate fi decât unul: necesitatea 
întemeierii. Ch. S. Pierce spunea că   ştim, în general, când dorim să punem o întrebare şi când dorim 
să pronunţăm o judecată, pentru că există o diferenţă între sentimentul de îndoială şi cel de convingere2.  
Interogativitatea polemică a însoţit relaţia dialogică dintotdeauna, acesta fiind şi aspectul 
asupra căruia cade accentul  în timpul din urmă privind fenomenologia întrebării, iar 
reacţiile pe care le induce ţin de ceea ce se numeşte problematologie, definită de Michel 
Meyer ca nouă manieră de a filosofa, de a gândi raţiunea (întemeierea) şi limbajul3. Tema centrală a 
unui demers problematologic este aceea a chestionării care ar avea un corespondent în 
termenul românesc ”ispitire” preferat de C. Noica. Modelarea conştiinţei devine astfel o 
necesitate şi o condiţie, întrucât conştiinţa este nu numai o luare de cunoştinţă a existenţei omului în 
lume, deci ştiinţă a ştiinţei sau dublă ştiinţă, aşa cum însuşi cuvântul con-ştiinţă pare să sugereze, ci ea 
înseamnă libertate, anume libertate deplină  pe care se clădeşte întreg sistemul filosofiei existenţiale /…/ 
prin umanism socratic4.  
 

2. Relaţiile întrebare/ întrebări vs. (re)lecturi/ sensuri  
 

Indiferent despre ce tip de discurs va fi vorba - didactic / ştiinţific şi /sau literar-artistic – 
medierea procesului de modelare a conştiinţei  prin filosofare / discurs filosofic  centrată 
pe modelul problematologic vizează idealul de ordine unică, chiar dacă idealurile de ordine se 
plasează la niveluri diferite: nivelul realului şi nivelul imaginarului. În ambele cazuri însă, 
idealul de ordine este numai propus, sugerat, iar receptorul poate adopta orice atitudine în 
legătură cu el. Idealul de ordine este intenţionalitatea ultimă a demersurilor discursive la 
care vom  face referire – înţelegând prin discursivitate ceea ce se înţelege în sensul cel mai 
larg al conceptului, un sistem coerent de semne adresat unui receptor cu anumite 
intenţionalităţi -  iar construcţia discursivă a emiţătorului - în ipostaza lui de autor, dascăl sau 
elev - urmăreşte să pună în lumină acest ideal pentru un posibil receptor. Mai mult chiar, 
discursul  artistic modelează personalitatea şi îndeamnă la perfecţionare de sine. Este, 
poate, conţinutul care exprimă umanitatea în specificitatea ei creativă, care ajută la 
depăşirea limitativului şi a finitudinii, la emanciparea autentică a fiinţei  – cultura artistică, 
în genere, cea literara în cazul nostru, este educativă prin ea însăşi, este deschizătoare de 
drumuri, umanizează şi dă consistenţă vieţii autentic umane. Sperăm ca modelul 
problematologic pe care-l vom susţine în abordarea textelor să fie o bună pledoarie pentru 
educaţia umanistă, care face din artă o modalitate privilegiată de cunoaştere şi cultivare a 
omului, în virtutea ideii că omul  poate  să cunoască, prin urmare el poate fi liber. Pe acest fundal 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



129 
 

psihologic, ideea de bază a deprinderii lecturii  este că rolul educatorului – învăţător, 
profesor sau părinte – devine esenţial nu în a “preda” o disciplină anume, fie ea literatura 
sau filosofie, cât mai ales în a crea cât mai multe situaţii de comunicare având ca pretext 
cartea / negocierea de sens prin dezbateri deschise, libere de prejudecăţi sau preconcepţii, ca şi 
de tentaţia transmiterii anumitor “certitudini”, a impunerii “adevărului adevărat”. Ceea ce 
este de învăţat din experimentarea acestui program este gândirea  însăşi, iar nu ceva anumit, 
nu un conţinut precis. De unde ideea că lectura şi reflecţia filosofică te învaţă adevărul? Te învaţă să 
gândeşti – nu adevărul. Îţi dă direcţia adevărului, scria C. Noica în Jurnalul filosofic, sintetizându-şi 
parcă ideea următoare: „Într-adevăr, întrebarea încarcă lumea cu posibil. Ea suscită în 
viaţă mai mult decât poate satisface răspunsul. Într-un sens, întrebarea niciodată nu se 
acoperă cu, sau nu este acoperită de răspunsuri; căci în afara faptului izbitor  că, la 
întrebările de cunoaştere orice răspuns trezeşte noi întrebări sau lărgeşte întrebarea cea 
veche /…/ rămâne faptul că prima întrebare ea însăşi trezea o bogăţie de posibilităţi, care 
se păstrează ca o aură în jurul răspunsului.”5 
Vocaţia se naşte dintr-o credinţă adâncă, iar vocaţia noastră  că este posibilă acea şcoală de 
înţelepciune în care nu se ştie cine dă şi cine primeşte s-a  nutrit  continuu dintr-un model 
problematologic: devine evident că, prin însăşi formularea întrebării, sensurile lumii 
sporesc, întrucât obiectul filosofării este ceea ce nu se vede, ideea / scrierile ca o realitate 
secundară, rezultată din comentariile la o realitate primă. Aşadar,  ideea filosofică este despre 
celelalte idei (e o idee care înghite celelalte idei); într-un sens, ea are mai mult un caracter funcţional, pe 
când celelalte au un caracter substanţial6 avem temeiul,   convingerea  că ar fi necesară, ba chiar 
cu putinţă - înainte de a învăţa o “disciplină” şi în acelaşi timp cu  a învăţa lectura, sau  cum 
se citeşte cu adevărat un text dincolo de “comentarii”, “prefeţe” sau păreri ale unor “critici” 
mai mult sau mai puţin autorizaţi - deprinderea filosofării înţeleasă în didactica receptării ca model 
problematologic, filosofare pe care Platon o considera un exerciţiu destinat purificării 
sufletului. 
              Vom încerca o pledoarie  pentru modelul problematologic în didactica receptării 
care se bazează pe viziunea nouă de abordarea integrată, activ-participativă propusă de noile 
teorii ale receptării (teoria semiotică, teoria reacţiei cititorului) şi de teoriile  comunicării, 
prin care textul devine doar un pretext de dialog despre “lume ca text”, un  dialog al 
cititorului cu sine şi cu “celălalt”, fie el autorul, personajul, colegul, anonimul,  punând 
accent pe capacitatea de identificare de probleme, pe formularea şi exteriorizarea lor, pe 
argumentarea  răspunsurilor ca alegeri ş.a. Sesizarea tuturor acestora şi antrenarea tinerilor în 
asemenea exerciţii de gândire liber-discursivă plecând de la textele literare / nonliterare şi 
ajungând la situaţiile, persoanele sau obiectele nemijlocit cunoscute de ei – iată sarcina şi 
plăcerea pe care le vor avea dascălii care s-au lăsat cuceriţi de ideea de a filosofa laolaltă cu 
elevii lor. Grefat pe modelul comunicativ-funcţional şi principiile de abordare integrată, inter- şi 
transdiciplinară,  acest gen de abordare venind să umple un gol în sistemul tradiţional 
românesc de învăţământ: abordarea didactică a obiectivelor trezirii şi a cultivării intereselor cognitive 
şi ale formării abilităţilor de gândire la copii şi tineri prin a deprinde progresiv strategii, reguli şi 
subtilităţi în scopul perfecţionării:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



130 
 

• gândirii logice / raţiunea  

• gândirii interogative / punerea  întrebărilor  
• gândirii argumentative / exprimarea şi susţinerea punctelor de vedere  

• gândirii critice / dezbaterea, evaluarea şi corectarea ideilor. 
Conceput în sensul unei treptate dezvoltări a disponibilităţilor şi a deprinderilor de gândire 
verbalizată, al atingerii ţelului de a oferi elevilor o experienţă totală de gândire - în - limbaj  (M. 
Lipman), ţelul filosofării / al modelului problematologic este de a-i deprinde pe copii şi tineri 
să-şi conducă gândirea potrivit normelor şi valorilor logice, pe care să le descopere şi să le 
recunoască, să le accepte prin propriul efort intelectual, efort depus – trebuie accentuat -  
în condiţiile aplicării strategiei pedagogice care impune adesea o anumită reeducare a 
modului de gândire, a stilului de relaţionare al educatorului. Ca atare, filosofarea laolaltă cu 
elevii necesită o reinstruire filosofico-didactică , o iniţiere  în “dedesubturile” Cărţilor, 
traversând diverse niveluri de sens, de la sensul literal-istoric, la cel parabolic, alegoric şi chiar 
mistic, anagogic, accesibil numai iniţiaţilor în lumea gândirii veritabile şi se doreşte o 
provocare având ca miză deprinderea lecturii ca practică semnificantă. Ideea de la care plecăm 
este că lectura textului ca model problematologic este orientată spre stârnirea unui noian 
de întrebări generate de texte şi căutarea sensului / a semnificaţiilor  lor, întrebări  cu o 
puternică încărcătură emoţională dincolo de care intuim de fapt căutarea propriului sens al 
fiinţării în lume. În acest noian de întrebări  am putea face  o oarecare ordine, fiindcă 
apetenţa spre ordine pare a fi o caracteristică originară a individului. Delimităm astfel două 
categorii de întrebări, ambele foarte importante pentru fiinţarea cognitivă a omului 7 cărora le vom 
asocia două categorii de răspunsuri în concepţia lui Meyer:  

1. întrebări la care individul ar putea să-şi ofere singur răspunsurile (pentru că are 
şi competenţa cognitivă şi competenţa discursivă în domeniul propriu al 
întrebării) / întrebări închise / textuale // răspunsuri apocritice - suprimă şi 
soluţionează problema declanşată prin întrebare8 şi 

2. întrebări la care individul  - din  diverse motive – se află în imposibilitatea de a 
oferi singur răspunsurile adecvate / întrebări cumulative / deschise spre relaţia 
dialogică cu alteritatea  bazate pe 

• premise demonstrative / demers inductiv-deductive / răspunsuri care nu dau 
posibilitatea reacţiei alternative / descripţie a unei stări de fapt / întrebări textuale / 
interpretative / deschise 

• premise  dialectice / demers interpretativ / răspunsuri problematologice care creează un spaţiu 
de relaţie şi de sens  astfel dând posibilitatea cumulării prin soluţii constructive în urma unor  
reacţii polemice şi prin răspunsuri alternative / reacţii discursiv-polemice la care se angajează  
posibilii interlocutori (Poarta lumii / poarta luminii / a înţelegerii) 

           Această din urmă categorie de întrebări care face loc relaţiei dialogice polemice 
constituie miezul modelului problematologic al receptării textelor prin care discursul 
literar se apropie de discursul filosofic şi cu care intrăm  în preaplinul argumentativului. 
Două  aspecte importante în cazul discursului literar / didactic centrat pe modelul 
problematologic pentru care pledăm, având ca miză sau printre punctele de fugă reflecţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



131 
 

filosofică sau filosofarea ne sunt sugerate pornind de la resursele proiective ale tipologiei 
discursivităţii, propusă de Ch.  W. Morris, în baza încrucişărilor dintre criteriul modului de 
semnificare şi criteriul modului de utilizare asumate pentru o tipologie a semnelor9. Criteriile puse în 
joc de tipologia lui Morris  au în vedere: 
1.  relaţia de determinare dintre semne (sau “discurs-semn” în accepţiunea mai largă a 
termenului semn) şi acţiunea          receptorului, pe      traiectul concepţiei behavioriste a lui 
Mead: 

• a spune ce se spune 

• a spune ce se face 

• a  face ce se spune 
2. relaţia dintre  tonalitatea dominantă – descriptive, apreciative, prescriptive sau formative - 

a semnelor integrate unui discurs şi tonalitatea dominantă a discursului ca întreg, determinată 
calitativ, cu accentul pe actul comunicaţional.  

          Astfel, de la o intenţionalitate predominant descriptivă,  discursul literar / didactic 
cumulează prin arderi calitative o nouă categorie de discursuri deschise spre modelul 
problematologic: discursuri predominant apreciative (socratic / platonic – intenţionalitatea înţelegerii 
situaţiei problematice) / prescriptive (Nietzsche – reaşezare a valorilor, o schimbare de profunzime a 
ierarhiilor după modelul grec de receptare unde valoarea este singura determinantă a lui / formative 
(Kant- imperativul categoric al săvârşirii ei în act). Se încearcă astfel recuperarea dimensiunii 
interogativ-problematice, dar şi acţional - valorice a personalităţii receptorului /elevului 
prin deplasarea accentului dinspre descriere şi demonstraţie logică spre problematizare / 
descoperire / reflecţie. Un tip de ilustraţie convingătoare  a acestei deplasări benefice în 
procesul didactic mai ales, zicem noi, o constituie discursul pragmatist, în cazul căruia 
teoretizarea conceptelor se face prin prisma criteriului utilităţii, al instrumentalismului, al 
eficientizării acţiunii. Discursul pragmatic asumat în cadrul discursului literar / didactic  îşi 
asumă latura descriptivă a discursivităţii / a semnelor doar ca tonalitate dominantă, pusă în 
beneficiul tonalităţii dominante care la nivel calitativ, al întregului este de ordinul 
acţionalului, a prescriptivului prin centrarea pe valori şi atitudini pro-puse prin text ca 
pretext de comunicare Să ne amintim  “maxima pragmatică” a lui Pierce: Determinaţi ce 
efecte, care ar putea avea o relevanţă practică raţional imaginabilă, socotiţi că  au obiectele conceptului 
vostru. Atunci,  conceptul pe care-l aveţi despre acele efecte este întregul concept pe care-l aveţi despre obiect.  
  Fiinţăm deci cu trebuinţa de a şti în noi şi ea este mobilul căutărilor noastre de 
adevăr / sensuri şi semnificaţii în cazul textelor. Deşi ştim că nu găsim decât ceea ce 
căutăm şi  nu căutăm decât ceea ce am găsit deja în noi, semnul distinctiv al nevoii de 
satisfacere a acestei  sete de certitudini este prezenţa întrebării pentru alteritate. Heidegger  
sesizează omniprezenţa relaţiei dia-logice cu alteritatea ca spaţiu de joc al acestui vid de sens, de 
adevăr şi certitudini pe care individul încearcă să-l umple prin interpretare sau dezbatere: a 
“fura” ceva din experienţa celuilalt, pentru a o transforma în experienţă proprie ca 
instrument critic - evaluativ asumat în vederea proiectării şi aproprierii valorilor. Nevoia  
individului ca din când în când să pună sub semnul întrebării o parte a lui sau a lumii lui 
poate urmări trecerea de la îndoială la convingere, prin omniprezenţa întrebării, pentru că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



132 
 

individul caută mereu ceva care să-i confirme o idee, să-i  statornicească un sentiment sau 
să-i determine o acţiune, ceea ce presupune o interogativitate radicală având ca ţel diverse 
tipuri de întemeiere10 : 

• cognitivă – întărirea unor cunoştinţe pe care şi le-a asumat; 

• raţională – “fondarea” unor cunoştinţe într-un sistem; 

• afectivă  - trăirea plenară, plăcerea de a şti că ceea ce ştie are un temei; 

• acţională – acţiunea viitoare în temeiul unor cunoştinţe asumate 
Miza centrală este ideea că  modelul interpretativ ar trebui să îşi asume reperele 
discursivităţii p şi în alte domenii decât cel iniţial pe de o parte, iar pe de alta, faptul că 
discursul filosofic şi ar trebui să fie pentru orice dascăl o promisiune dintre cele mai 
ademenitoare ale reflecţiei.  
Scopul demersului interpretativ  constructiv, atât în desfăşurarea sa ştiinţifică, metafizică, 
cât şi în cea literar-artistică este atingerea unui statu-quo: ţelul filosofării este acela de a ne 
face să recunoaştem o ordine în lume, iar al autorului / textului de a ne face să  resimţim o 
ordine posibilă prin intermediul “viziunii” a cărei existenţă nu este condiţionată de 
existenţa argumentelor constrângătoare, ci de cumulul unor soluţii / interpretări posibile 
prin arta combinatorică a  unor strategii discursive ca: maieutica socratică, inducţia-
deducţia baconiană şi critica / hermeneutica  / interpretarea / dezbaterea asupra sensului 
prin a ajunge la consens (Jurgen Habermas). Toate acestea au loc pe fundalul noii mişcări 
pentru dezvoltarea gândirii critice  iniţiată de anticii greci prin şcoala ioniană14 şi întemeiată 
pe tradiţia libertăţii, complet diferită de cea biunivocă, aristotelică, o şcoală bazată pe o 
nouă relaţie discipol – maestru, revigorată la nivelul discursului filosofic  şi  promovată în 
didactica lecturii de şcoala americană prin pledoaria pentru teoriile receptării bazate pe 
reacţia cititorului discursul dominant pragmatic / performativ, centrat pe reacţiile 
receptorului, pe cuplul text - cititor - cum se poate observa din rubrica a treia a tabelului – 
dominată  de  omniprezenţa relaţiei dia-logice cu alteritatea ca spaţiu de joc al acestui vid de sens, 
de adevăr şi certitudini pe care individul încearcă să-l umple prin interpretare sau dezbatere.  
Deşi, în mod evident, există o  multiplicare a posibilităţilor de sens pentru discursul literar 
- ale cărui “ingrediente” am încercat să le exploatăm dealtfel în modelul propus - se poate 
observa, cu uşurinţă credem, că spaţiul de manevră al sensului nu are o libertate infinită, el 
gravitând în jurul vocii prime a textului cum ar spune U. Eco, astfel încât schimbările de 
sens nu afectează semnificaţiile pe care un discurs le pune în valoare. 
 
3. Un model. Oboseala stâlpilor, în Cercul mincinoşilor. Poveşti filozofice din toată lumea, de Jean – 

Claude Carriere 
În acest sens, vom încerca o pledoarie in facto pentru acest  model problematologic cu 
aplicaţie la un scurt text descriptiv cu fragmente apreciative, al cărui titlu nu s-a precizat la 
început – la clasa a XII-a, ales aproape aleatoriu dintr-un fascinant volum depozitar al 
înţelepciunii posibile de la 9 la 99 de ani, patru fiind criteriile determinante alegerii lui:  

a. introducerea  de către autorul-culegător în cadrul capitolului De obicei, întrebările 
vin înaintea răspunsurilor; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



133 
 

b. uşurinţa transcrierii / lecturii lui integrale hic et hunc ; 
c. posibilitatea ca un asemenea fragment să poată fi depistat oricând în dialogurile 

personajelor preferate din textele literaturii române sau universale introduse ca 
“alternative” în manualele noastre; 

d. satisfacerea structurii situaţiei problematice (dualitatea întrebare-răspuns) şi a criteriilor 
problematologicului11: 

• strategia discursivă globală fiind cea  dialogic-argumentativă, rezultată din jocurile de 
limbaj combinând  secvenţe de strategie discursivă  / acte de raţionare descriptivă şi 
aforistică (observăm că lipseşte cea  explicativă / demonstrativă / ştiinţifică / 
nonproblematologică 

• ambiguitatea ca tonalitate dominantă  născută din dualitatea formă-context / enunţuri 
elementare simple – context lărgit pe trei trepte (text / personaj // sine // lume). 

Un tânăr, întorcându-se de la o partidă de polo, însoţit de antrenor, s-a prăbuşit pe o bancă să-şi tragă 
sufletul şi a scos un oftat adânc. 
-     Eşti obosit? l-a  întrebat antrenorul. 
- Da. Sunt obosit. 
- Sunt oare caii obosiţi? 
- Da. Sunt obosiţi. 
- Dar stâlpii porţii sunt obosiţi?  
Abia pe la miezul nopţii următoare, tânărul a priceput înţelesul întrebării. S-a repezit la antrenor, l-a 
sculat din somn şi i-a spus: 
- Am priceput. 
Antrenorul a adormit la loc, mulţumit. 
(Oboseala stâlpilor, în  Jean – Claude Carriere, Cercul mincinoşilor. Poveşti filozofice din toată 
lumea, Bucureşti, Editura Humanitas, 2003, p. 308) 
Intenţionalitatea strategiei discursive pe care o vom sugera prin modelul problematologic pe 
care-l vom propune pentru receptarea acestui text de graniţă este aceea a evidenţierii 
modalităţii în care un locutor (emiţător, autor, orator, dascăl) combină,  în construcţia sa 
discursivă, enunţurile în secvenţe discursive, formele discursive de raţionare unele cu 
altele, tipurile de argumente, modalităţile de descripţie şi explicaţie, procedurile stilistico-
persuasive, astfel încât poate fi determinată o tonalitate dominantă a tipului de discurs 
propus în faţa receptorului şi se pot îndeplini cu profit maximal intenţiile pentru care 
discursul  a fost conceput, în cazul discursului didactic e vorba de formativ / performativ 
vizat prin competenţe: “face ce spune”.  
  Sperăm să arătăm că distanţele dintre discursul didactic / ştiinţific şi cel literar / 
artistic se reduc substanţial prin medierea discursului filosofic / filosofarea în general,  
sugestiile unei asemenea analize comparative ca şi unele dintre consecinţele ei avându-şi 
originea în lucrarea  Limbajul filosofiei şi filosofia limbajului a lui Adrian Paul Iliescu (pp. 289-
312). Pentru interlocutor / receptorul în ipostaza lui de elev sau dascăl lărgirea contextului 
şi potenţarea caracterului problematologic al discursului înseamnă deschiderea spre noi 
facilităţi de înţelegere prin asumarea unor orizonturi de identificare şi relaţionare tot mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



134 
 

diferite, întrucât cu cât un concept apare  în contexte mai largi, mai diversificate şi mai 
inedite, cu atât el îşi dezvăluie mai bine sensurile, înţelesurile, amplitudinea problemei 
lărgindu-se, adâncindu-se, permanentizându-se prin încercarea de a determina tot mai 
multe analogii şi asociaţii, contextul constituind deci cadrul de interpretare al problemei. 
Această interogativitate radicală presupune o asumare esenţială a cuplului conceptual 
întrebare-răspuns, cuplu considerat originar gândirii umane şi reţinut sub numele de diferenţă 
problematologică, deşi uneori este destul de greu de sesizat distincţia dintre întrebare şi  
răspuns, imperativ dealtfel pentru că de el depinde reacţia interlocutorului în strategia 
discursivă. Discursivitatea este înţeleasă  în sensul ei cel mai larg: sistem coerent  de semne 
adresat unui receptor cu anumite intenţionalităţi, adică formarea unui stil de a gândi şi a 
simţi,  miza  modelului problematologic fiind gândirea totală în limbaj, iar  conştiinţa lingvistică 
de sine  punctul de fugă al modelului comunicativ-funcţional. În acest sens este necesar a 
trece dincolo de criteriul formei (propoziţii cu semnul interogaţiei – “?”) , ceea ce 
înseamnă a trece de la asumpţia contextuală a exteriorităţii – pentru a putea determina ce 
se ascunde în spatele ei – la esenţa interiorităţii. Este vorba despre distincţia formă-
strategie discursivă // context (al autorului: biografic, de creaţie, de receptare, pe de o 
parte / sens / semnificat obiectiv // al receptorului / elev: biografic, de receptare şi 
creaţie // sensuri / semnificaţii subiective) pe care o vom transfera la nivelul discursului 
didactic / literar  la care vom face referire prin trimiteri repetate conceptele de  întrebări-
premise / strategie discursivă // sensuri (obiective /subiective).  
           În acest sens, vom prelua modelul lui Aristotel din Topica unde distingea  între 
cele două tipuri de demersuri sau raţionamente argumentative / premise: o premisă 
silogistică în genere va fi o afirmaţie ori o negaţie a ceva despre ceva /…/; va fi 
demonstrativă,  dacă este adevărată şi derivată din principii admise la început; va fi 
dialectică  dacă cel care pune o întrebare cere alegerea între două contradictorii sau dacă se 
conchide la ceva ce este o aparenţă şi probabil…Iar în Despre interpretare stagiritul este şi 
mai aproape de definirea modelului nostru: Este evident că o întrebare de genul << ce 
este aceasta?>> nu este o întrebare dialectică, pentru că cel care întreabă, trebuie, prin 
forma întrebării sale, să lase adversarului alegerea de a enunţa una sau cealaltă dintre 
alternative. Se înregistrează astfel “tot”-ul argumentativ  prin surprinderea celor două 
componente fundamentale: susţinerea şi respingerea unei teze. 
Vom observa din tabelul de mai jos că dinamica discursului didactic care îşi apropriază 
modelul problematologic de receptare a unui text reuneşte topind într-o sinteză unică, 
dialectică atât discursul ştiinţific / filosofic având un  anumit caracter conceptual-abstract, cât şi 
discursul literar-artistic care are un pronunţat caracter concret-situaţional. Cuplul categorial 
întrebare-răspuns care formează o unitate indestructibilă a actului de gândire nu poate fi 
privit în identitatea componentelor sale, fiind destul de dificil de sesizat diferenţa dintre 
întrebare-răspuns uneori. Chiar logica discursului didactic, aspectul formal al actelor de 
raţionare va determina o artă combinatorică a tipurilor sau schemelor de raţionament inductiv-
deductiv, transductiv-analogic şi dialectic-abductiv.Ca practici discursive posibile, fiecare 
dintre înfăptuirile de mai sus “creează” receptorului o anumită “lume posibilă” (relaţii, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



135 
 

situaţii, stări, atitudini, imagini cognitive ş.a.). Modalităţile în care se concretizează această 
lume posibilă sunt diferite, pe de o parte fiind vorba de o “lume” raţionalizată conceptual 
intrarea aici fiind un act de intelecţie care să deschidă sensurile conceptelor şi să determine 
conturarea referinţei tematice prin întrebări silogistice şi demonstrative, pe de altă parte 
modalitatea de originare şi fiinţare a lumii artistice este imaginea / simbolurile, apropriate 
prin întrebări dialectice. Astfel, se şt şterge şi diferenţa în privinţa imperativului întemeierii 
între cele trei tipuri de discurs determinată de modalităţile concrete în care fiecare dintre 
discursuri îşi asociază distincţia dintre sens şi semnificaţie, în sensul fregean al celor două 
concepte din lucrarea Sens şi semnificaţie. Sensul este modalitatea prin care o anumită 
realitate (“denotatul”)  este adus la conştiinţa receptorului, iar semnificaţia – reală sau 
ficţională - trimite la realitatea receptorului prin intermediul sensului. Orice intervenţie 
discursivă este, deci, o cooperare de sensuri şi semnificaţii, în general o “cooperare 
pozitivă” care facilitează îndeplinirea scopului discursiv: căutarea sau construcţia 
discursivă a Adevărului / Sensului / Sinelui în cadrul unui sistem de interpretare care în 
centru întrebarea  ca o funcţie cognitivă universală manifestată tipar comportamental care se 
actualizează în plan lingvistic printr-un act de  vorbire  /…/ concretizat prin secvenţe lingvistice 
constrânse de principiile sintactico-semantice (1 şi 2 ) şi semantico-pragmatice ( 3 ) ale modalităţii 
interogative13 :  
 
Note  
                                                           
 
1 Alexandra Şerbănescu, Întrebarea. Teorie şi practică, Iaşi, Polirom, 2002, p. 46 
2 Charles S.  Pierce, Semnificaţie şi acţiune, Bucureşti, Humanitas, 1990, p. 115 
3 Michel Meyer, De la   problematologie: philosophie, science et langage, Pierre Mardaga, Bruxelles, 1986, p. 
145 
4 Nicolae Mărgineanu, Psihologie şi literatură, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2002, p. 140 
5 C. Noica, Sentimentul românesc al fiinţei, pp. 22-23  
6 Idem, Jurnal de idei, Humanitas, Bucureşti, 1991, p. 91 
7 Constantin Sălăvăstru, Critica raţionalităţii discursive, Iaşi, Polirom, 2001, pp. 64-66 
8 Michel Meyer,  op.  cit., p. 105 
9 Ch. W. Morris, Signs, Language and Behavior, in Writings on the General Theory of Signs,  Mouton – Haga – 
Paris, 1971, pp. 73 – 397 
10 C. Sălăvăstru,  op.  cit., pp. 64-65 
11 Ibidem,  pp. 86-96, 109-129 
13Al Ştefănescu, op. cit., p. 45 
14 Karl Popper, Conjecturi şi infirmări. Creşterea cunoaşterii ştiinţifice, Bucureşti, Editura TREI, 2002, pp. 197-
199 
15Paul Cornea, Intelectualitate şi raţionalitate, Editura Polirom, Iaşi, 2006, p. 67. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



136 
 

1. Întrebări silogistice /  
apreciative / socratice 

Sensuri extratextuale / de ordin con ceptual-
abstract / sens  obiectiv (DEX) 

2. Întrebări demonstrative /  
Descriptive / inductiv-deductive 

Sensuri textuale / de ordin conceptual-
categorial (analiză literară) 

3. Întrebări dialectice /  
Performative / pragmatice / interpretative 
Sensuri personalizate / de ordin afectiv-

emoţional / sens subiectiv 
• Ce e oboseala?  

 
 
 
 

• Ce sunt caii? 
• Ce reprezintă ei în lume? 

• Care sunt relaţiile pe care le “vedeţi” între 
lucruri, fiinţe animale şi oameni? 

 
 
 

• Ce sunt stâlpii? 
 
 
 
 
 

• Ce este poarta?  
 
 
 
 

• Priceperea ce ar fi? 
 

•  Care este cuvântul-cheie din text? Dar tema  
textului / motivul central? 

 
 
 
 

• Cum înţelegeţi  expresia cal de bătaie? 
 
 
 
 
 

• Cum aţi descrie stâlpii porţii? 
 
 
 
 

• Despre ce poartă e vorba în text? 
 
 
 
 

• Când a priceput tânărul? 
 
 
 

• Ce înseamnă oboseala pentru tine? 
• Ce faci când eşti obosit(ă)?  

• Ce oboseşte în tânăr / tine / om / lume?  
• Ce oboseşte în tânăr / tine / om / lume? 

materia? Spiritul? Timpul? 
• Oare de ce a fost ales calul şi nu delfinul, de 

exemplu? 
• De ce a făcut antrenorul o asociere între 
om şi cal,  pe de o parte, între om şi stâlpi, pe 

de altă parte?  
• Ce e calul nostru de bătaie: trupul sau 

spiritul? 
• Care sunt  stâlpii tânărului / 

• Dar ai tăi /  
• Şi ai omului /  

• ai lumii?  
• Oboseala trupului n-ar trebui  oare 

compensată cu o stare de fervoare 
intelectuală / emoţională? 

• Numai poarta  de la “polo” sau  şi aceea 
dintre două lumi: cea văzută şi cea nevăzută, 
de dincolo, dintre vorbe şi  tăcere…, zi şi 

noapte? 
• Ce rol joacă tăcerea dintre cei doi până la a 

pricepe?  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



137 
 

• Ce  este noaptea ? 
 

• Ce este tăcerea? 
 

• Ce este reflecţia? / meditaţia? 
 
 
 
 

• Ce este sufletul? 
 

•  Cum definiţi cunoaşterea? 
• Dar înţelepciunea? 

•  Ce relaţie ar fi  între ele şi conceptele de 
mai sus? 

 
 

• Cum aţi defini întrebarea? 
• Care este rostul întrebărilor în viaţă? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

• Cum înţelegeţi expresia să-şi tragă sufletul? 
 
 
 
 
 

• Care este prima / a doua întrebare a 
antrenorului –maestru? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

• Ce relaţie vedeţi / simţiţi între tăcere / 
meditaţie / reflecţie // oboseală / odihnă? 

• Întâmplător se spune oare în text miezul 
nopţii? 

• Ce reprezintă ziua-noaptea, miezul nopţii  
pentru tânăr / pentru tine / pentru om / 

pentru lume, univers?  
 

• Dar între suflet şi odihna trupului / a 
spiritului ?… 

• Spre ce poate duce acea poartă din 
întrebarea  antrenorului? / Cunoaştere / 

înţelepciune / adevăr… 
• Ce a priceput de fapt tânărul? 

• De ce a meditat tânărul la întrebarea pusă de 
antrenor? 

• Este relaţia dintre tânăr şi antrenor aceea 
dintre discipol şi maestru? 

• Au întrebările rol de provocare / iniţiere, de 
ordonare? 

•  A pus maestrul întrebarea justă? 
•  Este el un Parsifal?  

• Care este subtextul întrebării: la ce ar duce 
stâlpii obosiţi? 

• Ca forme ale creaţiei supuse oboselii, 
trecerii, ce diferenţe vedeţi totuşi între 

regnul mineral / lucruri, cel vegetal / animal 
/ uman? //  

• Omului îi ajunge în lume a fi /a fi viu / a fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior



138 
 

 
• Ce este un text? 

• Ce reprezintă titlul său? 
• Cum se dă un titlu unui text, unui 

eveniment, unei întâmplări din viaţa 
cotidiană? 

 
 
 
 
 
 
 

• Ce este o situaţie-limită? 
• Prăbuşirea este o situaţie-limită? 

 
 
 

• Care poate fi titlul textului Stâlpii? / Poarta ?/ 
Oboseala? / Moştenirea?/ Un om responsabil? / 
Învăţarea? Mistere? / Oboseala? / Înţelepciunea? 

/ Tăcerea? / Meditaţia? etc. 
 
 
 
 
 

• De ce titlul textului este Oboseala stâlpilor? 
 

viu şi activ / a fi viu, activ şi creativ prin spirit? 
•  Puteţi să rememoraţi o situaţie similară din 

viaţa voastră? 
• Cine v-a pus pe gânduri? Cât timp? 

• Care e întrebarea care v-a pus pe gânduri / 
v-a măcinat / frământat măcar o noapte 

întreagă? 
• V-aţi trezit cu sentimentul înţelegerii / 

iluminării? 
• Pentru ce  e nevoie de maeştri? 

• Care este răspunsul vostru la întrebarea 
antrenorului - maestru? 

• Oboseala stâlpilor ar duce la prăbuşire? 
• Voi aţi simţit vreodată că vă obosesc 

stâlpii? 
• Ce aţi făcut / aţi face  în acea situaţie? 

 

 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A2773 © 2010 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

