
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 29) 2017 
 

 
 
 

Nourritures et métamorphoses ontiques dans 
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar  

de Michel Tournier 
 
 
 

Daniela MIREA 
Académie Technique Militaire de Bucarest 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract. Our article aims to analyze the symbolism of meals and food, as well as the act 
of eating in two novels written by Michel Tournier, based on the instruments of myth 
analysis and criticism. A type of literature deeply anchored in mythology, the Tournierien 
prose abounds in archetypal images and archaic symbols. In the mythical and mystical 
register, heroes become what they eat. Food creates a powerful bound between the 
character and the dimension it generates, triggering dramatic changes at an ontological 
level. Our approach takes into account the dynamic change that is specific to the profane 
registry and the installation of Taor de Mangalore and Abel Tiffauges in an authentic, 
augural, sacred position, which allows them to acknowledge their ontic potential, which 
had been tragically forgotten and ignored. We witness two cases of ontological 
metamorphosis, paradoxically generated by food, seemingly coarse matter, opaque, and 
without any transcendental opening. The inhuman hunger and oversized gastronomic 
desires of the two characters actually hide the nostalgia for the abundance and plenitude of 
the sacred beginnings, capable of appeasing the harshest hunger. 
Keywords: totemic foods, Eucharist, the forbidden fruit, ontological metamorphosis, sacred, profane. 

 
 
1. Introduction. Les fruits de la chute 
L’histoire biblique de la déchéance humaine commence par l’acte de 

manger. Adam et Ève transgressent l’interdiction de Dieu de goûter du fruit de 
l’arbre de la connaissance du bien et du mal et, suite à leur action, ils sont obligés 
de quitter le Jardin paradisiaque et de s’installer dans un mode d’être profane, qui 
institue une absence essentielle, la dimension sacrée. La chute de l’homme doit être 
comprise comme un changement tragique de registre ontique qui suppose le vécu 
incomplet et mutilé de ses possibles. Cet état se caractérise par l’impossibilité 
d’actualisation du pouvoir être authentique, augural. Un remède à ce désordre 
ontique sera donné, dans le même registre gastronomique, par l’institution de 
l’eucharistie, symbole du sacrifice par amour du Fils de Dieu pour les gens et de la 
nouvelle alliance entre Dieu et l’homme déchu, entre le transcendant et le monde 
profane. Le transcendant descend pour que l’être déchu puisse monter. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Daniela MIREA 
 

134 

Dans la mythologie grecque, le drame de la déesse Perséphone est dû à un 
aliment qui la relie à l’espace qui l’a généré, car isomorphe à ces énergies infernales. 
Enlevée par Hadès, avec la complicité de Zeus, Perséphone devient la reine des 
Enfers. Au comble du désespoir, Déméter, sa mère, néglige ses prérogatives de 
déesse de fertilité, ce qui entraîne un vrai désastre, la terre entière en est atteinte et 
menacée : les plantes s’étiolent, les animaux meurent de faim, l’hiver devient un état 
de permanence. Ainsi obtient-elle l’accord de Zeus de récupérer sa fille de l’Empire 
des Ombres. Celui-ci envoie en tant que messager Hermès pour faire savoir sa 
volonté à Hadès qui en est d’accord à la condition qu’elle n’ait encore rien goûté de 
la nourriture des morts. Perséphone se met en route vers sa mère mais ce retour lui 
est interdit à force d’avoir mangé sept pépins de grenade, le fruit des morts. Elle 
avait mangé les aliments du Royaume des ombres, elle devait y rester. Pour 
Perséphone, la grenade est le symbole de sa dynamique existentielle qui alterne 
mort et renaissance. 

 
2. Brève incursion dans le symbolisme mythologique et religieux des 

aliments 
Dans ce registre mythique et mystérique, les héros deviennent ce qu’ils 

mangent. Les nourritures, compte tenu de leur origine, instituent une très forte 
relation d’être avec ces mondes générateurs de réalités. Si l’on mange des aliments 
transcendants, on développe une connivence subtile avec cette dimension, on 
devient petit à petit cette réalité car on internalise et on assimile les énergies 
contenues par les mets qui participent à la dynamique de cet espace. Manger c’est 
un acte de communion intime avec les dimensions qui ont engendré la nourriture. 
Consommer ces aliments devient un acte initiatique ayant des vertus 
transformatrices. Suite à ce fait, le sujet subit les effets de la rupture de niveau 
ontologique et  il est appelé à s’installer dans un mode d’être différent. Par exemple, 
dans le Christianisme,  les effets funestes de la consommation du fruit de la 
connaissance du bien et du mal par Adam et Ève, dans le Jardin primordial, sont 
annulés et neutralisés par l’eucharistie. Dans bien des rituels d’initiation, les 
boissons et les aliments sont des agents importants qui aident à installer le 
néophyte dans un nouveau mode d’être et participent activement à cette rupture de 
niveau. Gilbert Durand souligne ce pouvoir métamorphosant des aliments : 

 
« Le geste alimentaire et le mythe de la communion alimentaire sont les 

prototypes naturels du processus de la double négation (…) la manducation est 
négation agressive de l’aliment végétal ou animal, en vue non d’une destruction, 
mais d’une transsubstantiation. L’alchimie l’a fort bien compris et aussi les 
religions qui utilisent la communion alimentaire et ses symboles. Toute 
alimentation est transsubstantiation» [Durand, 1992 :293].  
 
Les écrits sacrés de l’Orient et de l’Occident associent le lait et le miel pour 

designer la complétude augurale, symboles de connaissance, d’immortalité, 
d’abondance. Dans la mythologie grecque, Héraclès reçoit le don de la vie éternelle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Nourritures et métamorphoses ontiques dans  
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier 

 

135 

en se nourrissant du lait de l’immortalité de la déesse Héra. Les textes hindous 
attribuent au lait des vertus curatives. Où il devient l’équivalent d’une boisson 
d’immortalité. Les mêmes qualités régénératrices lui sont attribuées par les textes 
orphiques. Les traditions celtes célèbrent l’hydromel – boisson à base de miel - 
comme boisson d’immortalité. Pour les Pères du christianisme, le miel et le lait sont 
les symboles de la parole de Dieu, de ses divins enseignements et ont comme effet 
l’accroissement spirituel. Le miel est associé à la connaissance mystique, à la 
révélation du néophyte, aux biens spirituels. Encore faut-il lui attribuer d’autres 
symboles tels : la sagesse, le savoir, la connaissance absolue. La consommation du 
miel se fait dans un cadre rituel et il est destiné exclusivement à des êtres 
exceptionnels. Les adeptes de Mithra l’employaient lors de leurs rites initiatiques, ils 
en mangeaient et les mystes se lavaient  les mains avec du miel. Gilbert Durand se 
penche sur le riche symbolisme du lait et du miel et parle du caractère mystérique 
de leur consommation censée produire un renouvellement ontique primordial: 
« … le breuvage sacré est secret, caché, en même temps qu’il est eau de jouvence » 
[Durand, 1992 :298].  

 
3. Taor de Mangalore et Abel Tiffauges. Des nourritures terrestres 

aux nourritures célestes. 
Michel Tournier, dans la bonne tradition de la littérature mythologique qu’il 

pratique, use fréquemment du symbolisme de la nourriture dans ce registre 
spirituel. Dans Gaspard, Melchior et Balthazar, il imagine l’histoire des métamorphoses 
ontologiques vécues par les rois mages venus au rendez-vous avec l’Eternité.  À 
part les trois rois mages, dont la présence est consignée par les Saintes Ecritures, il 
imagine l’histoire émouvante d’un quatrième mage, Taor, Prince de Mangalore. 
Mais dans son périple long, sinueux et tragique, le Prince amoureux des confiseries 
fera dans un premier temps l’expérience du goût extrême de l’amertume pour qu’il 
puisse aboutir à connaître le sublime des nourritures célestes. Il manque la 
rencontre avec l’Enfant divin à Bethléem. Son destin exceptionnel se tisse autour 
des goûts et des arômes. Si les trois autres rois mages sont poussés à la recherche 
de l’événement sublime annoncé par l’étoile magique par des agents relevant des 
univers qui circonscrivent des valeurs telles : l’amour, le pouvoir politique et l’art, le 
périple alambiqué et tragique de Taor a un prétexte humble, côtoyant le ridicule, car 
il est généré par un désir en quelque sorte enfantin, issu des univers bas et 
instinctuels : l’envie irrationnelle et irrépressible pour un gâteau merveilleux dont 
personne de son royaume ne connaît la recette : le rahat-loukoum à la pistache.  

La quête des rois mages se déroule dans un mouvement ascendant: l’objet 
de leur quête, appartenant au monde sensible et périssable, les met face à face avec 
l’Absolu qui prend aspect humain. Cette expérience hors du commun les fait 
acquérir une compréhension supérieure, métaphysique du monde et de leurs 
propres vies. Dans son périple à finalité gastronomique (le gâteau exceptionnel à 
goût d’éternité, qui prend l’apparence du rahat-loukoum à la pistache ), Taor 
s’égare, se perd et se retrouve sur le chemin de sa quête qui passe par une immense 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Daniela MIREA 
 

136 

traversée sur mer et terre et une escale sombre et terrifiante dans les souterrains des 
mines de sel de Sodome pour qu’au bout de trente-trois années, il soit le premier 
humain à recevoir l’eucharistie, la nourriture métaphysique qui le projette dans cette 
dimension transmatérielle. Les préparatifs pour ce repas céleste sont longs et 
douloureux, ils durent trente-trois ans ! 

Dans le judaïsme, le repas est précédé de l’ablution rituelle, âme et corps 
doivent être prêts à recevoir la nourriture. Le symbolisme des aliments renvoie à la 
relation des humains avec Dieu, le seul censé nourrir et abreuver les insondables 
profondeurs de l’être. L’immersion dans les eaux annonce l’immersion dans le sacré 
et prépare le néophyte pour ce fait. Quand Jésus rencontre la Samaritaine, il lui 
promet l’eau vivante, de nature suprasensible et extratemporelle dont l’archétype 
est l’eau des quatre rivières baignant l’espace paradisiaque. Ce n’est pas par hasard 
si dans le christianisme, Jésus Christ est nommé aussi Source vivante. 

« Qui boira de l’eau que je lui donnerai, n’aura plus jamais soif…L’eau que 
je lui donnerai deviendra en lui source d’eaux jaillissant en vie éternelle » [La Bible, 
Jean 4, verset 4, 1988] ou bien « Si quelqu’un a soif, qu’il vienne à moi et qu’il 
boive » [La Bible, Jean 4, versets 37-38, 1988].  

Dans l’Apocalypse de Saint Jean on reprend la même équivalence du Christ 
avec l’eau vive : « Je suis l’Alpha et l’Oméga, le commencement et la fin. À celui qui 
a soif, je donnerai de la source d’eau vive, gratuitement » [La Bible, L’Apocalypse de 
Saint Jean, 21, 1988]. 

Emprisonné dans un espace qui se définit par l’inversion des valeurs 
communément reconnues par les humains, Taor est contraint d’assumer pendant 
trente-trois ans, l’âge christique, l’existence dans un espace défini par des principes 
opposés à la vie : l’excès de sel qui rend impossible toute végétation, au niveau 
aquatique le même excès de sel empoisonne toute forme de vie, les couples 
sodomites usent des pratiques sexuelles qui excluent l’apparition de la vie. Si nous 
partons de la définition qu’Eliade donne du diable, en tant qu’entité qui s’oppose 
plus à la vie qu’à Dieu, (Mephisophèles et l’Adrogyne) nous pouvons conclure que 
l’espace où le devenir ontologique de Taor se tisse est le royaume du Mal absolu. 
Symbole de la vie, il est le représentant du principe sucré devant son opposé, le 
principe salé, de la vie devant la mort. Nous sommes devant un cas de coincidentia 
oppositorum. Sous le signe du même principe de la réunion des contraires se place 
également l’image aquatique esquissée par Tournier en arrière-plan du périple 
sodomite du prince. Prisonnier modèle, il sera élu pour participer à la partie de 
pêche qui a lieu à l’endroit où le Jourdain rencontre la Mer Morte. Remarquons 
l’isotopie transparente du parcours suivi par les eaux du Jourdain avec le trajet 
existentiel du personnage Taor. Dans un premier temps, le fleuve est insouciant, 
vif, dynamique,  se pliant aux rythmes ordinaires de la nature pour qu’il aboutisse 
finalement à la rencontre avec la Mer Morte, espace de l’extinction et de 
l’anéantissement engloutissant tout être vivant. Son symbolisme transparent 
renvoie au symbolisme du parcours ontique du prince, tellement tragique, parsemé 
d’épreuves initiatique qu’il doit surmonter. À un autre niveau d’interprétation, le 
symbolisme du Jourdain arrivant à la Mer Morte, est isotopique au symbolisme de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Nourritures et métamorphoses ontiques dans  
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier 

 

137 

la catabase du numineux, le Fils de Dieu lui-même descend du ciel et prend chair 
afin de récupérer le monde déchu et corrompu et de redonner aux humains le 
potentiel de regagner la splendeur de leurs commencements paradisiaques. 

 
 « L’arrivée du Jourdain aux abords de la Mer Morte et sa disparition, 

absorbé par ses eaux lourdes, impressionnèrent  profondément Taor, car il y vit 
l’image d’une agonie et d’une mort. Le fleuve arrive allègre, chantant, poissonneux, 
ombragé de baumes et de tamarins pleins d’oiseaux. Avec une juvénile témérité, il 
lance ses eaux murmurantes vers l’avenir et ce qui l’attend est affreux. Il tombe sur 
une gorge de terre jaune qui le pollue et brise son élan. Ce n’est plus désormais 
qu’un fluxe gras et opaque qui roule lentement vers l’issue fatale. Les végétaux, qui 
s’acharnent encore à le border, dressent vers le ciel des branches rabougries, et 
déjà confites de sable et de sel » [Tournier, 1980 :254].  
 
La source vivante, transcendante (les eaux du Jourdain sont rendues saintes 

par l’immersion rituelle du Fils de Dieu,) est mise face à face avec les eaux figées, 
stagnantes, de la Mer Morte. Deux types d’eaux se retrouvent face à face, deux 
principes, en fait : le haut et le bas, la vie et la mort. Il s’agit d’un espace où les deux 
régions, le transcendant et l’enfer, interfèrent. C’est dans cet espace initiatique, 
lourd de significations que Taor est appelé à se préparer pour sa metanoïa, car ce 
héros tournérien « plonge dans les ténèbres de la mort, pour en surgir autre, égal 
aux dieux » [Bouloumier, 1998 :155]. Il s’agit en fait d’un endroit ambigu, qui 
contient les germes des deux principes, la vie et la mort, en présence duquel le 
choix ontologique de Taor pourrait être influencé, étant balancé d’un côté et de 
l’autre. Les deux principes y sont assimilés et intégrés. L’épisode aquatique vécu par 
Taor a la valeur rituelle du baptême chrétien. Les eaux bénies du Jourdain 
préfigurent la rencontre avec l’Eternel, symbolisé par l’eucharistie. Ce sont ces eaux 
vives qui guérissent et purifient ce néophyte avant que celui-ci ne soit prêt à faire le 
saut ontologique et soit immergé dans un autre mode de vie. Cette immersion est 
initiatrice, elle supprime l’ancien mode d’être et engendre un autre dont les repères 
sont transcendants. L’image du Jourdain versant ses eaux dans la Mer Morte est 
isotopique avec les Passions du Christ, sa mise au tombeau, sa descente aux enfers. 
Les passions de Taor sont isotopiques aux passions du Christ. La purification du 
prince indien se réalise par la souffrance – même si innocent ! – (les trente-trois ans 
christiques passés en prison) et par l’eau. Long processus de transformations et de 
métamorphoses qui le rend capable de devenir le premier chrétien, à part les 
apôtres, qui boive le sang du Seigneur et mange son corps. Et en même temps, le 
premier martyr chrétien. L’eau amère que les prisonniers des Sodomites sont 
obligés de boire renvoie à l’épisode biblique de l’Exode : après les trois premiers 
jours de marche dans le désert, le peuple d’Israël est assoiffé. Aucune source d’eau 
potable dans le vaste désert, sauf la Mara, l’eau amère. Dieu indique à Moïse le 
procédé de transmutation des eaux amères en eaux douces, bonnes à boire. Simon 
le magicien en commentant cet épisode biblique affirme :  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Daniela MIREA 
 

138 

« Elle est amère en effet, l’eau qu’on trouve après la Mer Rouge car elle est 
la voie qui mène à la connaissance des choses de la vie, voie qui passe à travers les 
difficultés et les amertumes. Mais changée par Moïse, c’est à dire par le Verbe, 
cette eau amère devient douce. » [Hippolyte de Rome, 1928 :VI, I, 15] 
 
Le goût amer de l’eau que Taor doit boire, est isotopique aux épreuves que 

le prince doit assumer, au mal qu’il doit subir pendant trente-trois ans. La longue 
détention de Taor pourrait symboliser aussi la traversée du désert par le peuple juif. 
L’eau vivante et l’eau létale sont le mélange paradoxal qui institue la résurrection 
des héros de contes de fées roumains parce qu’il s’agit d’une coincidentia oppositorum. 

 
« Taor eut un vertige : du pain et du vin ! Il tendit la main vers une coupe 

et l’éleva jusqu’à ses lèvres. Puis il ramassa un fragment de pain azyme et le 
mangea. Alors il bascula en avant, mais il ne tomba pas. Les deux anges, qui 
veillaient sur lui depuis sa libération, le cueillirent dans leurs grandes ailes, et, le ciel 
nocturne s’étant ouvert sur d’immenses clartés, ils emportèrent celui qui, après 
avoir été le dernier, le perpétuel retardataire, venait de recevoir l’eucharistie le 
premier » [Tournier, 1980 :272]. 
 
L’eucharistie a été instituée par Jésus Christ pendant la Cène, le dernier 

repas pris avec ses apôtres, juste avant son arrestation : « Pendant le repas, Jésus 
prit du pain et, après avoir prononcé la bénédiction, il le rompit : puis donnant aux 
disciples, il dit : „Prenez, mangez, ceci est mon corps.” Puis il prit une coupe et, 
après avoir rendu grâce, il la leur donna en disant : „Buvez-en tous, car ceci est 
mon sang, le sang de l’Alliance, versé pour la multitude, pour le pardon des 
péchés.” » [La Bible, Matthieu, versets 26-28, 1988] 

Par son acte, le Fils de Dieu sublime et métamorphose le matériel, le 
récupère et le réintègre dans le circuit divin. Il transforme les nourritures grossières 
et lourdes de l’espace damné de la chute en nourritures célestes. Cette 
transformation n’est pas physique, mais métaphysique car elle n’implique pas la 
substitution avec une matière appartenant au monde sensible, comme dans le cas 
de la multiplication des pains et des poissons ou de la transformation de l’eau en 
vin pendant les noces de la Canne. Le pain azyme (sans levain, c’est-à-dire sans 
agent entraînant la corruption) symbolise la résurrection du Christ qui n’est pas 
atteint par la corruption du tombeau. Le symbolisme du vin renvoie à l’eau de vie 
éternelle. « Le vin est le breuvage de vie ou d’immortalité ». [Chevalier, Gheerbrant, 
1982 :1172] Grâce au mystère de la transsubstantiation, sous l’apparence d’un 
aliment périssable, on dissimule la chaire incorruptible du Christ. La divine 
nourriture se donne à l’homme pour être partagée, mangée et finalement, pour 
qu’elle opère la métamorphose ontique nécessaire au changement de registre 
existentiel. Ce repas céleste symbolise le festin des noces du Royaume et vise 
installation l’homme dans cette réalité.  

Le voyage initiatique du héros tournérien veut dire partir de chez soi, un 
univers peuplé de préoccupations horizontales, terrestres, insignifiantes pour aller 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Nourritures et métamorphoses ontiques dans  
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier 

 

139 

vers l’Autre, afin de revaloriser et d’enrichir son devenir et s’ouvrir à la 
métamorphose ontique.  

Remarquons également chez Michel Tournier la présence du symbolisme 
totémique des aliments dont il fait usage assez souvent. Très intéressé par les 
religions archaïques (Michel Tournier suit les cours donnés par Claude Levi 
Strauss), il insinue dans ses fictions des images et des symboles issus de ces 
traditions archaïques. La nourriture que le totémisme envisage est une nourriture 
symbolique. Entre l’homme et l’animal totem il y a une relation de 
consubstantialité. Cette relation intime se réalise par le truchement d’un repas rituel 
qui suppose le sacrifice rituel de l’animal et sa consommation. Par cette ingestion 
rituelle et initiatique, l’homme assimile et emprunte quelque chose de l’énergie 
subtile de l’animal, considéré en fait un dieu. Il devient aussi puissant que lui et peut 
accomplir les mêmes exploits que celui-ci. Les historiens de religions affirment que 
l’animal, l’oiseau ou la plante symbolisent la force vitale primordiale, à même 
d’annuler la dégradation ontique et l’inertie du matériel. Dans ce registre, la chasse 
est un acte rituel, un acte magique qui donne accès au chasseur à une dimension 
non-humaine, sacrée.  

Le trajet d’Abel Tiffauges, le héros du roman Le Roi des Aulnes, est parsemé 
de tels repas rituels. Juste avant de devenir le prisonnier des soldats allemands et de 
connaître l’expérience allemande, Tiffauges mange ses pigeons voyageurs. Par cet 
acte, il emprunte à ces oiseaux quelque chose de leurs énergies célestes. Le moment 
où ce repas a lieu est symbolique et il marque la rupture de niveau ontologique que 
le héros va subir. Le mode d’être profane, sans éclat ni signification existentielle, 
sera remplacé par un autre qui rendra conscient le héros de son potentiel ontique. 
Pendant son périple allemand, qui est en fait un parcours initiatique, chaque 
nouvelle étape sera marquée par la rencontre avec un animal qui représente son 
animal totem. La logique de ces rencontres est de fournir à Tiffauges un type 
d’énergie dont il a besoin pour assumer un certain niveau de son devenir. Ces 
énergies animales qu’il assimile, le font cumuler les attributs des trois dimensions 
mythiques : céleste (les pigeons), terrestre et infernale (l’élan, le cerf, le cheval sont 
considérés comme des animaux ambivalents : solaires et infernaux). Dans cette 
dynamique de souche mythologique, chaque animal représente des forces et des 
principes cosmiques. Le roman se termine toujours dans ce registre alimentaire 
rituel. Juste avant le sacrifice d’Abel, l’enfant juif Ephraïm célèbre le jour de pâque 
ancien, en préparant la table traditionnelle: du pain azyme, des herbes amères et le 
sang de l’agneau sacrifié. Dans son exégèse dédiée au roman Le Roi des Aulnes, Svein 
Eirik Fauskevag s’arrête longuement sur cet épisode, riche de significations: 

 
« Une célébration pascale prélude donc à ce que nous avons caractérise 

comme le rôle sotériologique d’Ephraïm, symbole de l’esprit qui, juché sur les 
épaules de Tiffauges, transforme le corps de celui-ci en un corps eschatologique 
(…) La présence d’Ephraïm oblige le lecteur à penser le corps selon l’esprit qui le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Daniela MIREA 
 

140 

gouverne. La restitution de l’être total, c’est la transcendance pénétrée dans la chair 
par l’esprit ». [Fauskevag, 1993 :251] 
 
4. Conclusions 
Notre analyse montre que nous sommes devant deux cas de 

transformations ontiques qui se réalisent par le truchement des aliments. L’axe 
narratif des proses mythologiques tournériennes est structuré par la dynamique 
engendrée par les deux pôles ontiques : déchéance-salut. L’être dans le monde 
déchu est condamné à vivre dans un univers corrompu, inauthentique, soumis aux 
lois de l’extinction. C’est un monde qui s’est tragiquement éloigné de sa nature 
primordiale, un monde qui souffre d’une étrange amnésie qui le sépare de son 
potentiel initial. La littérature de Michel Tournier fait usage des programmes 
narratifs qui visent la métamorphose ontique des personnages.  Au début, les 
personnages souffrent d’une absence essentielle, aussi s’élancent-ils à la quête d’un 
objet qui leur procure le sentiment de plénitude. Dans la tradition de la littérature 
mythologique, cet objet dirige la quête  des héros vers une finalité extrasensible. La 
liquidation de ce manque essentiel installe les personnages dans un au-delà 
transmatériel, métaphysique. Paradoxalement, à ces deux personnages, Taor et 
Tiffauges, on révèle le transcendant par les sens, une matière grossière selon les 
dires des théologiens. C’est la bouche avec ses papilles gustatives qui leur donne 
accès au numineux, à l’Absolu. Taor reçoit le message christique dans le langage qui 
lui est le plus familier, qu’il pourrait aisément lire afin d’en comprendre les 
significations subtiles, la nourriture. Tiffauges est un gros mangeur, un « Ogre » 
éternellement affamé, état symbolique de sa déchéance et de son écart existentiel, 
qui traduit en fait la nostalgie des nourritures sacrées, capables de rassasier la faim 
la plus atroce.  

 
 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 

1988. La Bible, traduction œcuménique, Editions du Cerf, Paris 
Bouloumié, Arlette, 1988. Michel Tournier, Le roman mythologique suivi de  questions à Michel Tournier, José 

Corti, Paris  
Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain (sous la direction), 1969. Dictionnaires des symboles, Laffont, Paris 
Durand, Gilbert, 1963. Les structures anthropologiques de l’imaginaire, PUF, Paris 
Eliade, Mircea, 1995. Méphistophélès et l’Androgyne, Gallimard, Paris 
Fauskevag, S.E., 1993. Allégorie et tradition. Etude sur la technique allégorique et la structure mythique dans Le 

Roi des Aulnes de Michel Tournier, Editions de Solum Forlag et Didier Erudition, Oslo-Paris 
Hippolyte de Rome, 1928. Philosophoumena, Editions Rieder, Paris 
Tournier, Michel, 1970. Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris 
Tournier, Michel, 1977. Le Vent Paraclet, Gallimard, Paris 
Tournier, Michel, 1980. Gaspard, Melchior et Balthazar, Gallimard, Paris 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)
BDD-A27724 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

