MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 29) 2017

Nourritures et métamorphoses ontiques dans
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar
de Michel Tournier

Daniela MIREA
Académie Technigue Militaire de Bucarest

Abstract. Our atticle aims to analyze the symbolism of meals and food, as well as the act
of eating in two novels written by Michel Tournier, based on the instruments of myth
analysis and criticism. A type of literature deeply anchored in mythology, the Tournierien
prose abounds in archetypal images and archaic symbols. In the mythical and mystical
register, heroes become what they eat. Food creates a powerful bound between the
character and the dimension it generates, triggering dramatic changes at an ontological
level. Our approach takes into account the dynamic change that is specific to the profane
registry and the installation of Taor de Mangalore and Abel Tiffauges in an authentic,
augural, sacred position, which allows them to acknowledge their ontic potential, which
had been tragically forgotten and ignored. We witness two cases of ontological
metamorphosis, paradoxically generated by food, seemingly coarse matter, opaque, and
without any transcendental opening. The inhuman hunger and oversized gastronomic
desires of the two characters actually hide the nostalgia for the abundance and plenitude of
the sacred beginnings, capable of appeasing the harshest hunger.

Keywords: totenic foods, Eucharist, the forbidden fruit, ontological metamorphosis, sacred, profane.

1. Introduction. Les fruits de la chute

L’histoire biblique de la déchéance humaine commence par l'acte de
manger. Adam et Bve transgressent Iinterdiction de Dieu de gotter du fruit de
I'arbre de la connaissance du bien et du mal et, suite a leur action, ils sont obligés
de quitter le Jardin paradisiaque et de s’installer dans un mode d’étre profane, qui
institue une absence essentielle, la dimension sacrée. La chute de ’homme doit étre
comprise comme un changement tragique de registre ontique qui suppose le vécu
incomplet et mutilé de ses possibles. Cet état se caractérise par I'impossibilité
d’actualisation du pouvoir étre authentique, augural. Un remede a ce désordre
ontique sera donné, dans le méme registre gastronomique, par linstitution de
I'eucharistie, symbole du sacrifice par amour du Fils de Dieu pour les gens et de la
nouvelle alliance entre Dieu et ’homme déchu, entre le transcendant et le monde
profane. Le transcendant descend pour que I’étre déchu puisse monter.

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



134 Daniela MIREA

Dans la mythologie grecque, le drame de la déesse Perséphone est da a un
aliment qui la relie a Pespace qui I'a généré, car isomorphe a ces énergies infernales.
Enlevée par Hades, avec la complicité de Zeus, Perséphone devient la reine des
Enfers. Au comble du désespoir, Déméter, sa mere, néglige ses prérogatives de
déesse de fertilité, ce qui entraine un vrai désastre, la terre enticre en est atteinte et
menacée : les plantes s’étiolent, les animaux meurent de faim, I’hiver devient un état
de permanence. Ainsi obtient-elle 'accord de Zeus de récupérer sa fille de 'Empire
des Ombres. Celui-ci envoie en tant que messager Hermes pour faire savoir sa
volonté a Hadés qui en est d’accord a la condition qu’elle n’ait encore rien gouté de
la nourriture des morts. Perséphone se met en route vers sa mere mais ce retour lui
est interdit a force d’avoir mangé sept pépins de grenade, le fruit des morts. Elle
avait mangé les aliments du Royaume des ombres, elle devait y rester. Pour
Perséphone, la grenade est le symbole de sa dynamique existentielle qui alterne
mort et renaissance.

2. Bréve incursion dans le symbolisme mythologique et religieux des
aliments

Dans ce registre mythique et mystérique, les héros deviennent ce qu’ils
mangent. Les nourritures, compte tenu de leur origine, instituent une tres forte
relation d’étre avec ces mondes générateurs de réalités. Si 'on mange des aliments
transcendants, on développe une connivence subtile avec cette dimension, on
devient petit a petit cette réalité car on internalise et on assimile les énergies
contenues par les mets qui participent a la dynamique de cet espace. Manger c’est
un acte de communion intime avec les dimensions qui ont engendré la nourriture.
Consommer ces aliments devient un acte Initiatique ayant des vertus
transformatrices. Suite a ce fait, le sujet subit les effets de la rupture de niveau
ontologique et il est appelé a s’installer dans un mode d’étre différent. Par exemple,
dans le Christianisme, les effets funestes de la consommation du fruit de la
connaissance du bien et du mal par Adam et Eve, dans le Jardin primordial, sont
annulés et neutralisés par I'eucharistie. Dans bien des rituels d’initiation, les
boissons et les aliments sont des agents importants qui aident a installer le
néophyte dans un nouveau mode d’étre et participent activement a cette rupture de
niveau. Gilbert Durand souligne ce pouvoir métamorphosant des aliments :

« Le geste alimentaire et le mythe de la communion alimentaire sont les
prototypes naturels du processus de la double négation (...) la manducation est
négation agressive de I'aliment végétal ou animal, en vue non d’une destruction,
mais d’une transsubstantiation. L’alchimie I'a fort bien compris et aussi les
religions qui utilisent la communion alimentaire et ses symboles. Toute
alimentation est transsubstantiation» [Durand, 1992 :293].

Les écrits sacrés de ’'Orient et de I’Occident associent le lait et le miel pour
designer la complétude augurale, symboles de connaissance, d’immortalité,
d’abondance. Dans la mythologie grecque, Héracles recoit le don de la vie éternelle

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



Nourritures et métamorphoses ontiques dans 135
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier

en se nourrissant du lait de I'immortalité de la déesse Héra. Les textes hindous
attribuent au lait des vertus curatives. Ou il devient I’équivalent d’une boisson
d’immortalité. Les mémes qualités régénératrices lui sont attribuées par les textes
orphiques. Les traditions celtes célébrent I’hydromel — boisson a base de miel -
comme boisson d’immortalité. Pour les Péres du christianisme, le miel et le lait sont
les symboles de la parole de Dieu, de ses divins enseignements et ont comme effet
I'accroissement spirituel. Le miel est associé a la connaissance mystique, a la
révélation du néophyte, aux biens spirituels. Encore faut-il lui attribuer d’autres
symboles tels : 1a sagesse, le savoir, la connaissance absolue. L.a consommation du
miel se fait dans un cadre rituel et il est destiné exclusivement a des étres
exceptionnels. Les adeptes de Mithra 'employaient lors de leurs rites initiatiques, ils
en mangeaient et les mystes se lavaient les mains avec du miel. Gilbert Durand se
penche sur le riche symbolisme du lait et du miel et parle du caractere mystérique
de leur consommation censée produire un renouvellement ontique primordial:

« ... le breuvage sacré est secret, caché, en méme temps qu’il est eau de jouvence »
[Durand, 1992 :298].

3. Taor de Mangalore et Abel Tiffauges. Des nourritures terrestres
aux nourritures célestes.

Michel Tournier, dans la bonne tradition de la littérature mythologique qu’il
pratique, use fréquemment du symbolisme de la nourriture dans ce registre
spirituel. Dans Gaspard, Melchior et Balthazar, il imagine I’histoire des métamorphoses
ontologiques vécues par les rois mages venus au rendez-vous avec IEternité. A
part les trois rois mages, dont la présence est consignée par les Saintes Ecritures, il
imagine lhistoire émouvante d’un quatricme mage, Taor, Prince de Mangalore.
Mais dans son périple long, sinueux et tragique, le Prince amoureux des confiseries
fera dans un premier temps I'expérience du gott extréme de 'amertume pour qu’il
puisse aboutir a connaitre le sublime des nourritures célestes. II manque la
rencontre avec 'Enfant divin a Bethléem. Son destin exceptionnel se tisse autour
des gotts et des aromes. Si les trois autres rois mages sont poussés a la recherche
de I'événement sublime annoncé par Iétoile magique par des agents relevant des
univers qui circonscrivent des valeurs telles : 'amour, le pouvoir politique et l'art, le
périple alambiqué et tragique de Taor a un prétexte humble, cotoyant le ridicule, car
il est généré par un désir en quelque sorte enfantin, issu des univers bas et
instinctuels : 'envie irrationnelle et irrépressible pour un gateau merveilleux dont
personne de son royaume ne connait la recette : le rahat-lJoukoum a la pistache.

La quéte des rois mages se déroule dans un mouvement ascendant: 'objet
de leur quéte, appartenant au monde sensible et périssable, les met face a face avec
I’Absolu qui prend aspect humain. Cette expérience hors du commun les fait
acquérir une compréhension supérieure, métaphysique du monde et de leurs
propres vies. Dans son périple a finalité gastronomique (le gateau exceptionnel a
gout d’éternité, qui prend l'apparence du rahat-loukoum a la pistache ), Taor
s’égare, se perd et se retrouve sur le chemin de sa quéte qui passe par une immense

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



136 Daniela MIREA

traversée sur mer et terre et une escale sombre et terrifiante dans les souterrains des
mines de sel de Sodome pour qu’au bout de trente-trois années, il soit le premier
humain a recevoir 'eucharistie, la nourriture métaphysique qui le projette dans cette
dimension transmatérielle. Les préparatifs pour ce repas céleste sont longs et
douloureus, ils durent trente-trois ans !

Dans le judaisme, le repas est précédé de I'ablution rituelle, ame et corps
doivent étre préts a recevoir la nourriture. Le symbolisme des aliments renvoie a la
relation des humains avec Dieu, le seul censé nourrir et abreuver les insondables
profondeurs de I’étre. ’immersion dans les eaux annonce I'immersion dans le sacré
et prépare le néophyte pour ce fait. Quand Jésus rencontre la Samaritaine, il lui
promet Peau vivante, de nature suprasensible et extratemporelle dont larchétype
est 'eau des quatre rivicres baignant I'espace paradisiaque. Ce n’est pas par hasard
si dans le christianisme, Jésus Christ est nommé aussi Source vivante.

« Qui boira de I'eau que je lui donnerai, n’aura plus jamais soif...I.’eau que
je lui donnerai deviendra en lui source d’eaux jaillissant en vie éternelle » [La Bibl,
Jean 4, verset 4, 1988] ou bien «Si quelqu’un a soif, qu’il vienne a moi et qu’il
boive » [La Bible, Jean 4, versets 37-38, 1988].

Dans I’Apocalypse de Saint Jean on reprend la méme équivalence du Christ
avec P’eau vive : « Je suis ’Alpha et POméga, le commencement et la fin. A celui qui
a soif, je donnerai de la source d’eau vive, gratuitement » [La Bible, 1.’ Apocabypse de
Saint Jean, 21, 1988|.

Emprisonné dans un espace qui se définit par linversion des wvaleurs
communément reconnues par les humains, Taor est contraint d’assumer pendant
trente-trois ans, I’age christique, 'existence dans un espace défini par des principes
opposés a la vie: I'exceés de sel qui rend impossible toute végétation, au niveau
aquatique le méme exces de sel empoisonne toute forme de vie, les couples
sodomites usent des pratiques sexuelles qui excluent I'apparition de la vie. Si nous
partons de la définition qu’Eliade donne du diable, en tant qu’entité qui s’oppose
plus a la vie qu'a Dieu, (Mephisopheles et I’Adrogyne) nous pouvons conclure que
I'espace ou le devenir ontologique de Taor se tisse est le royaume du Mal absolu.
Symbole de la vie, il est le représentant du principe sucré devant son opposé, le
principe salé, de la vie devant la mort. Nous sommes devant un cas de coincidentia
oppositorum. Sous le signe du méme principe de la réunion des contraires se place
¢galement I'image aquatique esquissée par Tournier en arriere-plan du périple
sodomite du prince. Prisonnier modele, il sera ¢élu pour participer a la partie de
péche qui a lieu a Pendroit ou le Jourdain rencontre la Mer Morte. Remarquons
I'isotopie transparente du parcours suivi par les eaux du Jourdain avec le trajet
existentiel du personnage Taor. Dans un premier temps, le fleuve est insouciant,
vif, dynamique, se pliant aux rythmes ordinaires de la nature pour qu’il aboutisse
finalement a la rencontre avec la Mer Morte, espace de lextinction et de
lanéantissement engloutissant tout étre vivant. Son symbolisme transparent
renvoie au symbolisme du parcours ontique du prince, tellement tragique, parsemé
d’épreuves initiatique qu’il doit surmonter. A un autre niveau d’interprétation, le
symbolisme du Jourdain arrivant a la Mer Morte, est isotopique au symbolisme de

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



Nourritures et métamorphoses ontiques dans 137
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier

la catabase du numineux, le Fils de Dieu lui-méme descend du ciel et prend chair
afin de récupérer le monde déchu et corrompu et de redonner aux humains le
potentiel de regagner la splendeur de leurs commencements paradisiaques.

«L’arrivée du Jourdain aux abords de la Mer Morte et sa disparition,
absorbé par ses eaux lourdes, impressionnerent profondément Taor, car il y vit
I'image d’une agonie et d’'une mort. Le fleuve arrive allegre, chantant, poissonneux,
ombragé de baumes et de tamarins pleins d’oiseaux. Avec une juvénile témérité, il
lance ses eaux murmurantes vers I’avenir et ce qui attend est affreux. Il tombe sur
une gorge de terre jaune qui le pollue et brise son élan. Ce n’est plus désormais
qu’un fluxe gras et opaque qui roule lentement vers lissue fatale. Les végétaux, qui
s’acharnent encore a le border, dressent vers le ciel des branches rabougties, et
déja confites de sable et de sel » [Tournier, 1980 :254].

La source vivante, transcendante (les eaux du Jourdain sont rendues saintes
par 'immersion rituelle du Fils de Dieu,) est mise face a face avec les eaux figées,
stagnantes, de la Mer Morte. Deux types d’eaux se retrouvent face a face, deux
principes, en fait : le haut et le bas, la vie et la mort. Il s’agit d’un espace ou les deux
régions, le transcendant et l'enfer, interferent. C’est dans cet espace initiatique,
lourd de significations que Taor est appelé a se préparer pour sa metanoia, car ce
héros tournérien « plonge dans les téne¢bres de la mort, pour en surgir autre, égal
aux dieux » [Bouloumier, 1998 :155]. 1l s’agit en fait d’'un endroit ambigu, qui
contient les germes des deux principes, la vie et la mort, en présence duquel le
choix ontologique de Taor pourrait étre influencé, étant balancé d’'un coté et de
'autre. Les deux principes y sont assimilés et intégrés. L’épisode aquatique vécu par
Taor a la valeur rituelle du baptéme chrétien. Les eaux bénies du Jourdain
préfigurent la rencontre avec I’Eternel, symbolisé par ’eucharistie. Ce sont ces eaux
vives qui guérissent et purifient ce néophyte avant que celui-ci ne soit prét a faire le
saut ontologique et soit immergé dans un autre mode de vie. Cette immersion est
initiatrice, elle supprime I'ancien mode d’étre et engendre un autre dont les reperes
sont transcendants. I’image du Jourdain versant ses eaux dans la Mer Morte est
isotopique avec les Passions du Christ, sa mise au tombeau, sa descente aux enfers.
Les passions de Taor sont isotopiques aux passions du Christ. La purification du
prince indien se réalise par la souffrance — méme si innocent ! — (les trente-trois ans
christiques passés en prison) et par 'eau. Long processus de transformations et de
métamorphoses qui le rend capable de devenir le premier chrétien, a part les
apotres, qui boive le sang du Seigneur et mange son corps. Et en méme temps, le
premier martyr chrétien. ’eau amere que les prisonniers des Sodomites sont
obligés de boire renvoie a I’épisode biblique de 'Exode : apres les trois premiers
jours de marche dans le désert, le peuple d’Israél est assoiffé. Aucune source d’eau
potable dans le vaste désert, sauf la Mara, 'eau ameére. Dieu indique a Moise le
procédé de transmutation des eaux ameres en eaux douces, bonnes a boire. Simon
le magicien en commentant cet épisode biblique affirme :

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



138 Daniela MIREA

« Elle est amere en effet, 'eau qu’on trouve apres la Mer Rouge car elle est
la voie qui méne a la connaissance des choses de la vie, voie qui passe a travers les
difficultés et les amertumes. Mais changée par Moise, c’est a dite par le Verbe,
cette eau amere devient douce. » [Hippolyte de Rome, 1928 :VI, 1, 15]

Le gout amer de ’eau que Taor doit boire, est isotopique aux épreuves que
le prince doit assumer, au mal qu’il doit subir pendant trente-trois ans. La longue
détention de Taor pourrait symboliser aussi la traversée du désert par le peuple juif.
L’eau vivante et 'eau létale sont le mélange paradoxal qui institue la résurrection
des héros de contes de fées roumains parce qu’il s’agit d’une cozncidentia oppositorum.

« Taor eut un vertige : du pain et du vin ! 1l tendit la main vers une coupe
et Péleva jusqu’a ses levres. Puis il ramassa un fragment de pain azyme et le
mangea. Alors il bascula en avant, mais il ne tomba pas. Les deux anges, qui
veillaient sur lui depuis sa libération, le cueillirent dans leurs grandes ailes, et, le ciel
nocturne s’étant ouvert sur d’immenses clartés, ils emporterent celui qui, aprées
avoir été le dernier, le perpétuel retardataire, venait de recevoir 'eucharistie le
premier » [Tournier, 1980 :272].

L’eucharistie a été instituée par Jésus Christ pendant la Cene, le dernier
repas pris avec ses apotres, juste avant son arrestation : « Pendant le repas, Jésus
prit du pain et, aprés avoir prononcé la bénédiction, il le rompit : puis donnant aux
disciples, il dit: ,,Prenez, mangez, ceci est mon corps.” Puis il prit une coupe et,
apres avoir rendu grace, il la leur donna en disant : ,,Buvez-en tous, car ceci est
mon sang, le sang de PAlliance, versé pour la multitude, pour le pardon des
péchés.” » [La Bible, Matthien, versets 26-28, 1988]

Par son acte, le Fils de Dieu sublime et métamorphose le matériel, le
récupere et le réintégre dans le circuit divin. Il transforme les nourritures grossicres
et lourdes de lespace damné de la chute en nourritures célestes. Cette
transformation n’est pas physique, mais métaphysique car elle n’implique pas la
substitution avec une mati¢re appartenant au monde sensible, comme dans le cas
de la multiplication des pains et des poissons ou de la transformation de I'eau en
vin pendant les noces de la Canne. Le pain azyme (sans levain, c’est-a-dire sans
agent entrainant la corruption) symbolise la résurrection du Christ qui n’est pas
atteint par la corruption du tombeau. Le symbolisme du vin renvoie a ’eau de vie
¢ternelle. « Le vin est le breuvage de vie ou d’immortalité ». [Chevalier, Gheerbrant,
1982 :1172] Grace au mystere de la transsubstantiation, sous I'apparence d’un
aliment périssable, on dissimule la chaire incorruptible du Christ. La divine
nourriture se donne a '’homme pour étre partagée, mangée et finalement, pour
quelle opere la métamorphose ontique nécessaire au changement de registre
existentiel. Ce repas céleste symbolise le festin des noces du Royaume et vise
installation ’homme dans cette réalité.

Le voyage initiatique du héros tournérien veut dire partir de chez soi, un
univers peuplé de préoccupations horizontales, terrestres, insignifiantes pour aller

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



Nourritures et métamorphoses ontiques dans 139
Le Roi des Aulnes et Gaspard, Melchior et Balthazar de Michel Tournier

vers I’Autre, afin de revaloriser et d’enrichir son devenir et s’ouvrir a la
métamorphose ontique.

Remarquons également chez Michel Tournier la présence du symbolisme
totémique des aliments dont il fait usage assez souvent. Tres intéressé par les
religions archaiques (Michel Tournier suit les cours donnés par Claude Levi
Strauss), il insinue dans ses fictions des images et des symboles issus de ces
traditions archaiques. La nourriture que le totémisme envisage est une nourriture
symbolique. Entre 'homme et lanimal totem i y a wune relation de
consubstantialité. Cette relation intime se réalise par le truchement d’un repas rituel
qui suppose le sacrifice rituel de I'animal et sa consommation. Par cette ingestion
rituelle et initiatique, ’homme assimile et emprunte quelque chose de I’énergie
subtile de I'animal, considéré en fait un dieu. Il devient aussi puissant que lui et peut
accomplir les mémes exploits que celui-ci. Les historiens de religions affirment que
I'animal, Poiseau ou la plante symbolisent la force vitale primordiale, a méme
d’annuler la dégradation ontique et I'inertie du matériel. Dans ce registre, la chasse
est un acte rituel, un acte magique qui donne accés au chasseur a une dimension
non-humaine, sactrée.

Le trajet d’Abel Tiffauges, le héros du roman Le Roi des Aulnes, est parsemé
de tels repas rituels. Juste avant de devenir le prisonnier des soldats allemands et de
connaitre I'expérience allemande, Tiffauges mange ses pigeons voyageurs. Par cet
acte, il emprunte a ces oiseaux quelque chose de leurs énergies célestes. Le moment
ou ce repas a lieu est symbolique et il marque la rupture de niveau ontologique que
le héros va subir. Le mode d’étre profane, sans éclat ni signification existentielle,
sera remplacé par un autre qui rendra conscient le héros de son potentiel ontique.
Pendant son périple allemand, qui est en fait un parcours initiatique, chaque
nouvelle étape sera marquée par la rencontre avec un animal qui représente son
animal totem. La logique de ces rencontres est de fournir a Tiffauges un type
d’énergie dont il a besoin pour assumer un certain niveau de son devenir. Ces
énergies animales qu’il assimile, le font cumuler les attributs des trois dimensions
mythiques : céleste (les pigeons), terrestre et infernale (I’élan, le cerf, le cheval sont
considérés comme des animaux ambivalents : solaires et infernaux). Dans cette
dynamique de souche mythologique, chaque animal représente des forces et des
principes cosmiques. Le roman se termine toujours dans ce registre alimentaire
rituel. Juste avant le sacrifice d’Abel, Penfant juif Ephraim célebre le jour de paque
ancien, en préparant la table traditionnelle: du pain azyme, des herbes ameéres et le
sang de I'agneau sacrifié. Dans son exégese dédiée au roman e Roz des Aulnes, Svein
Eirik Fauskevag s’arréte longuement sur cet épisode, riche de significations:

« Une célébration pascale prélude donc a ce que nous avons caractérise
comme le role sotériologique d’Ephraim, symbole de lesprit qui, juché sur les
épaules de Tiffauges, transforme le corps de celui-ci en un corps eschatologique
(...) La présence d’Ephraim oblige le lecteur a penser le corps selon Pesprit qui le

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)



140 Daniela MIREA

gouverne. La restitution de Iétre total, C’est la transcendance pénétrée dans la chair
par Pesprit ». [Fauskevag, 1993 :251]

4. Conclusions

Notre analyse montre que nous sommes devant deux cas de
transformations ontiques qui se réalisent par le truchement des aliments. L’axe
narratif des proses mythologiques tournériennes est structuré par la dynamique
engendrée par les deux poles ontiques: déchéance-salut. I’¢tre dans le monde
déchu est condamné a vivre dans un univers corrompu, inauthentique, soumis aux
lois de Pextinction. C’est un monde qui s’est tragiquement éloigné de sa nature
primordiale, un monde qui souffre d’une étrange amnésie qui le sépare de son
potentiel initial. La littérature de Michel Tournier fait usage des programmes
narratifs qui visent la métamorphose ontique des personnages. Au début, les
personnages souffrent d’une absence essentielle, aussi s’élancent-ils a la quéte d’'un
objet qui leur procure le sentiment de plénitude. Dans la tradition de la littérature
mythologique, cet objet dirige la quéte des héros vers une finalité extrasensible. La
liquidation de ce manque essentiel installe les personnages dans un au-dela
transmatériel, métaphysique. Paradoxalement, a ces deux personnages, Taor et
Tiffauges, on révele le transcendant par les sens, une matiére grossicre selon les
dires des théologiens. C’est la bouche avec ses papilles gustatives qui leur donne
acces au numineux, a ’Absolu. Taor recoit le message christique dans le langage qui
lui est le plus familier, qu’il pourrait aisément lire afin d’en comprendre les
significations subtiles, la nourriture. Tiffauges est un gros mangeur, un « Ogre »
¢ternellement affamé, état symbolique de sa déchéance et de son écart existentiel,
qui traduit en fait la nostalgie des nourritures sacrées, capables de rassasier la faim
la plus atroce.

BIBLIOGRAPHIE

1988. La Bible, traduction cecuménique, Editions du Cerf, Paris

Bouloumié, Arlette, 1988. Michel Tournier, Le roman mythologique suivi de questions a Michel Tournier, José
Corti, Paris

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain (sous la direction), 1969. Dictionnaires des symboles, Laffont, Paris

Durand, Gilbert, 1963. Les structures anthropologiques de l'imaginaire, PUF, Paris

Eliade, Mircea, 1995. Méphistophéles et I’ Androgyne, Gallimard, Paris

Fauskevag, S.E., 1993. Allégorie et tradition. Etude sur la technique allégorique et la structure mythique dans 1e
Roi des Aulnes de Michel Tournier, Editions de Solum Forlag et Didier Erudition, Oslo-Paris

Hippolyte de Rome, 1928. Philosophoumena, Editions Rieder, Paris

Tournier, Michel, 1970. Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris

Tournier, Michel, 1977. Le Vent Paraclet, Gallimard, Paris

Tournier, Michel, 1980. Gaspard, Melchior et Balthazar, Gallimard, Paris

BDD-A27724 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:27:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

