
…©LINGUISTICA atlantica No. 36(2), 2017  111-139… 

 
 
 
 

REVITALISATION DES LANGUES MINORITAIRES PAR LES MÉDIAS : 

ÉTUDE DE QUELQUES STRATÉGIES DE PROMOTION DES LANGUES 

AUTOCHTONES AU CANADA* 
 

Alain Flaubert Takam 
University of Lethbridge 

 
 

 

RÉSUMÉ 
 

Les médias contribuent de façon décisive à la revitalisation des langues dans le monde. La radio et la 
télévision promeuvent la langue parlée, les journaux la langue écrite et l’internet les deux. Ces médias 
peuvent en effet aider à la standardisation des langues minoritaires ainsi qu’au changement de la 
perception et des attitudes linguistiques et culturelles par rapport à ces langues. À ce propos, Albó a pu 
écrire: « Present in the landscape and in the intimacy of every home, [the media] shape values, attitudes 
and even identities, like a fine rain that eventually penetrates the being’s every pore » (cité par Martí et 
al. 2005 : 181). Au Canada plus particulièrement, les médias autochtones, surtout la presse écrite, 
existent depuis la fin du 19e siècle. À la fin des années 1980, le pays compte déjà « 17 entreprises 
autochtones de communications engagées dans la radio, la télévision et la presse écrite et visant à offrir 
aux autochtones le reflet de leurs expériences de vie, domaine négligé par les grands médias » 
(Raudsepp, 2014). Ces entreprises contribuent, tant bien que mal, à la visibilité des langues autochtones 
et des cultures dont elles sont les supports, accroissant ainsi leur vitalité. L’objectif de cet article, qui 
s’inscrit dans le cadre théorique de l’aménagement linguistique, notamment l’aménagement de 
l’acquisition et du statut tel que le comprennent Cooper (1989) et Tollefson (1991), est donc d’examiner 
succinctement et de façon critique la revitalisation des langues minoritaires par la radio, la télévision, la 
presse écrite et le multimédia. 
 
 
Mots clés : langues autochtones, promotion et revitalisation, médias, communautaires, Canada, vitalité 
ethnolinguistique 

 
 
1. INTRODUCTION 

 
L’audiovisuel joue un rôle décisif dans la survie des langues minoritaires. Les médias, qu’ils soient 
officiels, privés ou communautaires, pourraient ou devraient impacter sur la revitalisation des 
langues autochtones tout en facilitant l’accès des populations aux informations dans leur langue 

                                                            
     * Je tiens à remercier les évaluateurs anonymes de Linguistica Atlantica dont les commentaires et suggestions 
pertinents m’ont permis d’améliorer cet article. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

112 
 

de cœur. En effet, l’article 2 de la People’s Communication Charter (PCC) stipule que « All people 
have the right of access to communication channels independent of governmental or commercial 
control ». Mais c’est l’article 3 qui précise l’importance de la langue de communication pour 
chaque auditeur :  

In order to exercise their rights, people should have fair and equitable access to local and 
global resources and facilities for conventional and advanced channels of communication; 
to receive opinions, information and ideas in a language they normally use and understand 
[…] (2006). 

 
Dans ce travail, je tenterai d’examiner, de façon critique, la contribution particulière de la 

radio, de la télévision, de la presse écrite et du multimédia à la revitalisation des langues 
autochtones. Le but ultime étant de montrer comment l’accès des populations aux divers médias 
pourrait efficacement contribuer à la promotion de leurs langues.   

 
 

2. REVITALISATION PAR LA RADIO 
 

Puisque tout le monde n’a pas la possibilité d’étudier sa langue à l’école, la radio devient le moyen 
de vulgarisation de la langue minoritaire le plus populaire et le plus accessible. Généralement, 
lorsqu’une langue est portée aux antennes, elle gagne en visibilité et en prestige et, par conséquent, 
est moins en danger d’extinction qu’une autre langue qui n’a pas le même privilège. Levo-
Henriksson (2007) écrit justement que la préservation de l’identité culturelle et linguistique, en 
présentant son propre point de vue dans sa propre langue à travers son propre média, est une 
excellente stratégie pour la survie d’une minorité linguistique. 
  
2.1 Radio officielle  

 
La radio officielle dont il s’agit est constituée des stations radio à capitaux publics. Ce sont 
principalement des stations de la Société Radio Canada (SRC)/Canadian Broadcasting 
Corporation (CBC). Certaines langues autochtones, surtout celles du nord, sont diffusées par le 
Service du Nord de Radio Canada depuis 1960, année à laquelle la première émission en inuktitut 
est diffusée (Valaskakis & Yusufali 2015). Les langues portées aux antennes sont le cri, l’inuktitut, 
le loucheux, l’esclave et le chipewyan. En 1961, il n’existait que dix émetteurs de la SRC dans la 
partie septentrionale du pays, notamment à Whitehorse, Dawson City, Fort Smith, Inuvik, 
Yellowknife, Hay River, Frobisher Bay, Goose Bay, Uranium City et Fort Churchill. Mais en 
1978, il en existait déjà 46, de telle sorte que chaque communauté d’au moins 500 personnes 
pouvait, à sa demande, en recevoir un (CBC 1978). Cette augmentation spectaculaire du nombre 
d’émetteurs de la SRC est le résultat conjoint des complaintes des autochtones qui voudraient que 
les programmes qu’ils suivent respectent leurs cultures et leurs traditions d’une part, et d’autre 
part, il s’agissait pour le gouvernement de répondre aux besoins en radiodiffusion des autochtones 
et de rapprocher ces derniers du reste du pays (CBC 1978). On voit dans l’objectif du 
gouvernement une volonté subtile de pratiquer la politique d’assimilation qui avait cours à cette 
époque. Toujours est-il que dans les années 1960 et 1970, la plupart des émissions étaient en 
français et surtout en anglais et représentaient davantage les réalités du sud du pays. 

On examinera, dans la suite de cette sous-section, les programmes et les temps d’antenne 
dévolus aux langues autochtones dans quelques stations de Radio Canada Service du Nord où ces 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

113 
 

langues sont utilisées. L’Annexe 1, qui est la synthèse des travaux de CBC (1978), Ward (1978) 
et Hoskins & McFadyen (1985), résume bien ces temps d’antenne dans les années 1970 et 1980. 
Les Annexes 2 et 3 résument la situation actuelle dans deux stations de radio à capitaux publics. 
Ces tableaux peuvent aussi permettre de comparer la situation de la promotion des langues 
autochtones par la radio publique d’hier et d’aujourd’hui.    

L’on constate, au vu de l’Annexe 1, que la diffusion des langues autochtones par la radio 
officielle, qui ne couvre même pas le territoire national, occupait déjà la portion congrue : 
seulement 150 heures hebdomadaires étaient consacrées à ces langues dans le Nord (soit 20,80%) 
alors que le français et surtout l’anglais étaient diffusés pendant 571 heures (soit 79,20%). Le 
temps d’antenne dévolu aux langues autochtones en ce temps-là devient plus insignifiant encore 
lorsqu’on examine de près le nombre de langues diffusées. Par exemple, dans la station de 
Whitehorse, environ sept langues étaient diffusées pendant quelques minutes seulement, une fois 
par semaine. On se demande bien quel impact une telle émission peut avoir sur la revitalisation 
des langues autochtones. On peut dire que la situation a légèrement évolué à partir de 1990, car 
environ 30 heures de temps d’antenne se sont ajoutées aux 150 existantes. Mais la situation des 
infrastructures a davantage évolué, au point où la SRC Nord « compte des centres et des bureaux 
de production dans dix endroits. En plus des émissions réseau, Radio-Canada Nord diffuse 180 
heures hebdomadaires de programmation régionale en dix langues autochtones » (Comité 
Permanent du Patrimoine Canadien, 2008 : 16). Selon les informations glanées sur le site de Radio-
Canada Nord, la station du Yukon n’offre aucune émission en langue autochtone même s’il y a 
une émission dans laquelle il y a un mélange d’informations régionales, d’arts et loisirs, 
d’événements communautaires et de musique à coloration locale. Les stations du Québec nord 
diffusent en cri, en inuktitut, en montagnais et en atikamek. 

Dans les Annexes 2 et 3, j’ai condensé les horaires et le contenu des programmes des 
stations des Territoires du Nord-Ouest (TNO) et du Nunavut. Dans ces Annexes, on peut voir que 
le temps d’antenne dévolu aux langues autochtones n’a pas beaucoup évolué1, car dans les stations 
de la SRC, 180 heures sont diffusées en langues autochtones aujourd’hui, contre 150 au milieu des 
années 1970. L’inuktitut se taille la part du lion, car non seulement elle est la seule langue 
autochtone diffusée au Nunavut (39 heures aujourd’hui contre 42 et demie en 1975), mais elle est 
aussi diffusée dans les TNO et au Nunavik. Toutes les autres langues, y compris le cri, la suivent 
de très loin. 

Pour ce qui est des programmes, on avait dans les années 1960 et 1970 des émissions 
d’annonces communautaires, des interviews avec des visiteurs, etc. (CBC, 1978). Mais à partir de 
1978, des sujets plus importants de la vie citoyenne sont portés aux antennes des régions 
majoritairement peuplées d’autochtones : politique, ressources naturelles et développement des 
territoires, conflits culturels, revendications foncières, systèmes sanitaires et sociaux, etc. Ces 
programmes sont en anglais, mais parfois en langues autochtones. Actuellement, les stations de la 
SRC Nord diffusent des émissions culturelles et de détente, les informations communautaires, 
régionales, nationales et internationales, des reportages, des interviews et débats, des contes et 
légendes, des réflexions sur la tradition, des émissions concernant les intérêts des femmes, la 
tribune téléphonique et les reportages.  

 
  

                                                            
     1 Dans le site de la SRC le plus à jour, il ne figure aucune émission entièrement en langue autochtone dans la station 
de Whitehorse (voir http://www.cbc.ca/north/programs/#yukon). Cependant, certaines émissions diffusées dans les 
TNO en nantaii et en gwich’in (ou loucheux) sont suivies au Yukon par les communautés concernées.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

114 
 

2.2 Radio communautaire 
 

La radio communautaire est une radio privée conçue par ou pour une communauté précise et qui 
traite des thèmes en rapport avec cette communauté qu’elle dessert et dont elle contribue au 
développement éducatif et socioculturel. L’initiative de création de la radio communautaire est née 
du fait que la culture des autochtones, notamment ceux du Nord qui constituent la majorité de la 
population dans cette partie du pays, était largement menacée par les émissions de la radio 
officielle où on ne parlait pas beaucoup leurs langues et qui ne se préoccupaient pas de leur survie 
culturelle.   

Au même moment, vu le temps d’antenne dévolu à plusieurs langues autochtones, des 
informations cruciales concernant les autochtones ne circulent pas toujours ou pas assez entre eux. 
Les sujets importants relatifs à leur vie ne sont pas vraiment traités ou pas débattus à fond, faute 
de tribune. C’est dans ces circonstances que la SRC a aidé matériellement à créer les premières 
radios communautaires, à en former les premiers communicateurs et à en fournir la logistique. 
C’est au milieu des années 1950 que la radio communautaire a commencé à émettre dans les 
milieux autochtones, et, en 1974, on en dénombrait déjà 20, dont 10 dans les TNO, six en Ontario, 
deux au Québec, une au Manitoba et une en Colombie-Britannique (CB), même si elles ne sont 
pas toujours contrôlées par les autochtones. Ces radios utilisent, outre l’anglais et le français, 
l’inuktitut, le cri, l’esclave du nord, l’esclave du sud, l’ojibwa. Il faudrait aussi rappeler que les 
médias communautaires en général poursuivent en gros trois objectifs : la préservation de l’identité 
linguistique et culturelle ou la promotion des particularités d’un groupe, la promotion de 
l’intégration qui vise à maintenir les contacts avec la culture majoritaire et l’éducation de la 
population (Levo-Henriksson 2007). Mais seul le premier objectif nous intéresse dans ce travail. 

C’est au cours des 25 dernières années qu’on a assisté à la multiplication la plus 
impressionnante des radios communautaires au Canada, passant de la vingtaine qu’elles étaient en 
1974 à plus de 200 aujourd’hui. Le site officiel du Conseil de la radiodiffusion et des 
télécommunications canadiennes (CRTC) (2015) présente, en fait, les stations de radio 
communautaires en quatre groupes : 104 stations de radio communautaire, 64 entreprises de 
programmation autochtone, 43 stations de radio campus communautaire et 10 stations de radio 
campus d’enseignement. La Loi sur la radiodiffusion (Gouvernement du Canada 1991) n’est sans 
doute pas étrangère à ce boom. En effet, cette loi, même si elle n’est pas parfaite, reconnaît tout de 
même aux autochtones le droit de contrôler leurs propres communications, ce qui devrait d’ailleurs 
encourager ceux-ci à créer davantage de radios communautaires pour promouvoir et revitaliser 
leurs langues et leurs cultures. C’est justement la raison pour laquelle on dénombre aujourd’hui, 
selon le CRTC (2015), environ 64 stations de radio communautaire dans lesquelles les langues 
autochtones sont utilisées, à des degrés divers. La liste de ces stations de radio communautaire, 
avec les langues autochtones qu’elles diffusent, se trouve à l’Annexe 4. 

 La radio communautaire, comme les chaînes de la SRC présentes dans le nord, diffuse des 
émissions éducatives et culturelles, des informations régionales, nationales et internationales, de 
la musique locale et populaire, des émissions de sport et de météo. Mais plus que la SRC Nord, la 
radio communautaire réserve de longues tranches d’antenne à un bon nombre de langues 
autochtones. En général, ce type de radio diffuse des émissions culturelles et musicales, des 
informations, des reportages sur les réunions publiques, des émissions d’affaires publiques, des 
émissions éducatives et sportives et des représentations en direct. Elle diffuse aussi des émissions 
publicitaires, de marketing, des émissions liées au développement socioéconomique et à la 
formation professionnelle, de la traduction simultanée, des recherches documentaires et réalisent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

115 
 

et passent des interviews. Bref cette radio essaie de mieux répondre aux besoins des communautés 
autochtones ; elle contribue à l’ouverture des communautés vers d’autres communautés tout en 
préservant leur culture et leurs particularités. Certaines émissions sont consacrées à l’apprentissage 
des langues autochtones. On peut citer, à titre d’exemple, Word of the Day et Sentence of the 
Week qui initient à l’apprentissage du cri, du déné, du michif, de l’assiniboine et du saulteaux à la 
Natotawin Broadcasting Inc. / Missinipi Broadcasting Corporation en Saskatchewan. 

Le nombre d’heures réservées aux langues autochtones dans les stations de radios 
communautaires diffère d’une station à l’autre. Mais, celles qui accordent le plus d’heures à ces 
langues sont situées au Nunavut, dans les TNO, au Québec et, dans une moindre mesure, dans les 
Prairies. Par exemple, la James Bay Cree Communications Society (Baie James) réserve 16 heures 
de programmation en cri sur un total de 20 heures par semaine, soit 80 %. Plus encore, les 14 
stations du réseau Société de Communication Atikamekw-Montagnais (SOCAM) diffuse 25 
heures de programmation par semaine en langues autochtones (environ 95 % de sa 
programmation), de lundi à vendredi, dont 12 heures et demie pour le montagnais et 12 heures et 
demie pour l’atikamek. La Native Communications Society of the N.W.T. diffuse cinq langues de 
la famille na-déné : chipewyan, dogrib, gwich’in, esclave du nord, esclave du sud pendant environ 
35 heures par semaine dont 28 aux seuls dogrib, chipewyan et gwich’in. La Gespegewag 
Communications Society située à Restigouche au Québec diffuse 25 heures d’émissions en 
Micmac (30 %) contre 59 heures en anglais pour un total de 84 heures par semaine. La Natotawin 
Broadcasting Inc. en Saskatchewan diffuse cinq langues : le cri, le déné, le michif, l’assiniboine 
et le saulteux. Cette station consacre, pour le moment, environ 23 heures par semaine aux langues 
autochtones. Les neuf stations de l’Aboriginal Voices Radio diffusent principalement le cri et 
l’ojibwa à travers le pays. Mais, une station comme Points Eagle Radio Inc. basée à Forest en 
Ontario se situe dans l’autre extrémité, car elle consacre 4 h seulement à l’ojibwa (3,17 %) sur un 
total de 126 h de diffusion par semaine dont 122 au seul anglais. Entre ces deux extrêmes se 
trouvent la plupart des radios communautaires.  

  
 

3. REVITALISATION PAR LA TÉLÉVISION 
 

Au Canada, contrairement à bon nombre de pays où l’accès des langues locales à la télévision est 
limité, les langues autochtones se promeuvent au moyen d’une gamme variée de médias dont la 
télévision. Nous allons distinguer, dans cette section, la promotion par la télévision publique de la 
promotion par la télévision privée ou communautaire. 

 
3.1 Télévision publique 

 
Tout comme la radio publique, la télévision publique est le fait de la SRC Nord. Comme on l’a dit, 
la première émission en langue autochtone a été diffusée en 1960 par la SRC Nord, via les studios 
de Montréal. La télévision, quant à elle, fait son entrée dans le Nord à partir de 1973 avec l’arrivée 
des transmissions par satellite des programmes télévisés du sud du pays et même des États-Unis. 
C’est aussi à partir de cette année que le Native Communications Program (NCP) a été lancé. À 
ses débuts, la SRC Nord/NCP diffusait environ trois heures d’émissions en six langues autochtones 
dont deux heures trente en inuktitut. Les émissions ainsi diffusées sont faites des informations, des 
problèmes auxquels les autochtones font face, des intérêts des populations du nord, de l’éducation 
des masses. À ces trois heures, on ajoutera le temps de diffusion de la musique des autochtones 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

116 
 

(CBC 1978). À la fin des années 1970 et dans les années 1980 particulièrement, des documentaires 
sur la vie des Premières nations sont diffusés, ainsi que des émissions pour enfants, 
majoritairement en anglais, mais aussi en partie en inuktitut, tout comme des émissions sur le 
bricolage (Ward 1978 ; Hoskins & McFadyen 1985).  

Mais dès le début des années 1980, le gouvernement a multiplié des initiatives en déployant 
de grands moyens pour pourvoir toute la région septentrionale en signaux satellitaires afin que les 
autochtones puissent avoir accès à la télévision à laquelle les émissions reflétant leurs particularités 
linguistiques et culturelles seront portées (Habilo Médias 2016). Cependant, on reproche aux 
pouvoirs publics de trop se contenter de la logistique, des locaux, des installations plutôt que de 
mettre sur pied une infrastructure qui défende la langue, la culture et la singularité des autochtones 
du Nord. Aussi Ward, le directeur du Service du Nord de Radio-Canada, dit-il au CRTC, avec une 
teinte d’humour, qu’à « la mi-temps, la marque est Technologie 1, Autochtones 0 » (1978 : 7). Il 
est arrivé à cette conclusion parce que, selon lui, la télévision publique au Nord renseigne les 
autochtones sur la vie des non autochtones et jamais le contraire. L’on se rend compte, à la suite 
de Ward, que beaucoup reste à faire pour « égaliser la marque du match entre la technologie et les 
gens du Nord » (1978 : 9). C’est ainsi qu’est venue l’idée de créer des chaînes de télévision 
communautaires ou privées détenues par les autochtones. 

 
3.2 Télévision communautaire 

 
La télévision communautaire est née dans les mêmes conditions que la radio communautaire. En 
effet, les autochtones étaient révoltés par le déferlement des valeurs culturelles du Sud dans le 
Nord, lesquelles engloutissaient celles du Nord. Rosemary Kuptana, une jeune femme inuite, a 
comparé les effets de la télévision du Sud à ceux de la bombe atomique, « le type de bombe qui 
tue les gens, en laissant les bâtiments intacts » (cité dans Habilo Médias 2016). Par crainte donc 
de perdre leur singularité culturelle, les autochtones se sont engagés à créer des chaînes 
véritablement autochtones. Des petites chaînes de télévision ont ainsi vu le jour et, à la faveur de 
la Loi sur la radiodiffusion, elles se sont multipliées pour dépasser une douzaine aujourd’hui. Le 
Tableau 1 présente les chaînes qui ont au moins une émission en langue autochtone. 
 

TABLEAU 1 

Quelques petites chaînes de télévision autochtones 
   

Organisation/chaîne Région et nombre de 
communautés desservies 

Nombre d’heures 
de 
programmation 
totale par semaine 

Langue autochtone 
diffusée à la TV et 
pourcentage  
 

Inuit Broadcasting 
Corporation 

Nunavut  
26 communautés 

3,5 heures  100%  
Inuktitut 

Inuvialuit 
Communications 

Inuvialuit à l’ouest des 
TNO ; 6 communautés 

1 heure 50%  
inuvialuktun 

Missinipi 
Broadcasting 
Corporation 

Saskatchewan ; Plus de 50 
communautés au nord et 
dans les grandes villes 

TV : 1 heure  
Radio: 112 heures  

TV : 90%  
Radio : 20%  
cri, déné, michif 

Native 
Communications Inc. 

Manitoba TV : 6,5 heures 
Radio : 159 heures 

TV : 30%  
Radio : 30%  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

117 
 

49 transmetteurs couvrant 
96% de la province 

Cri, ojibwa 

Native 
Communications 
Society of the 
N.W.T. 

Ouest des TNO 
30  communautés 

TV: 5 heures 
 
Radio: 35 heures 

TV : 80% 
Radio : 60% 
chipewyan, dogrib, 
gwich'in, esclave du 
nord, esclave du sud 

Northern Native  
Broadcasting, 
Yukon 

Yukon 
Toutes les communautés 

TV: 1,5 heure 
 
Radio: 168 heures 

TV: 50% 
Radio: 20% 
gwich'in, hän, kaska, 
tagish, tanana, tinglit, 
tutchone du nord, 
tutchone du sud 

OkalaKatiget  
Society 

Labrador nord 
7 communautés 

TV: 1 heure 
Radio: 21 heures 

TV: 50% 
Radio: 50% 
Inuktitut 

Taqramiut Nipingat  
Inc. 

Nunavik (Nord Québec) 
15 communautés 
 

TV : ½ heure 
Radio : 15 heures 
 

TV: 100% 
Radio: 100% 
Inuktitut 

Wawatay Native 
Communications 
Society 

Nord-ouest de l’Ontario 
39 communautés 

TV : 1 heure 
 
Radio: 40 heures 

TV: 20% 
Radio: 90% 
ojibwa, cri, oji-cri 

 
Outre les petites chaînes de télévision dans le tableau ci-dessus, les autochtones peuvent 

être fiers de l’existence de deux grosses entreprises de télévision : la Television Northern Canada 
(TVNC) et le Réseau de télévision des peuples autochtones/Aboriginal People’s Television 
Network (APTN). La TVNC a été créée en 1991 à l’initiative du gouvernement fédéral, pour établir 
un réseau de télévision dans le Nord. Et, jusqu’en 1999, la TVNC, qui était une copropriété2, a 
réussi à atteindre 94 communautés autochtones, diffusant 15 langues autochtones (Habilo Médias 
2016). Elle diffusait environ 100 heures d’émission par semaine dont 38 en ou sur les langues et 
les cultures autochtones. Mais la TVNC était un peu trop limitée au nord, au goût du gouvernement 
canadien. Les programmes qu’elle acquérait n’étaient diffusés qu’au Nord. Pour cette raison, le 
CRTC, en collaboration avec d’autres propriétaires/responsables des chaînes de télévision du 
Nord, a émis le vœu de voir la création d’un réseau de télévision autochtone véritablement 
national (Baltruschat 2004). C’est ainsi que l’APTN a vu le jour et émet depuis 1999. Il « est le 
premier réseau national de télévision autochtone au monde. [Ses émissions sont] conçues par les 
Autochtones, pour les Autochtones et au sujet de ces derniers », même si elles intéressent les 
téléspectateurs de toute ethnicité à travers le Canada et au-delà (APTN 2016). Depuis sa création, 
ce réseau qui diffuse dans une vingtaine de langues autochtones (cri, déné, gwich’in, haida, han, 
                                                            
     2 La TVNC appartenait à pas moins de 13 organismes de radiodiffusion autochtones, gouvernement et organismes 
educatifs du Nord : the Inuit Broadcasting Corporation (Ottawa, Iqaluit), the Inuvialuit Communications Society 
(Inuvik), Northern Native Broadcasting, Yukon (Whitehorse), the OkalaKatiget Society (Labrador), Taqramiut 
Nipingat Incorporated (Northern Quebec), the Native Communications Society of the Western N.W.T. (Yellowknife), 
the Government of the Northwest Territories, Yukon College, et the National Aboriginal Communications Society. 
Les membres associés sont : SRC Nord, Conseil scolaire Kativik (Quebec), Labrador Community College, Northern 
Native Broadcasting, Terrace, Telesat Canada et Wawatay Native Communications Society (Sioux Lookout) (voir 
Roth 2005 : 188-189).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

118 
 

inuktitut, innuvialuktun, kaska, michif, micmac, mohawk, montagnais, ojibway, oji-cri, tagish, 
tanana, tlingit, tutchone du nord, tutchone du sud) sur l’ensemble du territoire national, a des 
stations dans les 13 provinces et territoires du pays (APTN 2016). D’après le site officiel de ce 
réseau et aux dires de ses responsables, l’APTN est la quatrième plus grosse chaîne de télévision 
du Canada et, en plus, elle est présente dans environ 10 millions de ménages du pays. 

L’importance de ce réseau de télévision pour la préservation des langues autochtones au 
Canada a été largement démontrée. Par exemple, ses documentaires présentent des anciens rites et 
cultures des autochtones, leurs arts, leurs modes de vie, etc. aux autres autochtones déracinés et 
aux non-autochtones. En fait, « les émissions d’APTN, dont 84 % du contenu est canadien, sont 
diffusées à 56 % en anglais, 16 % en français et 28 % dans diverses langues autochtones » (APTN 
2016). Plus généralement, l’APTN présente des sujets variés en langues autochtones : 
informations, documentaires, émissions pour enfants et pour jeunes, émissions consacrées à la 
musique, à la danse, aux variétés, à l’art de vivre, aux sports et aux débats, à la téléréalité et aux 
émissions interactives (APTN 2016). Ce réseau a sûrement beaucoup innové en apportant au 
monde de la télédiffusion canadienne des programmes qui « provide an opportunity for Canada’s 
more than 60 indigenous languages to be spoken and heard through televised means. Interviews 
with indigenous elders and community leaders highlight discussions about environmental 
concerns, land claims and natural resources » (Baltruschat 2004 : 51). Certaines émissions de 
cette importante chaîne permettent aux téléspectateurs autochtones d’apprendre leurs langues. 
C’est le cas de Tansi ! Nehiyawetan : Let’s Speak Cree ! une émission pour enfants (Dowell 2013). 
Mais l’impact de ces émissions sur la vitalité de ces langues n’a pas encore été étudié.  

Cependant, la majorité des émissions de l’APTN, tout comme celles qui étaient diffusées 
à la défunte TVNC, ne sont pas produites à l’APTN, mais sont acquises auprès des producteurs 
indépendants ou de petites chaînes télé comme la Native Communications Society of the N.W.T. 
ou la Missinipi Broadcasting Corporation. Malgré cela, la renommée de l’APTN dépasse 
largement les frontières nationales, car ce réseau inspire les autres nations qui abritent une 
importante frange de la population autochtone (Baltruschat 2004 : 54).  

Dans l’ensemble, les chaînes de télévision autochtones diffusent les images et les messages 
des peuples autochtones sous des formes diverses : documentaires, fictions, émissions pour 
enfants, émissions éducatives, programmes d’apprentissage de langues autochtones, informations, 
émissions sur les affaires courantes, violence contre la femme, prévention des infections 
sexuellement transmissibles et le SIDA, etc. Des émissions culturelles occupent également une 
place de choix aux antennes de ce type de télévision, notamment les techniques de chasse, de la 
cuisine autochtone, de couture et de broderie autochtone en comparaison avec celles d’ailleurs 
(Roth 2005). La programmation de la télévision communautaire comprend aussi des reportages en 
direct des réunions ayant un intérêt pour les autochtones et des émissions de service aux 
consommateurs autochtones. Elle s’intéresse en plus aux problèmes politiques et socioculturels 
auxquels les autochtones font face.  

Contrairement aux télévisions et radios privées, la publicité est normalement interdite dans 
les télévisions et radios communautaires, sauf lorsqu’elle ne vise pas le profit (les médias 
communautaires sont à but non lucratif), mais vise plutôt à trouver des moyens supplémentaires 
de financement de l’entreprise. C’est le cas par exemple de isuma.tv, lancée en 2008 et dont le but 
est de permettre aux autochtones, surtout les Inuits, d’exprimer leur « réalité à travers leurs propres 
voix : leurs visions du passé, leurs anxiétés à propos du présent et leurs espoirs pour un avenir plus 
satisfaisant et honorable » (Isuma.tv 2016). Cette chaîne offre des services payants suivants : 
vidéos sur demande, chaînes personnalisées et publicité. Mais en général, l’État participe au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

119 
 

financement des télévisions communautaires. Au Québec, l’aide des gouvernements fédéral et 
provincial est beaucoup plus importante qu’ailleurs (Salter & Potter 2013). Cependant, dans 
l’ensemble, ces financements se sont avérés insuffisants. C’est la raison pour laquelle la télévision 
communautaire, comme la radio communautaire, vivent davantage des contributions, des frais 
d’adhésion, des dons, de la câblodistribution, des annonces politiques payantes aux communautés 
respectives, etc. La télévision privée et la radio privée vivent, en plus, de la publicité, des dons, 
des services de traduction et parfois de la câblodistribution. Elles ne bénéficient pas autant du 
soutien de l’État.  
 
 
4. CRITIQUE DES MÉDIAS AUDIOVISUELS (RADIO ET TÉLÉVISION) 

 
Il est évident que de sérieux efforts sont fournis par les pouvoirs publics pour promouvoir les 
langues autochtones au Canada à travers la radio et la télévision à capitaux publics, plaçant ainsi 
ce pays au-dessus de bon nombre de pays du monde où les langues non officielles sont simplement 
tolérées, si elles ne sont pas ouvertement combattues. Par exemple, la Loi sur la radiodiffusion 
participe des efforts du gouvernement visant à couvrir tout le territoire national et à adapter la radio 
aux spécificités des peuples. Cette loi stipule justement, en son article 3 (d) que « le système 
canadien de radiodiffusion devrait […] refléter […] la place particulière qu’occupent les peuples 
autochtones » dans la société canadienne. On pourra dire de même de la radio et de la télévision 
privées et communautaires. En effet, le nombre de radios et de télévisions communautaires qui 
diffusent en au moins une langue autochtone, pour une population autochtone d’environ un million 
et demi, est quand même très élevé en comparaison à ce qui se passe dans d’autres pays. On peut 
donc dire que les autochtones sont bien en contact avec leur langue et leur culture par les médias 
audiovisuels.   

Pourtant, des zones d’ombre persistent. D’abord, il y a une inadéquation entre le temps 
d’antenne alloué aux langues autochtones par la SRC et celui alloué aux langues officielles (LO), 
surtout l’anglais. Dans les régions du nord, peuplées majoritairement d’autochtones, seulement 
20,80 % du temps d’antenne réel est consacré aux langues autochtones. Seules les stations du 
Nunavut et des TNO accordent un temps d’antenne substantiel aux langues autochtones, même si 
cela ne dépasse pas 30 %. La station du Yukon à Whitehorse est à l’autre extrémité puisqu’elle 
diffuse sept langues autochtones en une trentaine de minutes seulement par semaine3. La Loi sur 
la radiodiffusion a, il faut le dire, une restriction de taille sous l’angle de la gouvernementalité. 
L’article 3 (o) précise que « le système canadien de radiodiffusion devrait offrir une 
programmation qui reflète les cultures autochtones du Canada, [mais] au fur et à mesure de la 
disponibilité des moyens ». On peut, outre la restriction, noter l’utilisation du conditionnel 
(devrait) qui vient nous rappeler qu’il n’y a aucune garantie de la diffusion de plus d’émissions en 
ces langues. C’est la raison pour laquelle, dans le Rapport du Comité permanent du Patrimoine 
canadien, on peut lire les plaintes suivantes :  

                                                            
3 Il faut cependant relativiser cette inadéquation en rappelant que dans le Yukon, la population est majoritairement 
anglophone et les autochtones sont linguistiquement très diversifiés et donc, très souvent, la langue unificatrice de 
toutes les composantes de la population se trouve être l’anglais. Plus clairement, au recensement de 2016, la population 
du Yukon est de 35.874 personnes avec 30.430 anglophones. Les autochtones sont environ 7.700, mais seulement 675 
d’entre eux ont conservé leur langue et 75 autochtones le parlent le plus souvent à la maison (Statistique Canada 2017). 
C’est peut-être pourquoi la plupart des émissions liées aux autochtones sont diffusées en anglais. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

120 
 

Les différentes organisations autochtones qui ont comparu devant notre Comité ont 
demandé une modification au mandat de CBC/Radio-Canada afin d’inclure de façon 
explicite des obligations envers les peuples autochtones du Canada. Pour David Macleod 
de la Native Communication Inc., la Loi sur la radiodiffusion n’a pas d’incidence réelle sur 
la radiodiffusion pour les peuples autochtones. De son côté, l’Aboriginal Peoples 
Television Network estime que le libellé « au fur et à mesure de la disponibilité des moyens 
» fait des peuples autochtones des citoyens de seconde classe. Quant à la Maliseet Nation 
Radio Inc. du Nouveau-Brunswick, elle estime qu’il est impératif ‘que le mandat de 
CBC/Radio-Canada soit élargi pour répondre à la situation des diverses langues parlées 
couramment par les membres des Premières nations du Canada et que ce mandat devrait 
renvoyer expressément aux besoins des premières nations du canada’ » (Comité permanent 
du Patrimoine canadien 2008 : 17-18)4. 
Par ailleurs, la dizaine de langues diffusées dans les stations du SRC Nord ne connaissent 

pas les mêmes fortunes. L’inuktitut et le cri se taillent la part du lion. Comme on peut s’y attendre, 
c’est au Québec (inuktitut, cri), au Nunavut (inuktitut) et dans les TNO (inuktitut) que les langues 
autochtones sont les plus promues par la SRC. Les autres langues occupent une portion 
relativement négligeable du temps d’antenne.     

Les sujets traités à la radio et à la télévision pourraient avoir un meilleur impact sur les 
auditeurs, surtout les plus jeunes si les communicateurs en langues autochtones avaient une plus 
grande compétence orale en ces langues. Ce manque nuit aussi bien à la qualité qu’à la quantité 
d’émissions en langues autochtones. L’épineux problème des médias audiovisuels reste donc celui 
de la formation ou du manque de celle-ci. Ward a raison de préciser qu’il « est difficile pour les 
jeunes autochtones d’avoir la formation nécessaire pour devenir journaliste ou technicien de 
Radio-Canada » (1978 : 5). En fait, jusqu’à la fin des années 1990, il n’y avait dans le nord du 
pays aucun collège communautaire dans lequel les jeunes autochtones pouvaient subir une 
formation en communication. Aujourd’hui, il en existe quelques-uns qui offrent des programmes 
en communication, à l’exemple du Collège arctique du Nunavut (CAN) où le Programme de 
technologies de l’information a été créé. La First Nations University of Canada (FNUC) offre un 
Certificate in Indian Communication Arts. Même si on peut admettre qu’il n’y a pas suffisamment 
de programmes que les jeunes autochtones peuvent suivre pour être des communicateurs au même 
titre que ceux qui officient dans les médias d’État au Sud, il n’en demeure pas moins que d’autres 
programmes communautaires (comme Travailleur en soutien communautaire) offerts par ces deux 
institutions, même s’ils ne mènent pas spécifiquement au journalisme, peuvent être d’un grand 
apport. Ce problème de manque de personnel qualifié qui mine les médias autochtones à tous les 
niveaux est si grave que plusieurs stations de radio communautaire diffusent peu ou prou les 
langues autochtones qui figurent officiellement dans leur site ou alors, les diffusent  au gré de la 
disponibilité du personnel plus ou moins qualifié. Par rapport à ce problème, Andreas Tesfaye, 
directeur des ventes et du Marketing de la Native Communications Society of the Northwest 
Territories, m’a informé dans une communication personnelle que les programmes en esclave du 
nord existent dans cette station de radio, mais pas de communicateur en cette langue. De même, 

                                                            
     4 L’article 3 (b) de la Loi sur la radiodiffusion dit justement que « le système canadien de radiodiffusion, composé 
d’éléments publics, privés et communautaires, utilise des fréquences qui sont du domaine public et offre, par sa 
programmation essentiellement en français et en anglais, un service public essentiel pour le maintien et la valorisation 
de l’identité nationale et de la souveraineté culturelle ». C’est dans ce sens qu’on peut comprendre les complaintes des 
autochtones qui gèrent des stations de radio privée ou communautaire.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

121 
 

Deborah Charles, la présidente-directrice de Natotawin Broadcasting Inc., avoue dans une 
communication personnelle :  

In my 20 years with the corporation, it’s hard to get aboriginal language speakers that are 
broadcast journalists, so I recruit aboriginal language teachers – it’s not so much a degree, 
it’s that special skill you need to read an English script and translate in the language with 
the different dialect. Anybody can take an English script and read in English but it takes 
that special skill to translate immediately. Of course we offer training to the on-air 
announcers before we put them live on the radio. 

On va noter cependant que, lorsqu’un communicateur en service dans une chaîne de télévision 
n’est pas (bien) formé, cela se sent plus facilement et plus rapidement qu’à la radio. Ce problème 
peut amener les téléspectateurs à se désintéresser d’une chaîne de télévision, surtout qu’ils sont 
habitués à regarder des émissions conçues et réalisées par des spécialistes et des journalistes bien 
formés. En outre, les jeunes ne savent pas toujours qu’ils peuvent faire carrière dans la 
communication autochtone et bien gagner leur vie. C’est Deborah Charles, citée plus haut, qui 
nous le confirme dans une communication personnelle : « By the way, special aboriginal skilled 
language speakers start salary here at 40k to 50k. » C’est aussi dans ce sens qu’on peut 
comprendre David lorsqu’elle affirme : 

While the majority of Aboriginal language speakers are older, there are efforts to encourage 
more Aboriginal youth to speak their language. These youth are largely unaware of the 
opportunities for full time employment and a lifelong career that exist in broadcasting 
industry, a sector where fluency in an Aboriginal language is an important asset (2004 : 3-
4). 

Par exemple, Loretta Todd, réalisatrice de films documentaires, recrute essentiellement les 
autochtones compétents en langues autochtones pour ses films. Plus concrètement, parlant du film 
Kainayssini Imanistaisiwa : The People Go On (2013) produite en langue kanai, elle explique 
qu’elle n’embauche que les autochtones qui maîtrisent leur langue pour, entre autres, leur donner 
la possibilité de développer des compétences médiatiques dans la production des films, pour une 
possible carrière dans ce domaine (Dowell 2013). Il faudrait peut-être donc expliquer aux 
autochtones les bénéfices économiques qu’on a lorsqu’on est compétent en langues autochtones. 
Après tout, l’une des motivations pour l’apprentissage d’une langue est économique (voir Grin 
2006). On apprend aussi une langue parce qu’elle a une valeur marchande. Cette dimension devrait 
suffisamment être mise en valeur, car on n’apprend pas une langue seulement pour les raisons 
historiques, émotionnelles ou patrimoniales.   

L’autre problème des chaînes de télévision autochtone, qui ne va pas sans rappeler le 
désintérêt des jeunes, est que les téléspectateurs de ces chaînes se recrutent surtout dans les zones 
rurales dans lesquelles il y a une bonne concentration de locuteurs des langues autochtones. Salter 
& Potter (2013) résument ainsi les problèmes de la télévision autochtone :  

Dans les centres urbains, la radiotélévision communautaire n’intéresse qu’un public 
restreint […]. Ses difficultés [de la radiotélévision] lui viennent de la limitation de son 
financement, du contrôle exercé par les entreprises de câblodistribution autorisées, de la 
préoccupation de certains radiodiffuseurs communautaires d’être représentatifs de tous les 
groupes ou de leur façon d’éviter la controverse publique, ainsi que de l’importance 
accordée à la participation aux dépens de la qualité de la programmation. 

Malgré tout cela et compte tenu des efforts louables du gouvernement en faveur des langues et des 
cultures autochtones, le Canada est parmi les quelques pays du monde qui refusent 
l’uniformisation du monde linguistique à travers les médias. Roth a pu dire que le Canada est « un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

122 
 

modèle de résistance à l’oppressante uniformisation des médias en Amérique du Nord » (citée dans 
Habilo Médias 2016). Grâce à cette diversité du monde des médias, les autochtones ont de plus en 
plus un grand intérêt pour leurs médias, lorsqu’ils y ont accès. David le confirme ainsi : « It has 
been noted that the quality and frequency of Aboriginal language use is strongest in the regions 
where viewers/listeners have access to Aboriginal language broadcasting; this is a strong 
indicator of media’s potential impact » (2004 : 6). Le dernier mot sur ce sujet revient peut-être à 
Salter & Potter (2008) : « Le Canada fait de grands efforts et les politiques du CTRC visant la 
création d’une radiotélévision communautaire sont uniques en leur genre. La fidélité et le soutien 
du public à la radiotélédiffusion communautaire compensent le nombre relativement réduit de ses 
auditeurs ». 
 
 
5. PRESSE ÉCRITE 

 
La presse écrite en langues autochtones au Canada commence véritablement à partir de 1960. 
Avant cette date, « seuls quelques périodiques étaient publiés à l’intention des lecteurs 
autochtones, la plupart par des organisations missionnaires et gouvernementales non autochtones » 
(Raudsepp 2014). Les exemples de périodiques fournis par cet auteur sont : le Kamloops Wawa 
qui a paru en chinook de 1891 à 1905 et les Oblats qui ont paru en inuktitut dans les années 1940-
1950. En dehors de ces périodiques, il y a eu de vrais organes de presse authentiquement 
autochtones qui ont assez résisté à l’épreuve du temps : Indian (1885-1986) et The Native People 
(1968-1982). C’est dans les années 1970 que les entreprises autochtones de presse explosent au 
Canada. Raudsepp (2014) estime que dans les années 1970 et 1980, il y a eu pas moins de 190 
publications autochtones, des bulletins ou des journaux qui traitent non seulement de la promotion 
des questions autochtones, mais qui publient aussi des articles d’intérêt général. Le Tableau 2 
donne une bonne idée de la capacité des autochtones à créer des organes de presse qui présentent 
quelques traces des langues autochtones, même si l’essentiel de ces journaux est en anglais. Nous 
allons, s’il y a lieu, indiquer les langues autochtones dans lesquelles ces journaux sont écrits. Mais 
nous voudrions préciser que la liste complète des journaux autochtones (une centaine) se trouve 
dans le site officiel de Bibliothèque et Archives Canada (2015).  
 

TABLEAU 2 

Liste non exhaustive des journaux autochtones au Canada 
 
No Titre du journal Langue 

autochtone 
Province ou 
territoire  

Périodicité 

1 Alberta Sweetgrass  Alberta Mensuel 
2 Deh Cho Drum Déné TNO Hebdomadaire 
3 Dene Nation newsletter Déné TNO Mensuel 
4 Dibaudjimoh - News from Chippewas 

of Nawash First Nation 
Ojibwa Ontario Mensuel 

5 Eastern Door - Kahnawake   Québec Hebdomadaire 
6 Kainai News  Alberta  
7 Micmac News  N-É (Sydney)  
8 Nunatsiaq News Inuktitut Nunavut Hebdomadaire 
9 Raven's Eye - Aboriginal Newspaper   CB  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

123 
 

10 Saskatchewan Sage  Saskatchewan Mensuel 
11 Wawatay News Cri, ojibwa, 

oji-cri  
Ontario Mensuel 

12 Weetamah News  Manitoba Mensuel 
13 Windspeaker  Alberta  
14 Wolf Howls  CB Mensuel 

 
En parcourant ce tableau, on voit que le nombre de journaux autochtones paraissant 

régulièrement au Canada est assez important. Seulement, ces journaux ne paraissent pas toujours 
en langues autochtones, même si leurs articles traitent des sujets en rapport avec les autochtones. 
En dehors de ces journaux, il y en a environ 190 publications qui ont paru de façon éphémère dans 
les années 1970 et 1980 (Raudsepp 2014). Pour Avison & Meadows (2000), ces « newspapers 
experienced mixed fortunes with some surviving for a year or two and others having greater 
success. The Saskatchewan Indian, for example, claimed a readership of more than 30,000 in 1971 
but had reached its peak circulation of 10,000 copies by the late 1980s ».  
Les ressources financières de ces journaux proviennent des subventions de l’État, de la publicité, 
des tirages, des abonnements annuels des lecteurs, des contributions et des dons. De nombreuses 
publications ne font pas long feu justement parce que  

La publicité et le tirage ne comptant que pour 10 p. 100 de leurs revenus, [elles] sont 
incapables de se constituer une solide assise financière ou de prospérer dans un climat 
politique incertain. En 1990, le gouvernement Mulroney met fin aux subventions (de près 
de 3,5 millions de dollars) destinées aux publications autochtones, en abolissant le 
programme de communication des autochtones qui existait depuis 20 ans (Raudsepp 2014). 

 Cet acte du gouvernement a sérieusement ébranlé les publications de petit calibre qui comptaient 
presque exclusivement sur les subventions, les tirages et les publicités. 

Comme nous l’avons dit plus haut, les journaux autochtones sont souvent publiés en 
anglais. Mais on suppose que si les populations étaient lettrées en langues autochtones, ces 
journaux paraîtraient moins en anglais et plus en ces langues, d’où la primauté de l’acquisition et 
de l’alphabétisation. 
 
 
6. ENSEIGNEMENT MULTIMÉDIA ET RÔLE DE L’INTERNET 

 
Les nouvelles technologies sont de plus en plus des outils incontournables de revitalisation des 
langues minoritaires, surtout dans les pays développés. Jones a beau jeu de noter que “new 
technologies make it easy for teachers to reach large audiences, for authentic learning material 
to be developed and reproduced conveniently and cheaply and for a wealth of linguistic resources 
to be fully accessible to all members of the speech community” (2015 : xiii). Au Canada justement 
et selon Brand, Elliott & Foster qui ont étudié la revitalisation linguistique à la Welnew Tribal 
School de Lau en CB, « students are blending new technology with ancient traditions as they 
discover exciting ways to revitalize their Saanich language and culture » (2002 : 245). Enseignants 
et élèves, ainsi que d’autres praticiens de la langue, utilisent un nombre varié de matériels 
d’enseignement multimédia pour promouvoir les langues autochtones. Il s’agit par exemple des 
« iMac computers and Apple iMovie digital video editing software » (Brand et al. 2002 : 245). En 
fait, d’après les travaux de John Elliot rapportés dans Brand et al. (2002), il est possible de 
développer un logiciel qui permette aux élèves de créer des présentations multimédia en utilisant 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

124 
 

le texte, l’audio et la vidéo pour revitaliser la langue et la culture saanich. Les auteurs expliquent 
en effet comment cela se passe concrètement :  

Using a digital video camera, students interview their grandparents and other Elders in their 
homes. The students then edit the videotapes using iMac DV computers. The edited videos 
are used as teaching resources in the classroom. They can also be copied and taken home 
by students as home studied projects. […] students are also using Vocab, an easy to use 
shareware application that enables them to build lists of words in two languages and quiz 
themselves regularly using their shared lists. […] To date, students and community 
members have contributed to the data entry with the compilation of over 190 word lists 
from all aspects of the Sencoten language (Brand et al. 2002 : 245).  
Un deuxième exemple de l’importance des nouvelles technologies pour la revitalisation 

des langues minoritaires, c’est l’utilisation des CD comme matériels didactiques pour les 
élèves/étudiants et les enseignants. Cela se fait déjà dans certaines langues comme l’ojibwa pour 
laquelle Williams (2002) a engagé un projet qui consiste à créer des matériels didactiques, comme 
les recueils de textes et les CD de hockey. Ce projet, à sa naissance, cherchait à répondre aux 
questions suivantes : comment faire pour que les élèves du secondaire qui apprennent la langue 
ojibwa puissent davantage s’y intéresser ? Comment peut-on aider ces élèves à apprendre la langue 
sans trop de difficultés ? Le projet vise donc à créer des ressources divertissantes comme les CD 
de hockey en ojibwa pour l’enseignement de l’ojibwa, le hockey étant le sport qui fait courir tout 
le monde, jeunes et moins jeunes. Il faut dire que les données de ce projet ont été recueillies à la 
chaîne de télévision Wawatay, une chaîne autochtone qui diffuse une émission hebdomadaire de 
hockey en ojibwa. Par la suite, les mots et expressions recueillis ont été regroupés en thèmes et en 
sous-thèmes et les scénarios correspondant à ces thèmes sont écrits, puis enregistrés, avec quelques 
difficultés linguistiques pour permettre aux apprenants de se tester en ojibwa (Williams 2002). Ce 
projet a été conçu pour pallier certaines difficultés liées au manque de matériel didactique pour 
l’enseignement de l’ojibwa d’une part et d’autre part pour accompagner les recueils de textes 
suivants conçus dans ce projet : « Eshkintam Nishinaabemang Mzinagan – Introduction to 
Ojibway ; Eko-nizhing Nishinaabemang – Intermediate level ; Oshime Geyaabe Nishinaabemang 
– More advanced Ojibway language ; and Gdi-nweninaa – Our Voice, our Sound, formerly called 
Lexicon Dictionary » (Williams 2002 : 219). Ces livres sont conçus pour être au programme 
d’enseignement de l’ojibwa au secondaire. 

Enfin, le troisième exemple de la revitalisation des langues minoritaires par les nouvelles 
technologies est l’apport de l’internet. On l’a introduit de biais plus haut avec le logiciel Vocab. Il 
existe une cinquantaine de sites web pour la revitalisation des langues autochtones des États-Unis 
et du Canada dont une vingtaine pour les langues du Canada. Selon les mots de Buszard-Welcher, 
« 50 sites on Native American or Canadian Languages were included in the database, which 
provides a kind of snapshot of the current use of the Web in endangered-language maintenance 
and revitalization » (2001: 332). La vingtaine de sites canadiens, à l’exclusion des sites web de 
radios et télévisions privées et communautaires, concernent les dix langues suivantes : algonquin, 
iroquois, chinook, inuktitut, cri, mohawk, lakota, michif, ojibwa, et salish. Il y a aussi un site pour 
les langues du Yukon : gwich’in, han, kaska, tutchtone du nord, tutchtone du sud, tagish, tlingit, 
haut-tanana.  
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

125 
 

7. POUR UNE MEILLEURE REVITALISATION DES LANGUES PAR LES MÉDIAS 
 

7.1 Les médias officiels  
 

J’ai montré comment la promotion des langues autochtones au Canada par les médias officiels 
était jusqu’ici lacunaire pour des raisons diverses. Si l’État se résout à vraiment promouvoir ces 
langues dans les médias publics, il devrait leur réserver un quota horaire satisfaisant. Il faudrait 
aussi que le quota horaire réservé aux émissions en langue autochtone reflète la composition 
démographique. Ainsi, dans le nord du pays, les émissions en langues autochtones devraient se 
multiplier et les vrais communicateurs en ces langues devraient être recrutés. Cependant, pour y 
arriver, il faudrait adopter une autre politique de revitalisation de ces langues par les médias d’État, 
à travers notamment la formation des communicateurs dans des établissements postsecondaires 
publics, le recrutement des communicateurs formés et l’amélioration des programmes qui tiennent 
compte des goûts et des couleurs des différentes composantes de la population, surtout des jeunes 
qui ont le plus besoin de l’acquisition de leur langue du patrimoine. Il est possible que toutes les 
langues ou presque, surtout celles du Nord, soient diffusées dans les médias d’État, car elles sont 
relativement peu nombreuses. Il faudrait que les différentes stations de radio et la chaîne de 
télévision publiques collaborent étroitement avec les populations dont les langues sont portées aux 
antennes ou à l’écran afin de mieux adapter les émissions à leurs besoins et à leurs goûts. 

Malheureusement, on ne devrait pas normalement s’attendre à ce que l’État fasse tout cela, 
même si l’une de ses missions régaliennes consiste à apporter les informations à toutes les 
populations, indépendamment de leur langue, de leur culture et de leur origine. Certes, l’article 9 
de la PCC (2006), intitulé Droit à la diversité linguistique, stipule que 

All people have the right to a diversity of languages. This includes the right to express 
themselves and have access to information in their own language, the right to use their own 
languages in educational institutions funded by the state, and the right to have adequate 
provisions created for the use of minority languages where needed.  

Il y a cependant suffisamment d’avancées sur le plan légal – en termes de lois linguistiques – pour 
que les populations elles-mêmes puissent se trouver des moyens nécessaires pour la construction 
et le fonctionnement des médias communautaires. Ces médias seront évidemment gérés par elles 
et contribueront à leur développement. Les populations, les élites économiques et intellectuelles, 
etc., selon leurs moyens, peuvent, d’après la loi sur l’audiovisuel, créer et faire fonctionner une 
radio, une télévision ou une presse écrite. 
 
7.2 Les médias communautaires  

 
7.2.1 Importance des médias communautaires en général 

 
Lorsque les minorités linguistiques sauront qu’un État, quelle que soit sa volonté et quel que soit 
le degré de démocratie qui y est pratiqué, ne peut pas réellement défendre leur culture et leur langue 
comme elles l’auraient fait elles-mêmes, elles travailleront de façon endogène pour leur propre 
vitalité ethnolinguistique. En effet, « The mainstream media can never tell our stories. They can 
try, but in terms of really knowing the interior of a culture, it’s got to be the people who speak for 
themselves » (Claxton 2003, cité par Baltruschat 2004 : 6). Levo-Henriksson le dit encore mieux : 
« Preservation of cultural and linguistic identity, by presenting one’s own point of view in one’s 
own language, through one’s own media, is a good strategy for ethnic minority survival » (2007 : 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

126 
 

59).  D’ailleurs, au préambule de la PCC de 2006, on peut lire : « All people need to develop their 
own communication skills, channels, and institutions through which they can speak for themselves 
with dignity and respect, and tell their own stories. » 

L’on voit donc que les médias communautaires devraient servir et défendre les intérêts de 
la communauté à travers sa langue. Tout membre contribue, sans aucune discrimination et en 
fonction de son expérience et de ses ressources financières ou intellectuelles, au développement 
de sa communauté à travers ces médias. Lors du séminaire de la World Association of Community 
Radio Broadcasters sur la radio communautaire et sa contribution au développement tenu à 
Montréal en 1991, il a été dit ce qui suit : « The force and quality of radio lies in its potential to 
become a means of expression of the population. […] The right to speak must be given to the main 
subjects – those who are best suited to talk about their experiences » (AMARC 1991 : 14). 
Pourtant, ce n’est pas toujours ce qui se passe sur le terrain.  

En plus, les médias communautaires diffusant en une langue autochtone contribuent non 
seulement à sa standardisation, mais aussi au changement d’attitudes par rapport à cette langue et 
culture ainsi qu’à la (re)construction de l’identité de cette communauté linguistique. C’est, entre 
autres, ce qui a amené David à écrire :  

The influence of media in shaping opinions and defining community identity cannot be 
overstated. This is why it is imperative, not only that Aboriginal people gain greater access 
to the mainstream media, but also that Aboriginal people control the media that they and 
their children are exposed to. Aboriginal language broadcasting can help to counter the 
negative images prevalent in the mainstream media, and can transmit values to a future 
generation - values that include culture and language (2004 : 10). 
Les médias communautaires jouent donc un grand rôle dans la vitalité ethnolinguistique 

(Cormack 2007 ; Crystal 2000). D’après Cormack (2007 : 54), les médias peuvent « maintain and 
develop a sense of the language community’s identity, strengthening its ability to stand up to 
stronger, neighbouring language communities ». Quelques années auparavant, Crystal avait pensé 
que l’un des facteurs les plus déterminants à la promotion d’une langue minoritaire est de l’élever 
au statut de langue de média. En fait, « Obtaining access to the media (traditionally, the province 
of the dominant culture) is critical » pour la survie d’une langue minoritaire, car « An endangered 
language will progress if its speakers increase their prestige within the dominant community » 
(Crystal 2000 : 130).  

 
7.2.2 Radio communautaire 

 
La radio communautaire, plus accessible à la population que les autres médias, contribue à 
promouvoir son émancipation, son développement par la participation à la recherche des solutions 
aux problèmes qui se posent dans la communauté, et sa culture. Mais pour qu’elle joue pleinement 
son rôle, il faudrait, non seulement que la langue de la communauté soit suffisamment utilisée pour 
que son prestige s’établisse dans la communauté et au-delà, mais aussi que toutes les couches de 
la population y contribuent, chacun par son expérience et son savoir-faire. Mtinde, Bonin, Nkopane 
& Nyamaku (1998 : 2) écrivent en effet : « In its purest sense, it [community radio] is media in 
which the communities participate as planners, producers and performers and it is the means of 
expression of the community, rather than for the community. » Ainsi, les émissions devaient être 
conçues de telle sorte qu’un médecin ou un infirmier de la communauté linguistique en question 
soit invité pour parler de la santé dans une émission consacrée à la santé ; un ingénieur agronome 
pour des problèmes liés à l’agriculture ; un policier pour les problèmes de sécurité, un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

127 
 

environnementaliste pour les problèmes écologiques ; un éducateur pour des problèmes 
d’éducation, de discipline et de déperdition scolaire ; un avocat, un huissier, un notaire ou un juge 
pour parler des droits et devoirs des citoyens, etc. Cela ajouterait à la qualité et à la quantité des 
émissions et ferait ainsi monter la cote d’écoute chez les auditeurs. Mais cet aspect ne contredit 
pas le fait que les communicateurs doivent être bien formés, car ce sont eux qui conçoivent et 
produisent les émissions, décident de quelle personnalité ressource inviter pour la réalisation de 
ces émissions, ainsi que de la manière de mener ou de diffuser ces émissions de façon à les rendre 
alléchantes. Donc l’un des défis de la radio communautaire est de trouver un équilibre entre la 
qualité des émissions et la participation des membres de la communauté à ces émissions.  
 Parlant des émissions justement, la radio communautaire, pour être plus efficace, devrait 
nettement améliorer qualitativement et quantitativement ses programmes, surtout ceux qui peuvent 
mieux appâter les auditeurs jeunes. En dehors des émissions dont nous avons parlé plus haut, la 
radio communautaire, diffusant en langue locale, devrait davantage donner la parole aux jeunes 
dans les émissions à eux consacrées, créer des émissions d’aventures, celles liées à la recherche 
d’emploi, celles sur l’éducation sexuelle, le hockey et d’autres sports. Elle devrait aussi varier ses 
programmes en organisant des débats ou des entretiens auxquels les valeurs sûres ou les valeurs 
montantes de la communauté sont conviées, notamment les artistes-musiciens, les sportifs de 
renommée, les politiciens, les intellectuels, les chefs d’entreprise, bref, des gens qui sont adulés et 
adoubés dans la communauté et auxquels les jeunes voudraient s’identifier ou qu’ils voudraient 
imiter pour la recherche de leurs propres repères. De telles émissions permettront, non seulement 
de promouvoir la langue, mais aussi les valeurs de et dans la communauté.  

Pour que de telles émissions soient produites en langues locales, il faudrait que la radio 
communautaire ait plus d’ambitions et plus de volonté pour la promotion de ces langues. Pour ce 
faire, elle devrait multiplier le temps d’antenne consacré à ces langues. Pour atteindre la qualité et 
la quantité escomptée des émissions en ces langues, pour que cette radio soit un instrument efficace 
d’acquisition desdites langues, il faudrait que le quota horaire accordé à ces langues dépasse les 
50 %. Il faudrait surtout que des émissions d’alphabétisation en langue locale se créent et se 
multiplient dans chaque radio communautaire. La Natotawin Broadcasting Inc. le fait très 
timidement. En Afrique de l’Ouest en revanche, ce type de problème ne se pose pas, car les 
émissions en et sur les langues locales sont légion. Au Mali par exemple, pays dans lequel la radio 
communautaire est entrée dans les mœurs, on peut avoir le témoignage suivant d’un auditeur de 
Radio Kayes : « C’est grâce à Radio-Kayes que nous pouvons écrire nos noms » (Bourgoing 2003), 
car cette Radio fait aussi de l’alphabétisation en plusieurs langues locales. 
   En outre, pour produire des émissions de qualité en langues minoritaires dans des domaines 
variés de la vie des populations, la radio communautaire doit résoudre l’épineux problème de 
financement. Elle peut fonctionner grâce aux contributions des membres de la communauté, à la 
collecte de fonds à différentes occasions, au sponsoring, aux publicités, aux dons des élites et des 
mécènes, aux ONG, aux apports des agences de développement et, si possible, au financement 
public ou aux subsides du gouvernement. Les ONG qui travaillent pour la promotion des langues 
minoritaires contribuent souvent matériellement et financièrement au rayonnement des radios 
communautaires, surtout les ONG confessionnelles. Toute communauté linguistique minoritaire 
devrait se trouver des moyens financiers et humains, ainsi que les partenaires qui aideraient à créer 
et à faire fonctionner sa radio si elle veut que sa langue survive plus longtemps. Si chaque langue 
autochtone pouvait avoir sa radio communautaire qui fonctionne à peu près sur le modèle de Radio 
Kayes au Mali, avec au moins 50 % du temps d’antenne dévolu à cette langue, la situation des 
langues autochtones serait beaucoup plus reluisante. Et si à ce type de radio communautaire 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

128 
 

pouvait s’ajouter une télévision communautaire, ces langues seraient beaucoup plus visibles et 
plus prestigieuses au-delà même de leur « territoire », car « Messages through television can 
motivate, induce, and change people’s attitudes » (Kashem 2007 : 70).   
 
7.2.3 Télévision communautaire 

 
De nombreuses chaînes de télévisions privées et communautaires consacrent parfois de longues 
heures aux langues autochtones. Certaines, comme l’Inuit Broadcasting Corporation (Nunavut) et 
la Taqramiut Nipingat (Nunavik) allant même jusqu’à émettre à 100 % en ces langues (bien 
qu’elles n’émettent que trois heures et demie et une demie heure par semaine respectivement). En 
tout état de cause, lorsqu’une langue minoritaire se voit accorder une tribune à la télévision, l’un 
des médias les plus prestigieux, la visibilité de cette langue croît plus rapidement, ainsi que sa 
vitalité. Par exemple, c’est la télévision de la communauté basque qui a le plus contribué à la 
revitalisation de l’euskara (Arana et al. 2007 et Garitaonandia & Casado, 2007). L’idéal serait que 
chaque langue, à terme, puisse se doter au minimum d’une radio communautaire et, si possible, 
d’une télévision communautaire aussi. Cependant, il serait difficile, voire impossible que chacune 
des 53 langues autochtones du Canada ait sa télévision communautaire, mais il est tout à fait 
possible que plusieurs communautés s’associent pour créer et faire fonctionner une seule chaîne 
de télévision communautaire émettant dans les langues de ces communautés. C’est ce qui se fait 
avec la plupart des chaînes de télévision communautaires, mais davantage avec la TVNC (1991-
1999) et surtout l’APTN depuis 1999. Cette dernière diffuse dans une vingtaine de langues 
autochtones et ne compte pas s’arrêter en si bon chemin. Dans ce cas, il faudrait que le temps de 
diffusion des programmes en langues autochtones soit au moins doublé (pour dépasser les 50 % 
du volume horaire totale de la programmation).  

Pour ce qui est des programmes, la télévision communautaire devrait concevoir des 
émissions plus variées pouvant intéresser des téléspectateurs de tous âges et de toutes catégories 
socioprofessionnelles. Le Groupe de travail (2005 : 72) suggérait déjà aux chaînes de télévision 
privées et communautaires diffusant en langues autochtones de concevoir plus d’émissions pour 
les jeunes. On peut notamment penser aux dessins animés, aux émissions d’aventure, aux 
émissions de sport (voire même des reportages de matchs en direct), aux documentaires sur la vie 
des stars, tous en langues autochtones. Des émissions traitant des problèmes sociaux comme le 
chômage, la drogue, la violence, etc., ainsi que la transcription des films à succès en ces langues 
peuvent attirer bien de téléspectateurs. Ces émissions viendront s’ajouter à celles qui existent déjà. 
Il faudrait pour cela que les communicateurs de la télévision communautaire puissent concevoir 
des émissions originales et fascinantes pour la communauté. Au Pays basque espagnol, certaines 
séries de la Télévision basque sont les plus populaires du pays. On peut notamment citer Goenkale 
(Grande rue), conçue et réalisée par des Basques dont certains sont des communicateurs formés à 
l’université du Pays basque, avec la participation de plus de 3.000 personnes. Le livre contenant 
les scripts de cette série a été pendant plusieurs semaines un best-seller en Espagne en 1995 
(Garitaonandia & Casado 2007). Dans l’ouest canadien, l’impact de la production des films 
autochtones sur la revitalisation des langues est bien visible. Ainsi, écrit Dowell, « the on-screen 
impact of Aboriginal media is immeasurable as filmmakers reclaim the screen to tell Aboriginal 
stories within Canada’s mediascape while promoting Aboriginal language revitalization by 
making media in Aboriginal languages » (2013 : 73).     

Une autre façon de varier les programmes à l’écran serait de se procurer des films, soit 
tournés en langues autochtones, soit postsynchronisés en ces langues. Ce type de films se produit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

129 
 

au Canada depuis les années 1970 (voir Valaskakis & Yusufali 2015 et Roth 2005). Il y a donc 
quelques entreprises de production de films en langues autochtones au pays (surtout en  
inuktitut) et présentant diverses facettes de la vie des autochtones, surtout des Inuits. Ce sont : 
Société de communications autochtones Nunatsiakmiut (devenue dans les années 1980 Inuit 
Broadcasting Corporation) et surtout l’Igloolik Isuma Productions et l’Arnait Video Productions 
dont les films sont de plus en plus présents aux festivals. Atanarjuat l’Homme Rapide, Le Journal 
de Knud Rasmussen, et Before Tomorrow, films produits aussi en inuktitut, ont même gagné des 
prix en 2008 au Festival du film de Toronto, à l’Imagine Native Film, au Media Arts Festival, au 
Native American Film Festival de San Francisco, au Winnipeg Aboriginal Film Festival, etc.  

Cette percée des entreprises autochtones dans la cinématographie devrait amener les 
promoteurs des chaînes de télévision communautaire à collaborer avec elles de manière à faire des 
commandes de films ou de séries ciblés (par rapport aux goûts et aux exigences des 
téléspectateurs). Au Pays basque par exemple, le Basque Department of Culture, en collaboration 
avec la Télévision basque, « provides a subsidy program for dubbing videos/DVDs in the Basque 
language. Therefore, the Basques can find cartoons and Hollywood’s biggest box office winners 
dubbed in the Basque language in their local video/DVD shops » et sont parfois diffusés à la 
Télévision basque (Garitaonandia & Casado 2007 : 148). On pourrait même extrapoler en disant 
que les films, s’ils sont produits de façon compétitive, peuvent à terme être portés, non plus 
seulement au petit écran, mais aussi au grand écran. Au Canada, il est possible que la version crie, 
inuktitut, ojibwa, etc. des films populaires puisse se réaliser et se porter à l’écran un jour, lorsque 
les attitudes linguistiques auront globalement évolué, lorsque les organisations communautaires 
seront plus influentes et lorsqu’il existera un cinéma typiquement autochtone au pays.     

Cependant, la revitalisation des langues communautaires par la télévision nécessite de gros 
moyens financiers. Plus que la radio communautaire, la télévision communautaire a besoin du 
soutien de l’État, des ONG et autres organisations internationales, en plus de la contribution de ses 
membres, des dons des personnalités de la communauté, des revenus générés par la publicité, etc. 
Le manque de financement de la télévision autochtone réduit forcément les ambitions des 
promoteurs de ce type de télévision. Par exemple, le Taqramiut Nipingat du Nunavik n’émet 
qu’une demi-heure par semaine, faute de financement.  

 
7.2.4 Presse écrite communautaire 

 
Si les langues autochtones s’enseignent dans des écoles, si ces langues sont graphisées, 
standardisées et leurs formes homogénéisées, alors la création des organes de presse écrite aurait 
un sens. La presse écrite communautaire pourrait s’investir dans des sujets liés à la communauté 
comme les techniques agricoles, de chasse, de broderie, l’éducation communautaire5, la santé, les 
questions environnementales, etc. Elle s’intéressera aussi à l’actualité nationale et internationale, 
ainsi qu’aux questions politiques, culturelles, sociales et économiques qui pourront contribuer à 
l’éducation et à l’éveil des consciences autochtones. Cette presse pourrait aussi et surtout 
parachever l’œuvre d’alphabétisation commencée à l’école communautaire et poursuivie dans les 
médias audiovisuels communautaires et ainsi rendre les langues minoritaires plus dynamiques. Au 
Pays basque, la presse écrite, comme d’autres médias, a contribué de façon décisive à l’émergence 

                                                            
     5 Il est évident que les médias à eux seuls ne peuvent pas réussir à assurer la reproduction ou la transmission 
intergénérationnelle des langues minoritaires sans l’accompagnement de l’éducation formelle. C’est pour cela qu’un 
article a été entièrement consacré à la revitalisation des langues autochtones dans le système éducatif formel (Takam, 
2016).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

130 
 

spectaculaire de l’euskara ces dernières décennies (Arana et al. 2007). Mais cela nécessite un 
soutien financier régulier de la communauté concernée.  

Le fait que les langues minoritaires soient de plus en plus modernisées ouvre la voie à une 
plus grande influence des nouvelles technologies sur la revitalisation de ces langues.   

 
 

7.2.5 Autres médias communautaires et nouvelles technologies 
 

 La revitalisation des langues autochtones par les nouvelles technologies, même si elles ne sont 
pas à proprement parler communautaires, est à encourager dans un monde dominé de plus en plus 
par les systèmes multimédias. Les langues minoritaires de par le monde s’en inspirent pour assurer 
leur dynamique et accroître leur visibilité. Le catalan, par exemple, a une impressionnante présence 
sur le net, au point d’être la 12e langue dont on se sert le plus à l’internet. Ce n’est donc pas par 
hasard que cette langue est l’une des langues minoritaires les plus dynamiques (Piulats 2007). 
Ainsi, chaque langue minoritaire (ayant une bonne communauté de lettrés) peut se créer un site 
officiel multimédia. Les stations de radio et de télévision communautaires, peuvent aussi se 
confectionner chacune son site afin que la plupart des membres de la communauté, y compris ceux 
qui ne vivent pas sur le territoire linguistique de la communauté, puissent avoir accès aux 
programmes et si possible suivre certaines émissions par le net. Cela se fait déjà, car plusieurs 
stations radio, comme l’Aboriginal Voices Radio (http://www.aboriginalvoices.com/), sont 
présentes sur le net. Certaines émissions de l’APTN, de la Native Communications Society des 
TNO et d’isuma.tv peuvent se regarder sur leurs sites officiels respectifs, http://www.aptn.ca/, 
http://www.ncsnwt.com/ et http://www.isuma.tv/. Les 14 stations radio de la SOCAM se suivent 
en ligne (http://www.socam.net/) tout comme les émissions de la Native Communications Society 
(http://www.ncsnwt.com/). Ce serait intéressant si cette pratique se généralisait au point où 
chacune des 53 langues autochtones puisse se doter d’un site officiel sur lequel les informations, 
les projets de la communauté, etc. sont portés.  

Dans le monde d’aujourd’hui, l’un des défis des langues minoritaires serait de se frayer un 
chemin sur la toile. De toutes les façons, « The establishment of an Internet presence is a far less 
complicated process […]. A presence can be established by a motivated individual at a relatively 
low cost, with a minimum of technical knowledge and with access to only basic computer 
equipment » (Cunliffe 2007 : 136). Puisqu’on n’a pas besoin de licence pour la création des sites 
internet, l’on devrait en profiter pour multiplier les sites linguistiques sur la toile. L’autre avantage 
de l’internet est qu’il « brings languages and speakers into contact in a very direct way, unlike 
traditional media » (Cunliffe 2007 : 138), dans la mesure où les gens parlant une même langue 
peuvent communiquer instantanément dans cette langue. Les bavardoirs et les babillards 
électroniques, lorsqu’ils existent sur le net, peuvent grandement aider les apprenants de la langue 
en leur fournissant des opportunités d’apprentissage (de la langue), surtout l’apprentissage 
interactif. En réalité, l’un des six facteurs de Crystal pour la survie des langues minoritaires est 
que « An endangered language will progress if its speakers can make use of electronic technology 
» (2000 : 141) car, entre autres, « People can maintain a linguistic identity with their relatives, 
friends, and colleagues, wherever they may be in the world » (2000 : 142).  
 Les dix dernières années ont justement connu une digitalisation impressionnante des 
langues minoritaires. Ainsi, téléphones intelligents et autres tablettes électroniques sont mis à 
contribution pour revitaliser ces langues. D’après Hugo (2015), les principaux objectifs de 
l’utilisation de la technologie incluent : (1) l’estime de soi chez les apprenants, ce qui accroît sa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

131 
 

participation dans le processus d’apprentissage ; (2) le soutien pédagogique qui se matérialise par 
l’allègement du fardeau administratif de l’enseignant, le gain du temps et l’accès aux supports 
pédagogiques en dehors de la classe ; (3) l’élaboration des contenus pédagogiques à travers la 
collaboration, la création des matériaux et de la documentation de base ; (4) l’enrichissement de 
l’apprentissage de la langue par la pratique, la rétroaction structurée et le renforcement) ; (5) 
l’accès accru avec l’apprentissage à distance et les applications téléchargeables. Tous ces objectifs 
peuvent concourir à une meilleure revitalisation des langues minoritaires. C’est par exemple le cas 
du gallois dont les locuteurs jeunes se servent des réseaux sociaux comme Facebook, Bebo et 
MySpace (Cunliffe, Morris & Prys 2013) ainsi que de YouTube (Cunliffe & Dyfrig 2013) pour 
mieux promouvoir le gallois. 
 Somme toute, une meilleure dynamique ethnolinguistique permettrait de mieux 
redynamiser les langues autochtones, que ce soit dans les médias traditionnels (radio et télévision 
officielles et surtout communautaires, presse écrite) ou dans les nouveaux médias (internet et 
réseaux sociaux, téléphone mobile, tablettes, YouTube, etc.). Les médias, en général, contribuent 
à la revitalisation des langues minoritaires en leur donnant un statut, en améliorant leur corpus et 
surtout en encourageant leur utilisation, leur acquisition ou leur apprentissage. C’est sans doute ce 
qui a amené Cormak à écrire : « Immediate language use may change due to media use, or longer-
term language use. Attitudes to the language may change […]. » (2013 : 262). 
     
 
8. CONCLUSION 

 
Comme cela a été démontré, les médias sont un outil essentiel de promotion et de revitalisation 
des langues minoritaires, que ce soit sur le plan de leur corpus ou de leur statut. Cela est davantage 
vrai pour ce qui est de la presse écrite qui, plus que les autres types de presse, accélère la 
standardisation et la modernisation des langues minoritaires sur le plan grammatical, lexical et 
terminologique. En général, les médias émettant en langues minoritaires poursuivent sept 
objectifs : (1) sauver la langue ; (2) accroître l’estime de soi ; (3) combattre les stéréotypes 
négatifs ; (4) travailler pour une plus grande cohésion et pour une certaine influence politique ; (5) 
fournir un symbole visible et audible de la société autochtone ; (6) fournir un cadre à la production 
créative ; (7) créer des emplois (Browne 1996, cité par Cormack 2007). Cependant, les médias ne 
sont pas suffisamment exploités dans le sens de la survie linguistique. Et pour cause, il y a peu ou 
prou de communicateurs (bien) formés pour bien promouvoir ces langues. À cause de ce manque 
de formation, peu de langues sont promues par les médias et très peu de temps d’antenne est 
consacré à celles qui y sont diffusées. À ce problème s’ajoutent ceux liés à la gouvernementalité 
et surtout au manque de financement.  

Pour une meilleure revitalisation linguistique, j’ai montré comment les langues 
autochtones se promouvraient beaucoup mieux à la radio et à la télévision officielles et surtout 
communautaires, à la presse écrite et à l’internet à travers les nouvelles technologies. Et tout passe 
par une bonne dynamique ethnolinguistique, laquelle se repose essentiellement sur l’approche 
ascendante de l’aménagement linguistique et donc sur les efforts individuels et collectifs des 
membres de la communauté pour mieux diffuser la langue. Cette approche, basée sur 
l’aménagement d’acquisition « is necessarily focussed on people, their experiences, their ideas, 
their concerns and their desires » (2004 : 86). L’État, selon cette approche, ne jouera plus que le 
rôle de législateur et de facilitateur, l’essentiel du travail sur le terrain devant être accompli par les 
populations elles-mêmes, en fonction de leurs besoins, de leurs objectifs et de leurs moyens. Les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

132 
 

efforts individuels et collectifs des populations à la base en constituent donc un point central, 
puisque l’exposition des communautés linguistiques minoritaires aux divers médias ne garantit pas 
forcément la vitalité linguistique, ne serait-ce qu’en ce qui concerne l’acquisition. 

 
 
 

ANNEXES 
 

ANNEXE A 

Langues autochtones diffusées dans les stations du SRC Nord 

Station 
Radio 
Canada du 
Nord 

Langues autochtones 
diffusées 

Nombre 
d’heures, 
langues 
autochtones

Nombre 
d’heures, 
langues 
officielles

Volume 
horaire 
total par 
semaine 

Pourcentage 
langues 
autochtones 
% 

Radio 
Frobisher 
Inuvik  

Chipewyan, esclave, 
loucheux, inuinnaqtun, 
inuktitut, inuvialuktun  

 
51,25 

 
109,75 

 
161 

 
31,83 

Radio 
Whitehorse 

Gwich'in, hän, kaska, 
tutchone, tagish, tanana, 
tlingit 

 
0,50 

 
132,5 

 
133 

 
0,75 

Radio 
Inuvik 

Algonquin, atikamek,  
cri, esclave, gwich’in, 
inuktitut, montagnais, 
naskapi  

 
26,50 

 
106,50 

 
133 

 
19,92 

Radio 
Yellowknife  

Chipewyan, cri,  déné, 
dogrib, esclave, 
gwich’in, inuinnaqtun, 
inuktitut, inuvialuktun 

 
18,50 

 
114,50 

 
133 

 
13,90 

Radio 
Frobisher 
Bay 

Inuktitut, inuinnaqtun 
(dialecte de l’inuktitut) 
 

 
42,50  

 
119 

 
161 

 
26,08 

Ondes 
courtes de 
Montréal 

Cri, inuktitut  
10,25 

 
122,75 

 
133 

 
7,89 

 
Total : 10      

 
23 

 
150 

 
571 

 
721 

 
20,80 

 
 

ANNEXE B 

Contenu, durée et horaire des émissions de CBC Nord, TNO 
 

Jours Durée (en 
minutes) 

Horaire Langues Contenu/Objectifs ou Orientation 
 

 
 

30  8h00 – 8h30  Langues 
autochtones 

Informations régionales, interviews, 
chroniques, météo, sport 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

133 
 

 
 
 
 
Lundi 

60 13h00– 14h00 Gwich’in Informations nationales et 
internationales, interviews et musique 

60 13h00 – 14h00 Dogrib Informations et divertissements 
60 14h00 – 15h00 Esclave du nord  

Esclave du sud 
Idem 
 

60 15h00 – 16h00 Inuvialuktun 
(dialecte de 
l’inuktitut) 

Idem 
 

60 15h00 – 16h00 Chipewyan Idem 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

 
 
 
Mardi 

30 8h00 – 8h30 Langues 
autochtones  

Informations régionales, interviews, 
chroniques, météo, sport 

60 13h00 – 14h00 Gwich’in Informations nationales et 
internationales, interviews et musique 

60 13h00-14h00 Dogrib Informations et divertissements 
60 14h00 – 15h00 Esclave du nord 

Esclave du sud 
Idem 
 

60 15h00 – 16h00 Inuvialuktun  Idem 
60 15h00 – 16h00 Chipewyan Idem 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

 
 
 
 
 
 
Mercredi 

30 8h00 – 8h30 Langues 
autochtones  

Informations régionales, interviews, 
chroniques, météo, sport 

60 13h00 – 14h00  Gwich’in Informations nationales et 
internationales, interviews et musique 

60 13h00 – 14h00 Dogrib Informations et divertissements 
60 14h00 – 15h00 Esclave du nord 

Esclave du sud 
Idem 
 

60 15h00 – 16h00 Inuvialuktun  Idem 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

 
 
 
 
 
 
 
Jeudi 
 

30 8h00 – 8h30 Langues 
autochtones  

Informations régionales, interviews, 
chroniques, météo, sport 

60 13h00 – 14h00 Gwich’in Informations nationales et 
internationales, interviews et musique 

60 13h00 – 14h00 Dogrib Informations et divertissements 
60 14h00 – 15h00 Esclave du nord 

Esclave du sud 
Idem 
 

60 15h00 – 16h00 Inuvialuktun  Idem 
60 15h00 – 16h00 Chipewyan Condensé des informations de la semaine 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Idem 
 

 
 
 
Vendredi 
 

30 8h00 – 8h30 Langues 
autochtones  

Informations régionales, interviews, 
chroniques, météo, sport 

60 13h00 – 14h00 Gwich’in Informations nationales et 
internationales, interviews et musique 

60 13h00 – 14h00 Dogrib Informations et divertissements 
60 14h00 – 15h00 Esclave du nord 

Esclave du sud 
Idem 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

134 
 

60 15h00 – 16h00 Inuvialuktun  Idem 
60 15h00 – 16h00 Chipewyan Idem 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

Total 1890 (31h)  06 langues  
 

  

ANNEXE C : 

Contenu, durée et horaire des émissions de CBC Nord, Nunavut 

Jours Durée (en 
minutes) 

Horaire Langues Contenu/Objectifs ou Orientation 
 

 
 
 
 
 
 
Lundi 

240 6h00 – 10h00 Anglais + 
inuktitut  

Informations et affaires courantes  de la 
région, du Nord ou du pays  

90 12h00– 13h30 Anglais + 
Inuktitut 

Les problèmes et les événements d’Iqaluit 
 

90 13h30 – 15h00 Inuktitut Culture inuite et affaires courantes 
60 15h00 – 16h00 Inuktitut Informations importantes, affaires courantes et 

affaires culturelles du Nunavik 
90 16h00 – 17h30 Inuktitut Les histoires de la région de Kivalliq (Rankin 

Inlet) 
30 22h00 – 22h30 Inuktitut Les meilleures histoires inuites  
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Mardi 

240 6h00 – 10h00 Anglais + 
inuktitut 

Informations et affaires courantes  de la 
région, du Nord ou du pays 

90 12h00 – 13h30 Anglais + 
inuktitut 

Les problèmes et les événements d’Iqaluit 
 

90 13h30-15h00 Inuktitut Culture inuite et affaires courantes 
60 15h00 – 16h00 Inuktitut Informations importantes, affaires courantes et 

affaires culturelles du Nunavik 
90 16h00 – 17h30 Inuktitut Les histoires de la région de Kivalliq (Rankin 

Inlet) 
30 22h00 – 22h30 Inuktitut Les meilleures histoires inuites 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

 
 
 
 
 
 
 
Mercredi 

240 6h00 – 10h00 Anglais + 
inuktitut  

Informations et affaires courantes  de la 
région, du Nord ou du pays 

90 12h00 – 13h30  Anglais + 
inuktitut 

Les problèmes et les événements d’Iqaluit 
 

90 13h30 – 15h00 Inuktitut Culture inuite et affaires courantes 
60 15h00 – 16h00 Inuktitut Informations importantes, affaires courantes et 

affaires culturelles du Nunavik 
90 16h00 – 17h30 Inuktitut Les histoires de la région de Kivalliq (Rankin 

Inlet) 
30 22h00 – 22h30 Inuktitut Les meilleures histoires inuites 

 
 

240 6h00 – 10h00 Anglais + 
inuktitut 

Informations et affaires courantes  de la 
région, du Nord ou du pays 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

135 
 

 
 
 
 
 
Jeudi 
 

90 12h00 – 13h30 Anglais + 
inuktitut 

Les problèmes et les événements d’Iqaluit 
 

90 13h30 – 15h00 Inuktitut Culture inuite et affaires courantes 
60 14h00 – 15h00 Inuktitut Informations importantes, affaires courantes et 

affaires culturelles du Nunavik 
90 16h00 – 17h30 Inuktitut Les histoires de la région de Kivalliq (Rankin 

Inlet) 
30 22h00 – 22h30 Inuktitut Les meilleures histoires inuites 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Idem 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Vendredi 
 

240 6h00 – 10h00 Anglais + 
inuktitut 

Informations et affaires courantes  de la 
région, du Nord ou du pays 

90 12h00 – 13h30 Anglais + 
inuktitut 

Les problèmes et les événements d’Iqaluit 
 

90 13h30 – 15h00 Inuktitut Culture inuite et affaires courantes 
60 14h00 – 15h00 Inuktitut Informations importantes, affaires courantes et 

affaires culturelles du Nunavik 
90 16h00 – 17h30 Inuktitut Les histoires de la région de Kivalliq (Rankin 

Inlet) 
30 22h00 – 22h30 Inuktitut Les meilleures histoires inuites 
60 17h00 – 18h00 Langues 

autochtones 
Condensé des informations de la semaine 
 

Total 2340 (39h)  01 langue 
(+ dialectes)

 

 

 

ANNEXE D : 

Tableau synoptique des radios communautaires autochtones du Canada 

Nombre  Noms des radios Langues autochtones 
utilisées 

Siège 

01 Aboriginal Voices Radio Inc.   Cri, ojibwa Toronto, ON 
02 Melvin Augustine Micmac Big Cove, NB 
03 Gerard Bear (CFNT-FM Tobique Indian 

Reserve) 
Malécite Perth, NB 

04 Bute Inlet Development Corporation Comox Campbell River, BC 
05 Charles McPherson (OBCI)   Ojibwa Fort Frances, ON 
06 CHFN Communications Society Ojibwa Wiarton, ON 
07 Chimnissing Communications 

Beausoleil First Nation 
Ojibwa Christian Island, ON 

08 CKRK K-103 FM Mohawk Radio Kahnawake 
Association  

Mohawk Kahnawake QC 

09 Comité de la Radio communautaire huronne 
Wyandot inc.  

Wendat Wendake QC 

10 Communauté autochtone Muskwa de Mistassini 
(Communauté de l’ours) 

Cri Dolbeau-Mistassini, 
QC 

11 Corporation de Radio Kushapetsheken 
Apetuamiss Uashat  

Montagnais Malio-Ténan, QC 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

136 
 

12 Corporation Médiatique Teuehikan  Montagnais Mashteuiatsh, QC 
13 FDB Broadcasting Inc. Cri Meadow Lake, SK 
14 Frog Lake Cowboys Club Cri Frog Lake, AB 
15 Georgina Island First Nations Communications Ojibwa Georgina Island, ON 
16 Gespegewag Communications Society Micmac Restigouche QC 
17 Greg Johnson 

Eskasoni Indian Reserve 
Micmac Eskasoni, NS 

18 Kispiox First Nations Community Radio Gitksan Hazelton, BC 
19 Liard First Nation FM Society Kaska Watson Lake, Yukon 
20 Maliseet Nation Radio Inc. Malécite Fredericton NB 
21 Matthew Commandant  

Wahta Mohawk Territory 
Mohawk Bala ON 

22 Membertou Radio Association Inc. Micmac Sydney, NS 
23 Micmac Historical Cultural Art Society Micmac Listuguj QC 
24 Native Communication Inc.  Cri, ojibwa Winnipeg, MB 
25 Native Communications Society of the N.W.T. 

 
Chipewyan, dogrib, 
gwich'in, esclave du 
nord, esclave du sud 

Yellowknife NT 

26 Natotawin Broadcasting Inc. (Missinipi 
Broadcasting Corporation)  

Cri, déné, michif 
 

La Ronge, SK 

27 Northern Native Broadcasting (Terrace, B.C.)  
 

Cri, haisla, heiltsuk, 
kwakiutl, nootka, 
ojibwa, salish 

Terrace, BC 

28 Northern Native Broadcasting, Yukon  
 

Gwich'in, hän, kaska, 
tagish, tanana, tinglit, 
tutchone du nord, 
tutchone du sud 

Whitehorse, YT 

29 Points Eagle Radio Inc  Forest, ON 
30 Qamanittuap Naaluataa Inuktitut Baker Lake, NU 
31 Radiodiffuseur de la Bande Kitigan Zibi 

Anishinabeg First Nation 
Algonquin Maniwaki, QC 

32 Radio communautaire MF Lac Simon inc. Anishnabe  Lac-Simon, QC 
33 Radio Essipit Haute-Côte-Nord inc. Montagnais Les Escoumins, QC 
34 Radio Ntetemuk inc. Montagnais Betsiamites, QC 

35 Samson Management Ltd. Cri Hobbema, AB 
36 Siksika Communications Society Pied-noir (blackfoot) Siksika, AB 
37 Société de Communication Ikito Pikogan ltée   Pikogan, QC 
38 Southern Onkwehon:we Nishinabec Indigenous 

Community 
Mohawk, ojibwa Ohsweken ON 

39 Uncle Gabe's Friendship Centre  Esclave du sud Fort Smith, NT 
40 Wawatay Native Communications Society Ojibwa, cri, oji-cri  Sioux Lookout, ON 
41 White Bear Children's Charity Inc.  Cri, assiniboine Kenosee Lake, SK 

 

 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

137 
 

RÉFÉRENCES 
 
Aboriginal Peoples Television Network. 2016. Le site officiel en ligne. http://aptn.ca/au-sujet-d-
APTN/a-notre-sujet.php (Consulté le 6 juin 2016.) 
Arana, Edorta, Patxi Azpillaga & Beatriz Narbaiza. 2007. Linguistic normalization and local 
          television in the Basque country. In Mike Cormack & Noamh Hourigan (éds.), Minority     
          language media: Concepts, critiques and case studies, 151-167. Clevedon: Multilingual 
          Matters.  
Avison, Shannon & Michael Meadows. 2000. Speaking and hearing: aboriginal newspapers and  
          the public sphere in Canada and Australia. Canadian Journal of Communication, 25 (3). 
          http://www.cjc-online.ca/index.php/journal/article/view/1163/1082 (Consulté le 25 mars  
          2016.)           
Baltruschat, Doris. 2004. Television and Canada’s aboriginal communities – seeking opportunities  
         through traditional storytelling and digital technologies. Canadian Journal of  
         Communication, 29 (1), 47-59. 
Berqué, Pascal. 1992. The Hard Lesson of Autonomy: Kayes rural radio.  
          http://comunica.org/passion/pdf/chapter12.pdf (Consulté le 13 juin 2016.) 
Bibliothèque et Archives Canada. 2015. Journaux autochtones.  
       http://www.bac-lac.gc.ca/fra/decouvrez/journaux/collection-journaux/Pages/sources-
nouvelles-en-ligne.aspx?wbdisable=true#d1 (Consulté le 04 octobre 2017.) 
Bourgoing, Robert. 2003. Les promesses d’une radio de brousse. 
          http://www.bourgoing.com/presse/radiokayes.htm  (Consulté le 13 juin 2016.) 
Brand, Peter, John Elliott & Ken Foster. 2002. Language revitalization using multimedia. In            
          Barbara Burnaby & Jon Reyhner (éds.), Indigenous languages across community, 245-245. 
          Flagstaff, Arizona: Northern Arizona University.  
Buszard-Welcher, Laura. 2001. Can the web help save my language? In Leanne Hinton & Kenneth 
          Hale (éds.), The Green book of language revitalization in practice, 331-345. San Diego: 
          Academic Press. 
Canadian Broadcasting Corporation. 1978. The CBC – A Perspective (Volumes 1 – 3). Ottawa: 
          The Corporation. 
CBC North. 2015. Radio and Television Programs. http://www.cbc.ca/north/programs/ (Consulté  
          le 2 juin 2016.)          
Comité Permanent du Patrimoine Canadien. 2008. CBC/Radio-Canada : définir la spécificité dans 
          un paysage médiatique en évolution. Ottawa : Comité Permanent du Patrimoine Canadien.          
Cooper, Robert. 1989. Language planning and social change. Cambridge: CUP.  
Cormack, Mike. 2013. Concluding remarks: Towards an understanding of media impact on  
          minority language use. In Elin H. G. Jones & Enrique Uribe-Jongbloed (éds.), Social media  
          and minority languages, 255-265. Bristol: Multilingual Matters. 
Cormack, Mike & Niamh Hourigan (éds.), 2007. Minority language media: Concepts, critiques  
          and case studies. Clevedon: Multilingual Matters.  
Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes (CRTC). 2015. Site official.   
         http://www.crtc.gc.ca/fra/accueil-home.htm (Consulté le 2 juin 2016.) 
Crystal, David. 2000. Language death. Cambridge : Cambridge University Press.  
Cunliffe, Daniel. 2007. Minority languages and the Internet: New threats, new opportunities. 
          In Mike Cormack & Niamh Hourigan (éds.), Minority language media: Concepts, 
          critiques and case studies,133-150. Clevedon: Multilingual Matters. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



TAKAM  Revitalisation des langues minoritaires par les médias  

138 
 

Cunliffe, Daniel, Delyth Morris & Cynog Prys. 2013. Investigating the differential use of Welsh 
          in young speakers’ social networks: A comparison of communication in face-to-face 
          settings, in electronic texts and on social networking sites. In Elin H. G. Jones & Enrique 
          Uribe-Jongbloed (éds.), Social media and minority languages, 75-86. Bristol: Multilingual  
          Matters. 
Cunliffe, Daniel & Rhodri ap Dyfrig. 2013. The Welsh language on YouTube: Initial observations. 
          In Elin H. G. Jones & Enrique Uribe-Jongbloed (éds.), Social media and minority languages, 
          130-145. Bristol: Multilingual Matters.  
David, Jennifer. 2004. Aboriginal language broadcasting in Canada: An overview and  
          recommendations to the Task Force on Aboriginal Languages and Cultures. Ottawa: 
          Debwe Communications Inc. 
Dowell, Kristin L. 2013. Sovereign screens: Aboriginal media on the Canadian West Coast.  
          Lincoln & London: University of Nebraska Press. 
Fuller, Linda K. (éd.), 2007. Community media: International perspectives. New York: Palgrave  
          Macmillan. 
Garitaonandia, Carmelo & Miguel A. Casado. 2007. Television to save a language and a culture: 
          The Basque case. In Linda K. Fuller (éd.), Community media: International perspectives, 
          139-150. New York: Palgrave Macmillan. 
Gouvernement du Canada. 1991. Loi sur la radiodiffusion. http://laws-lois.justice.gc.ca/PDF/B-
9.01.pdf  (Consulté le 22 juin 2016.) 
Grin, François. (2006). Economic considerations in language policy. In Thomas Ricento (éd.). An  
          introduction to language policy: Theory and method, 77-94. Malden: Blackwell Publishing. 
Groupe de travail sur les langues et les cultures autochtones. 2005. Le début d’un temps nouveau : 
          Premier rapport en vue d’une stratégie de revitalisation des langues et des cultures des 
          Premières nations, des Inuits et des Métis. Ottawa : Direction des langues autochtones du 
          Ministère du patrimoine canadien. 
Habilo Médias. 2016. Développement des radios et télévisions autochtones.  
          http://habilomedias.ca/litt%C3%A9ratie-num%C3%A9rique-et-%C3%A9ducation-aux-
m%C3%A9dias/enjeux-des-m%C3%A9dias/diversit%C3%A9-et-
m%C3%A9dias/autochtones/d%C3%A9veloppement-des-radios-et-
t%C3%A9l%C3%A9visions-autochtones  (Consulté le 22 juin 2016.) 
Hoskins, Colin & Stuart McFadyen (éds.), (1985). Canadian broadcasting : The challenge of  
          change. Edmonton: University of Alberta. 
Hugo, Russell. 2015. Endangered languages, technologies and learning : Immediate applications  
          and long-term considerations. In Mari C. Jones (éd.), Endangered languages and new  
          technologies, 95-110. Cambridge: CUP. 
Isuma.tv. 2016. Le site officiel. http://www.isuma.tv/  (Consulté le 2 juin 2016.) 
Jones, Mari C. (ed.). 2015. Endangered languages and new technologies. Cambridge: CUP. 
Kashem, Abul M. 2007. Use of television as a community media by farmers in Bangladesh. In  
          Linda K. Fuller (éd.), Community media : International perspectives, 69-75. New York: 
          Palgrave Macmillan. 
Levo-Henriksson, Ritva. 2007. Media as constructor of ethnic minority identity: A native 
          American case study. In L. K. Fuller (éd.), Community Media, 55-65. New York: Palgrave 
          Macmillan. 
Martí, Fèlix, Paul Ortega, Itziar Idiazabal, Andoni Barreña, Patxi Juaristi, Carme Junyent, Belen  
          Uranga & Estibaliz Amorrortu. 2005. Words and worlds: World languages review.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association



LINGUISTICA ATLANTICA  NO. 36(2), 2017  

139 
 

          Clevedon : Multilingual Matters. 
Mtinde, Lumko, Marie-Hélène Bonin, Nkopane Maphiri & Kodjo Nyamaku. 1998. What is  
          community radio? A resource guide. Braamfontein: AMARC Africa & Panos Southern 
          Africa. 
Native Communications Society of the N.W.T. 2016. Site officiel.  
          http://www.isuma.tv/DID/network/NCSNWT  (Consulté le 2 juin 2016.) 
People’s Communication Charter. 2006. The text of the current version of People’s  
          Communication Charter. http://www.pccharter.net/charteren.html (Consulté le 23 novembre  
          2015.)  
Raudsepp, Enn. 2014. Médias des autochtones. L’Encyclopédie canadienne.  
          http://www.encyclopediecanadienne.ca/fr/article/medias-des-autochtones/ (Consulté le 2  
          juin 2016.) 
Roth, Lorna. 2005. Something new in the air: The story of First People’s television 
          broadcasting in Canada. Montreal & Kingston: McGill-Queen’s University Press.          
Salter, Liora & Jessica Potter. 2013. Radiotélévision communautaire. L’Encyclopédie candienne.  
          http://www.encyclopediecanadienne.ca/fr/article/radiotelevision-communautaire/  
          (Consulté le 2 juin 2016.) 
Société de Communication Atikamekw-Montagnais (SOCAM). 2016. Site officiel.  
          http://www.socam.net/  (22 juin 2016.) 
Statistique Canada. 2017. Profil du recensement, Recensement de 2016 : Whitehorse [Centre de  
          population], Yukon et Yukon [Territoire]. http://www12.statcan.gc.ca/census-
recensement/2016/dp-
pd/prof/details/page.cfm?Lang=F&Geo1=POPC&Code1=1023&Geo2=PR&Code2=60&Data=C
ount&SearchText=Whitehorse&SearchType=Begins&SearchPR=01&B1=All (Consulté le 04  
          octobre 2017.) 
Takam, Alain Flaubert (2016). Revitalisation of indigenous languages in the Canadian school    
          system: An analysis of some strategies and approaches. Proceedings of the 11th High Desert  
          Linguistics Society (HDLS 11) Conference, Vol. 11, 346-372. Albuquerque, New Mexico,  
          USA. http://linggraduate.unm.edu/proceedings/HDLS11%20proceedings/Takam2016.pdf          
Tollefson, James. 1991.  Planning language, planning inequality. London/New York: Longman. 
Tulloch, Shelley. 2004. Inuktitut and Inuit youth: Language attitudes as basis for language 
          Planning. Thèse de doctorat, Université Laval. 
Valaskakis, Gail & Sasha Yusufali. 2015. Communications dans le Nord. L’Encyclopédie  
          canadienne. http://www.encyclopediecanadienne.ca/fr/article/communications-dans-le-
nord/ (Consulté le 2 juin 2016.)                        
Ward, Doug. 1978. Le service nord de Radio-Canada. Ottawa : Société Radio-Canada. 
Williams, Shirley I. 2002. Ojibway hockey CD ROM in the making. In Barbara Burnaby & Jon 
          Reyhner (éds.), Indigenous languages across community, 218-223. Flagstaff, Arizona : 
          Northern Arizona University.         
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 09:35:56 UTC)
BDD-A27713 © 2017 Atlantic Provinces Linguistic Association

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

