LES INTERPRETES VUS PAR LES HISTORIOGRAPHES ARABES
Du IXéme au XVeéme siécle
May HOBEIKA HADDAD"'

Abstract: History has long kept in silence the work of interpreters. Moreover, when it
comes to the Arab World, silence is accentuated by the scarcity of research carried out
in this field.

This article, based on the writings of some thirty authors of ancient sources, most of
whom being historiographers and chroniclers, tries to provide some answers to
questions concerning the status of interpreters in the Arabic-speaking world: What was
their role and how their work was perceived? What were the risks of their duties?
What place was reserved for the concepts of loyalty and fidelity in their practice? Were
they all hidden in the shadow of their masters, doomed to anonymity?

Keywords: History of interpretation, ancient Arabic sources, status of interpreters,
trust, loyalty.

1. Introduction

L’exploration de lhistoire de la traduction constitue, certes pour le
traducteur mais aussi pour le traductologue, un acte de ressourcement, une
découverte de soi que nous nous plaisons a comparer au retour dun fils
d’émigré sur les pas de ses ancétres (Haddad, 2016 : 113). Si ce voyage dans le
pass¢ du métier de traducteur offre a Thistorien un trésor de sources
inépuisables dont il pourrait tirer profit a plusieurs reprises selon 1’éclairage
sous lequel il choisit de examiner, il n’en est pas de méme pour le voyage dans
le passé de l'interprétation. L’histoire a longtemps passé sous silence le travail
de cet acteur de liaison entre commercants, entre alliés ou souvent entre
ennemis. On s’accorde généralement sur les raisons de ce silence attribuées a la
nature méme de l'acte de linterprétation qui prend appui sur une maticre
premicre évanescente et fugace qui est oral (Van Hoof, 1996 : 9 et Delisle,
1995 : 244). Force est de constater, cependant, que lorsqu’il s’agit du monde
arabe, le silence est accentué par la rareté des recherches effectuées dans ce
sens. Les historiens arabes qui s’intéressérent assez tot a lhistoire de la
traduction y virent surtout un mouvement de transmission du savoir
philosophique et scientifique témoignant de I'apport de la civilisation arabo-
musulmane a la civilisation occidentale. Cette approche aurait permis d’éviter,
en quelque sorte un sentiment d’infériorité aprés le choc de la Nahda® du

! Ecole de Traducteurs et d’Interprétes de Beyrouth, Université Saint-Joseph,
may.haddad@usj.edu.lb

2 I’époque de la Nahda ou renaissance arabe, située entre le milieu du XIXeme siecle
et le milieu du XXéme, advint aprés une longue période qualifiée de décadence et mit

69

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



XIXéme siecle. Jouant un role bien différent, celui dun agent de
communication, linterpréte ne put attirer lattention des historiens et des
penseurs de Iépoque. Il faut peut-étre chercher aussi lexplication de cette
absence d’intérét dans le statut réservé a ce métier qui, comme partout dans le
monde, n’était pas pratiqué a I'exclusion de tout autre (Kremer, 2016 :168).
C’est la question du statut qui mériterait, en effet, une réflexion rétrospective :
qui étaient les ancétres des interprétes d’aujourd’hui du monde arabophone ?
Quel était vraiment leur role et comment était congu leur travail ? Etaient-ils
tous des silhouettes cachées dans l'ombre de leurs maitres, voués a
I'anonymat ? Quelle place était réservée aux concepts de loyauté et de fidélité
dans la pratique de leur tache ? Les réponses a ces questions requicrent une
recherche approfondie dans les sources qui relatent les faits historiques et
mentionnent de pres ou de loin une activité d’interprétation.

Nous essayerons dans cet article d’apporter quelques réponses basées
sur les écrits d’une trentaine d’auteurs de sources anciennes, la plupart étant des
historiographes et des chroniqueurs. IIs vécurent entre les IXéme et XVéme
siecles mais leurs récits remontent a des périodes antérieures. Ce corpus
minutieusement choisi, couvre, en effet, la période du début de la propagation
de I'Islam jusqu’aux croisades, la fondation des entités politiques des latins
catholiques au Moyen-Orient et la chute de Constantinople. C’est une période
marquée par une intensification des relations entre arabes, perses, byzantins et
occidentaux qui suppose une activité dynamique d’interpretes peu explorée en
histoire de la traduction et de l'interprétation a l'inverse de la période suivante,
celle de PEmpire ottoman.

L’exploration de ce corpus s’avere donc intéressante pour tenter de
brosser le portrait des interpretes et de leurs roles tels qu’ils apparaissent dans
les ouvrages consultés. Sans prétendre une exhaustivité utopique ni une
généralisation absurde, nous proposerons dans une premicre partie une étude
du terme #ujuman’ en examinant son emploi dans les textes arabes. La
deuxi¢me partie sera consacrée a une classification des récits extraits du corpus
de textes dans une tentative de lecture analytique qui permettrait d’en tirer
quelques conclusions.

2. Turjuman, un terme récurrent au sens multiple

L’interpréte de nos jours est désigné par le terme furjuman en arabe
tandis que le terme montarjim est réservé au traducteur. Les deux mots sont
dérivés du méme verbe : farjama qui veut dire traduire. Néanmoins, les études

en évidence le retard qu’a pris le monde arabe, par rapport a 'occident, dans tous les
domaines du savoit.
3 Terme arabe pour interprete.

70

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



étymologiques affirment que ’appellation arabe #rjuman’ est empruntée a des
mots d’origines akkadiennes, araméennes et hébraiques désignant
I'intermédiaire entre des interlocuteurs de langues différentes ou Iexégete des
textes religieux notamment chez les Hébreux (Laroussi, 2010 : 137). Si I'on
saccorde que urjumany’ de Paraméen a donné lieu a farjuman et turjuman en
arabe, il n’en reste pas moins que 'emploi du mot dans les anciens textes arabes
témoigne d’une diversité d’acceptions qu’il convient d’examiner.

L’on constate d’abord que le mot ne figure pas dans le dictionnaire .4/
‘ayn du Farahidi® considéré comme étant le premier dictionnaire de la langue
arabe. Il faut attendre les dictionnaires plus tardifs pour I'intégration du mot.
Cest ainsi quon trouve dans A/ Sahih du Jawhari’ Iune des premiére
mentions sous lentrée rgjama. 1l commence par définir le verbe ‘arjama :
«expliquer (ses paroles) dans une autre langue » en ajoutant : « d’ou est [dérivé]
tatjaman |...| tarjuman |...| turjuman » (jawhari, 1990 :1928). Trois siccles plus
tard Ibn Mandhar répete a peu pres la méme explication mais il définit d’abord
tutjuman : « celui qui explique » (Ibn Mandhur, s.d : 229). Ainsi, ce mot arabe
qui sera a lorigine de plusieurs mots dans différentes langues dont le grec
byzantin, Iitalien et le francais’® désignant le traducteur oral, n’est pas défini
dans ce sens.

En effet, 'emploi du mot #urjuman dans le sens de traducteur des textes
écrits est attesté des le IXéme siecle notamment chez Jahiz dans son fameux
texte sur la traduction (Jahiz, 1996 : 74-82). Cet emploi va longtemps cohabiter
avec le sens de traducteur oral bien que, dés le début des activités de traduction
vers I'arabe a I’époque abbasside, historiographes et bibliographes ont préféré
employer ndgel et nagala (le pluriel) qui veut dire textuellement transporteur,
pour désigner le traducteur’. Quant au traducteur oral, il est toujours
mentionné comme furjuman par les chroniqueurs. Ceci n’empéche pas,
toutefols, une cohabitation de plusieurs acceptions pour turjuman :

4 Une étude étymologique approfondie n’aurait pas sa place dans cet article qui
s'intéresse plutdt aux acceptions qu’acquiert le mot dans les sources arabes.

> Lassyrien ragamon est également retenu comme origine (Larose, 1992: 3) et c’est
probablement la méme racine arabe : rgjama ayant essentiellement pour sens /apider
mais aussi zaudire (Ibn Mandhur, s.d : 227) ce qui rapproche le mot d’un acte verbal.

¢ Auteur et linguiste qui vécut au VIIIeme siecle.

7 Auteur et linguiste du Xeme siécle.

8 Notamment en frangcais : drugement (fin XIIéme s.) puis trucheman (fin XIVeme s.)
puis drogman et truchement (début du XVeme s.) (Rey, 2000 : 2345)

9 Cecl est le cas par exemple du fameux bibliographe Ibn An-Nadim dans son Fibrist
écrit en 938. A noter que Jahez est 'un des rares auteurs a employer également dans
son texte mzutarjim a coté de turjuman.

71

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



Notons d’abord qu’il est pris dans son sens premier, c’est-a-dire de celui qui
explique, pour désigner lexégete du Coran. Clest un titre qui fut
communément attribué a Abdullah Ibn Abbas, 'un des compagnons du
Propheéte : turjuman al Qur'an et cité par un grand nombre d’auteurs et
d’historiographes'’. Cette tiche suppose un travail verbal puisque la
transmission orale était de vigueur surtout au début de I'Islam. I’emploi dans
un contexte religieux est d’autant plus intensifié par un hadith du Prophete cité
souvent avec des variantes selon les sources'' : « Chacun d’entre vous Dieu lui
patlera et il n’y aura pas de #usjuman entre Lui et vous » (Muslim, s.d : 703)"%. Le
mot est employé cette fois dans le sens d’intermédiaire ou de porte-parole,
signification qui met en exergue le face-a-face direct entre le croyant et Dieu
voulu dans le contenu du hadith. Cette notion d’intermédiaire va évidemment
étre reprise par différents auteurs qui vont 'employer dans des contextes
religieux et profanes: on parlera du fait d’avoir besoin ou non d’un turyuman
pour s’exprimer ou pour se faire entendre. Ceci est le cas de Ghazali expliquant
les rituels de la priere (Ghazali, s.d : 150) et de Jahiz critiquant la filiation entre
le Pere et le Fils chez les chrétiens (Jahiz, 1995 a: 271). Asbahani, de sa part,
parle du besoin de recourir a un furjuman pour expliquer un vers de poésie
tellement le sens de celui-ci est vague (Asbahani, 1927-1938: 89). Nous
remarquons également la mention de ce besoin dans un vers de poésie patlant
de la vieillesse et quun grand nombre d’auteurs répete : la défaillance de 'ouie
nécessite les services dun furjuman qui pourrait transmettre le message non
entendu :
Bl i ) orams can gal o8 Lty 5 Gilalll )

L’acception d’intermédiaire a fait appel aussi a plusieurs emplois métaphoriques
que les auteurs vont reproduire a Iinfini, chacun y ajoutant sa propre touche.
C’est ainsi que la langue, au sens physique, est considérée comme furjuman du
ceeur chez Ghazali, Jahiz, Zamakhchari, Al Dhahabi et bien d’autres. Le mot
devient donc symbole du porte-parole de la facette cachée de 'ame humaine,
dévoilant ce qu’elle a de plus profond en elle. Ibn Arabi considére méme la
langue le furjuman de Pétat du sujet parlant : G5 J) sl gles 3 (Tbn Arabi, s.d a:
161). Cependant, cet outil peut trahir son maitre lui jouant de mauvais tours.
Jahiz, dans sa lettre sur obligation de garder le secret, se méfie de cette langue

10 Nous citons a titre d’exemple : Al-Baghdadi, Ibn Al-Jawzi, Ibn kathir, Saytti, Al-
dhahabi.

11 Différents auteurs le mentionnent citant leurs sources : Sahih de Muslim et Sahih de
Bukhari. Parmi ces auteurs : Ibn ‘Arabi et Ibn Kathir

12 Le texte original : « (lax i 4kn s 4y Gl bl 4alSu V) 2a e oSia L,

13 Littéralement : « mes 80 ans atteints, j’ai besoin d’un turjuman pour entendre ». Ce

vers attribué a un certain Awf Bin Melhem, est cité entre autres par: Al Qali, Al
Dhahabi et Ibn Taghri.

72

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



tugjuman du cceur. Le cceur, en effet, est «le réservoir des pensées et des
secrets » et de tout ce qui est ressenti. La nature humaine tend a vider en
quelque sorte ce réservoir par le biais de la parole ; ceci est congu comme un
soulagement. Or la langue, ou plutot la parole, doit étre controlée par la raison
(‘aql) pour ne pas trahir les régles d’éthique et afin d’agir avec discernement.
(Jahiz, 1995 b :89). Autrement dit, on ne peut pas tout dévoiler | Le turjuman
peut ainsi perdre son bon sens a force de gagner en spontanéité.
La métaphore de la langue ou la parole turjuman va passer a Pécrit: C’est la
calligraphie qui devient la parole de la main et le #urjuman de la pensée chez
Sayati' (1998 :300). L’image atteint son apogée avec Sali puis Qalgachandi qui
s’occuperent tous les deux des rituels de Pécriture jusqu’a la description des
outils de travail dont le crayon. Tenu par le copiste ou écrivain a une distance
d’a peu prés un empan, le crayon est comparé a un ujuman muet dans un vers
de poésie cité par les deux auteurs :

Poudll e x5y di el QB e el Ladlll Al lea 54l

Ce survol rapide de quelques emplois du mot'® montre que le zuruman
acquiert trés tot une dimension religieuse supposée lui procurer un statut
respectable. Mais les différentes acceptions attestent surtout du caractere a la
fois oral et utilitaire de cet agent de liaison. Employé au sens propre ou au sens
tiguré, le tumjuman reste un intermédiaire nécessaire venant a l'aide de la
personne humaine dans le rapport qu’elle entretient d’une part avec elle-méme,
ses idées, ses pensées et ses sentiments et d’autre part avec son entourage. Le
turjuman assure également le rapport avec Dieu pour comprendre Sa parole. Ce
n’est quau moment du Face-a-Face avec Lui que le #uruman sera démuni de
son role. Aussi, ces quelques exemples témoignent-ils d’une similarité
¢tonnante avec la circulation du mot zuzerprete en frangais. De I'intermédiaire au
commentateur, a « celui ou celle qui transmet et explique la volonté des dieux
(fin XIVe s.)» a la « personne qui explique le sens d'un texte (1460) », puis
« quelqu’un qui traduit un texte écrit d’une langue dans une autre (1562) » pour
en arriver enfin a détroner trucheman qui désigne le traducteur a oral a la fin du
XVIeme siecle. Méme 'emploi métaphorique ne manque pas de surprendre
puisque les interpretes se transforment dans « le langage précieux du XVlle s. »

1 Jhaa 3 Al ld Al L),

1> Littéralement : « il [un jeune homme] a un #urjuman a la parole muette, silencieux,
qu’il tient a la distance d’un empan ou un peu plus ». Ce vers anonyme est cité par Stli,
avec une variante (Suli, 1923 : 78) et par Qalgachandi, 1913 : 444

16 Nous mentionnons aussi un emploi qui reste actuel du mot furjuman qui est celui du
biographe et tarjama : biographie. Ceci est probablement une extension du sens:
expliquer.

73

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



en « muets interprétes » pour désigner les yeux' (Rey, 2000 : 115). 1l reste a
voir Ieffet de la cohabitation de ces différentes acceptions dans le milieu arabe
sur la conception du métier d’interprete telle qu’elle est décelée dans les textes
source du corpus choisi.

3. L’interprete une figure présente au role multiple

3.1. Notoriété religieuse

A coté d’Tbn Abbas, Iexégete du Coran, une autre figure illustre des
compagnons du Prophéte est citée comme « interpréte du Prophete ». 11 s’agit
de Zayd Bin Thabet dont une courte biographie est évoquée par Ibn Al-Jawzi
(1992 : 5- 213-2106 ). 1l était « turjuman du Prophete » et « son Kateb (éctivain
ou scribe) aupres des rois». Turjuman est pris cette fois dans le sens de
traducteur et d’interprete puisque le texte d’Ibn Al-Jawzi atteste cette fonction
en rapportant qu’il apprit les langues étrangeres de I'époque : le persan (du
messager de Chosroes le roi perse), le grec, le copte et 'ancien amharique (des
serviteurs du Prophéte). Le texte rapporte aussi que le Prophete lui-méme lui a
demandé d’apprendre «le livre des Juifs » car il n’avait pas confiance en eux et
avait peur qu’ils changent «son livre ». Ibn Thabet s’occupait donc de la
traduction et de la correspondance du Propheéte dans plusieurs langues. 1l était
également parmi les rares personnes qui transcrivaient les versets révélés. 1l fut
en outre, choisi par le Calife Abou Bakr pour rassembler le texte Coranique.
Les détails de sa vie laissent voir a la fois un homme de confiance et d’une
grande connaissance ce qui lui a valu un respect incontestable. Le texte d’Ibn
Al- Jawzi (XIle s.) ne relate pas une mission précise d’interprétation ou de
traduction mais le contexte laisse supposer qu’lbn Thabet pouvait étre chargé
de l'une ou de lautre. Ce qui nous importe ici, c’est de remarquer que la
fonction d’interprete parait jouir, dans ce cas, d’'un statut respectable. Ceci est
une note positive qui risque d’étre mise en doute par plusieurs facteurs qui
seront développés ci-apres.

Notons, toutefois, que la conception de la fonction d’interprete est
profondément liée au contexte religieux. Ibn Arabi expose ce rapport en
expliquant la raison de I'utilisation du mot. Il fait remarquer que les gens pieux
appellent le messager venant de la part d’un Sultan interprete :

«Ils disent : un interprete venant de la part du Sultan un tel est arrivé chez le Sultan un
tel et a dit telle et telle chose. [...] Ils appellent ainsi le messager interprete car le titre

de messager est attribué au Messager de Dieu, la paix de Dieu soit sur lui » (Ibn Arabi,
s.db:371)18.

17 Notons qu’ibn Al-Azraq (XVe s.) considere également ’ceil comme zurjuman du ceeur
(Ibn Al-Azraq, 2008 :512)

18 ¢ agle |gillay alg < > 1385 1S J 58 lan 3 (AN el ) 530N GUabd) e Jaa g (g 5) 6208
Al s adle ) Lo il Jsmy o il 38 0¥ gyl andl

74

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



Cette mention prouve que linterpréte remplissait la fonction de messager a
coté de sa fonction de médiateur linguistique bien que le titre lui soit interdit.
3.2. Anonymat

Un regard rapide sur les textes de notre corpus permet de constater 'anonymat
flagrant de l'interprete. Sa présence est souvent citée dans un anonymat total ou
parfois partiel indiquant par exemple son prénom suivi du titre de zurjuman.
C’est le cas de Abboud l'interpréte attitré de Rostam Farokhzad, le général
perse (Tabari, s.d : 38). Mais dans la plupart des récits, 'auteur fait simplement
mention de la présence de linterpréte accompagnant une personnalité ou
s’asseyant parmi les deux interlocuteurs au cours des négociations. Ainsi, une
délégation du Calife Omar bin Abdul Aziz trouva le « roi » grec assis écoutant
«son interpréte lui expliquant des choses » (Mas’adi, 2005 :153). Aussi, le
grand chef militaire, Amr Bin Al-‘Ass se réunit avec 'Emir d’Alexandrie lors de
la campagne d’Egypte ; chacun est alors accompagné par son interprete
(Dhahabi, 1996 :70). Il est surprenant de voir que l'interpréte dans ce dernier
cas, n’est pas seulement anonyme mais il est pratiquement rendu invisible : le
texte mentionne la présence des deux interpretes au tout début de la rencontre
puis reproduit le dialogue entre les deux personnalités au style direct, comme
s’ils se parlaient sans intermédiaires. Ceci est aussi le cas d’un autre récit
rapporté par Sayuti. Clest, en effet, l'histoire de la lettre qu’a envoyée le
Prophéte au gouverneur d’Egypte désigné par les byzantins Al Mukawkas pour
Pappeler a I'Islam. Le gouverneur accueillit le messager du prophete et '’honora
puis il y eut un échange de propos entre les deux en présence d’un interprete
(Sayuti, 1967 : 97).

La présence effacée de I'interprete est significative et peut étre la preuve qu’il
est, de par son role, contraint a se tenir dans 'ombre de son maitre : roi,
gouverneur ou Calife. Voué souvent a I'anonymat, on ne sait rien de sa
personne : d’ou vient-il, comment est-il arrivé a remplir cette fonction,
comment était-il rémunéré. ..

Toutefois, quelques exceptions a la régle ne manquent pas. Quelques
interpretes furent connus et mentionnés par leurs noms et figurent méme dans
les ouvrages de biographies ne serait-ce que par lintermédiaire de quelques
mots. C’est le cas de Muhammad ben Muhammad ben Ibrahim ben Issa Al-
Humayri cité comme interpréte du Sultan en Andalousie au VIIIéme siccle. Le
texte dit qu’il était doté « d’une belle physionomie et d’une ame généreuse. Il
mourut au mois de Cha’ban de I'an 739 [de PHégire]” » (‘Asqalani, 1993 :155).
C’est probablement 'une des rares mentions du nom complet d’un interpréte.
3.3. Au cceur de la vie politique

19 adde yudy e 513 1 5laa Lald
20 739 i land (8 e il A S8 £ L S Gl ol GUalud) Gles 3 OIS,

75

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



Les interpretes dans le monde arabe, comme partout ailleurs, ont joué tout au
long de T’histoire un réle indéniable dans la vie politique en général et militaire
en particulier. Leur présence est certes nécessaire mais c’est la grande
responsabilité qui leur incombe qui pése surtout sur leur fonction. A ce titre, ils
sont choisis comme hommes de confiance assistant aux négociations durant les
batailles ou parfois comme messagers entre chefs et responsables.

Leur participation aux pourparlers et événements durant les croisades et plus
particuliecrement durant le régne de Saladin, est souvent rapportée par les
historiens de I'’époque « méme si c’est sans les nommer » comme le remarque
Van Hoof (1996 : 12). Les belligérants eux-mémes affirment la nécessité de
trouver un homme de confiance qui puisse servir d’intermédiaire entre les deux
parties. C’est ce que déclare Saladin en répondant a une demande de Richard
Cceeur de Lion de le rencontrer. Au fait, la demande est réitérée plus d’une fois
mais la réponse de Saladin est presque identique a deux reprises selon le texte
de Bahaeddine Ibn Chaddad. Saladin fait remarquer d’abord au roi d’Angleterre
la nécessité d’avoir un interpréte : « force est d’avoir parmi nous un interpréte
de confiance qui nous fasse comprendre ce que chacun de nous dit, ayons alors
entre nous deux un interprete et si nous nous entendons sur une base [un
accord], la rencontre aura lieu” » (Ibn Chaddad, 2015: 115). A la deuxi¢me
requéte transmise par Al-Adel, son frére, Saladin précise : « je ne comprends
pas ta langue et tu ne comprends pas la mienne [...] que linterpréte soit
messager entre nous le temps de nous entendre sur une base, nous tiendrons
ensuite une réunion qui ménerait a la bienveillance et a la cordialité” » (Ibn
Chaddad, 2015 : 147). Le face-a-face entre les deux hommes ne s’est jamais
produit en fin de compte, mais plusieurs mois de négociations ont suivi ces
deux messages a travers des messagers interprétes™. Une tréve est décidée
accompagnée d’une sorte d’amitié qui s’est tissée a distance entre les deux
ennemis. L’intervention d’interprétes entre Saladin, les croisés et les byzantins
est citée, dailleurs, plusieurs fois dans les sources exposant lhistoire de
I’époque, comme lors d’une correspondance datée vers 1190 entre Saladin et
Isaac II Ange, empereur byzantin (Ibn Chaddad, 2015: 90) ou encore la
confrontation entre Saladin et ses prestigieux prisonniers™ aprés la bataille de
Tibériade (Asfahani, 1888 : 25).

21 (Vb Glan ) Glb Uiy (S5 AYI O L Ua 2aly OS oy Tanegll 64y 35 clan 5 00 3 Y
Glb 2y o Laia ) ad g ac 8l S E

22 ie 5bacl8 (it s yel Gty a Y gy Glea il Gl (S8 Ly agis Y il 5 cliluly agdl Y Ul
Zanally a5l ey 53 g Laia¥) )5S el

2 Le messager n’est pas cité en tant quinterprete mais le texte le fait supposer grace
précisément aux deux réponses de Saladin.

24 ]I s’agit, entre autres de Guy de Lusignan, roi de Jérusalem, son frere Geoffroy et
Renaud de Chatillon, seigneur des kraks.

76

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



Homme de confiance, linterpréte n’en est pas moins sujet aux dangers
inhérents a sa mission. Sa fonction délicate risque de devenir parfois périlleuse.
Ibn Al-Athir raconte que I'empereur byzantin Héraclius et le grand général
perse Schahrbaraz se rencontrérent en présence d’un interprete et s’entendirent
a s’unir contre Chosroes le roi perse. La rencontre supposée vers 629
(Grousset, 1949 : 90), est organisée selon Al-Athir par Schahrbaraz qui décide
de se tourner contre le roi perse lorsqu’il apprend que celui-ci a donné 'ordre
de le tuer. Il dit a Héraclius : « nous [mon frere et moi] combattons a vos cotés.
Héraclius se réjouit de ces paroles et les deux se mirent d’accord contre lui
[Chosrogs]. Ils tuérent Pinterpréte pour ne pas divulguer leur secret™ » (Ibn Al-
Athir, 1987 a : 369). L’interprete tomba ainsi victime de ses fonctions.

Cet incident prouve encore une fois, que I'interpréte est toujours soupgonné de
trahison. L’accusation est parfois adressée a linterpréte qui exerce son travail
dans le camp adverse. Elle est prononcée par exemple expressément par Al-
Maghira, le messager de Sa’d Ben Abi Waqqas, le chef musulman. Des
négociations entre perses et musulmans ont précédé la bataille d’Al-Qadisiyya
(vers 636) qui marque le début de la conquéte de 'empire sassanide par les
arabes. Le chef musulman envoya donc son messager aupres de Rostam
Farokhzad qui avait son interpréte ‘Abboud a ses cotés. En le voyant, et
sachant qu’il est arabe de Hira, Al-Maghira le réprimanda :«Misere a toi
‘Abboud, tu es un homme arabe. Transmets-lui ce que je dis comme tu me
transmets ses paroles »* (Tabari, s.d: 38). Ces propos dénoncent,
quoiqu’implicitement, le travail de ‘Abboud et font entendre qu’agissant de la
sorte, il trahit son peuple. Il est a rappeler que les gens de Hira étaient des
chrétiens et de ce point de vue, 'accusation est surprenante venant de la part
d’un musulman ayant pour mission d’invoquer les perses a embrasser I'Islam et
a se rendre. Cependant, nous remarquons que malgré le reproche, il lui fait
confiance pour traduire ses paroles. L’appartenance ethnique de ‘Abboud
'aurait racheté aux yeux de son « compatriote ».

La pratique du métier suscite en elle-méme les suspicions. Les interpretes
autant que les traducteurs, et peut-étre davantage, sont taxés de trahison. Au
XIVeme siecle, Qalgachandi le dit nettement. Parlant des compétences
linguistiques requises du kazeb (sctibe ou secrétaire), il considére quil lui est
nécessaire de connaitre la langue des lettres adressées a son roi ou émir « pour
qu’il les comprenne et y réponde sans passer par un furjuman, ceci permettant
mieux de garder le secret de son roi “» (Qalqachandi, 1922 : 165). 1l ajoute, un
peu plus loin, que Papprentissage des langues étrangeres répond aux besoins de
la communication a loral et a Uécrit (fi / mukbataba wa | mukataba). 11 précise

25 (Lot as (38 ST Glan il DU 5 Ao 1ad) 5 ellhy JB a7 88 lae Jil& a5
26  4de il LS s Ul 1Y) e aalls e da ) il s e Lidlaygy,
27 48k jud gl ald clgale laa s g Sl e (e lgie cun g Lgagdd

77

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



qua Poral, il est plus facile de parler la langue de linterlocuteur pour mieux
s’entendre surtout si c’est le turc, la langue « dominante » en I’'Egypte de son
temps ; et d’ajouter, qua I’écrit, répondre aux courriers dans la langue du
destinateur s’avere laisser un effet positif chez celui-ci tout «en gardant le
secret du roi a Pabri du turjuman’ » (Qalqachandi, 1922 : 166-167). Turjuman est
donc pris dans le sens de traducteur mais les paroles de Qalgachandi montrent
que le travail de linterprete (a 'oral) est entrepris par le secrétaire qui est a la
fois interpréte et traducteur. Le manque de confiance en la personne de
Iinterprete et du traducteur est exprimé ainsi clairement. Le statut du métier est
nettement abaissé voire avili par rapport a celui du kateb considéré comme
secrétaire au sens littéral du mot.

Cette perception plutot négative de linterpréte aurait dans I’histoire de quoi
tenir. Quelques exemples montrent que linterprete abuse parfois de ses
fonctions essayant de détourner les faits, ma par des motifs personnels ou se
plagant au ceeur des complots et des rivalités politiques.

L’on raconte qu’un certain Othman Ben Al-huwayreth, de la tribu de Quraych,
cité parmi ceux qui avaient renoncé a lidolatrie a ’époque préislamique, a
voulu se faire roi de la tribu. Les versions de son histoire différent quant au
stratageme auquel il avait eu recours pour atteindre son objectif mais
convergent néanmoins sur un point: face a 'opposition de I'ensemble de la
triby, il se dirigea vers ’empereur byzantin pour lui demander de I'aide”. Entre
temps, des messagers de Quraych obtinrent le soutien du roi Ghassanide en
Syrie. Celui-ci envoya a linterpréte de 'empereur une lettre lui demandant
d’altérer les paroles d’Othman. L’interprete s’exécuta. Quand 'empereur lui
demanda de traduire ce que dit Othman, il répondit : « c’est un fou, il insulte le
roi”’ » (Ibn ‘Assaker, 1996 :334). Mais Othman finit par démasquer linterpréte
aidé par un arabe qu’il rencontra par hasard sur les lieux. Ce récit, affirmant la
participation active de l'interprete dans les complots politiques, ne précise pas
pour autant ses motifs : aurait-il été payé par le roi Ghassanide ? Clest une
probabilité a envisager.

Un autre récit prouve que Pinterpréte est payé pour trahir. A la fin du VIéme
siecle, durant la période préislamique, I’Abyssinie régnait sur la région du

28 ade Jlaa gl oo pullGgay,

2 Cecl s’explique par le fait qu'a ’époque, des échanges commerciaux s’effectuaient
entre la péninsule arabique et les régions gouvernées par I'empire byzantin dont la
Syrie dirigée sur place par les rois Ghassanides. Obtenant le soutien de 'empereur,
Othman pouvait faire pression sur sa tribu sous prétexte que 'empereur les priverait
du commerce avec la Syrie s’ils refusent de le désigner comme roi (Ibn Assaker,
1996 :333).

30 Les versions different quant a sa réponse exacte (voir par exemple Al-Baghdadi,
1985 :155)

78

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



Yemen. L’un des héritiers du trone du Yemen, Saif Ben Dhi Yazan sollicita
I'aide de Chosroes, le roi sassanide qui essaya d’abord d’éviter de laider
militairement, le couvrant, en revanche, d’argent et de présents, mais finit apres
hésitation, par envoyer avec lui une armée formée d’anciens prisonniers. Ce fut
la bataille de Hadramaout qui chassa les Abyssins et affermit le pouvoir
sassanide sur le Yemen. Cette version commune a plusieurs sources
historiques, Ahmad Ben Youssof Al-Kateb s’en démarque y ajoutant un détail :
«le roi abyssin payait généreusement I'interpréte de Chosroes pour altérer les
allégations de ceux qui se plaignaient de lui» (Al-Kateb, 1914 :84). Selon sa
version de I’histoire, Chosroes aurait offert de I'argent a Saif, a cause justement
d’une mauvaise interprétation de ses paroles par l'interprete. Alors que Saif Ben
Dhi Yazan se plaignait du pouvoir abyssin et demandait au roi de l'aider pour
restituer son royaume, linterprete traduisait ses paroles comme une quéte pour
venir a son secours a cause de sa situation misérable. Le plaignant essaya de
faire parvenir sa demande a deux reprises et il en fut interdit a cause de
Pinterpréte. A la troisiéme fois, il démasqua linterpréte qui fut condamné a
mort et remplacé par un autre. Cette fois la trahison est bel et bien payée par
un commanditaire mais a couté la vie a I'interprete.

4. Conclusion

Intermédiaire, porte-parole, messager, linterprete a rempli ses fonctions en
s’imposant comme agent indispensable aux niveaux religieux et politique. Mais
on est loin de la perception actuelle du métier : une profession prestigieuse,
valorisée, pratiquée par des personnes admirées pour leur prestation qui suscite
souvent un étonnement et parfois méme une sorte d’éblouissement qu’on voit
dans les yeux de certains jeunes apprentis par exemple, quand on leur place les
écouteurs sur les oreilles pour la premicre fois pendant une interprétation
simultanée. Les exemples relevés dans les sources anciennes révelent, en
revanche, un statut précaire et quelque peu déprécié. Les textes anciens rendent
les interpretes anonymes, invisibles et les représentent parfois comme des
victimes ou des martyrs. L’on sait qu’ils sont musulmans, chrétiens, arabes ou
étrangers mais leurs propres histoires, apparemment n’intéressant personne,
sont dissimulées. La contradiction entre une mission considérée par tout un
chacun comme vitale pour mener a bien les relations entre rois et chefs et une
absence quasi-totale des personnes chargées de cette mission parait paradoxale.
Peut-étre faudrait-il chercher I'explication dans la perception d’une composante
essentielle du travail de l'interpréte a savoir ’éthique du métier exprimée a
I'époque en termes de loyauté ou de confiance. La présence incontournable de
Iinterpréte donnerait I'impression aux personnes concernées qu’elles sont
laissées a sa merci. Il a effectivement un grand pouvoir qu’elles se gardent
¢évidemment d’admettre étant elles-mémes supposées le monopoliser. Ces
personnes cherchaient avant tout des « hommes de confiance » et les quelques
exemples tirés des textes montrent que les interprétes qui ont joui d’une

79

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



certaine notoriété, 'ont eue grace a une autre fonction exercée parallélement. Si

Ibn Thabet est respecté, c’est plutdt grace a sa fonction religieuse et a son

travail dévoué aupres du Prophete et non a sa qualité d’interpréte ou de

traducteur. De méme, les secrétaires qui se substituaient aux interpretes, étaient

apparemment mieux estimés. Les gens du métier étaient, quant a eux, mis en

permanence sous examen et soupconnés de trahison sous le risque d’étre démis

de leurs fonctions ou méme éliminés a tout moment.

Malgré ce constat pour le moins pessimiste, notons que les textes du corpus

choisis prouvent encore une fois, qu'une catégorie de personnes qualifiées

d’interprétes existait a ’époque et qu’il y a eu recours a ces individus en tant

que spécialistes. Leur role primordial dans la vie politique est, en dépit de tout,

indéniable. Si la majorité a travaillé dans l'ombre et n’a pas regu la

reconnaissance sociale qu’elle méritait, il n’en reste pas moins que certains ont

bénéficié d’'une mention spéciale par les chroniqueurs comme Philarete

Brakhamios cité exclusivement comme « interprete du roi byzantin » (Ibn Al-

Athir, 1987 b: 105) alors qu’il était connu en Occident pour son role militaire et

politique et pour la principauté qu’il établit en Cilicie et a Antioche apres

Pinvasion des seldjoukides™ . La trahison de quelques-uns n’aura pas empéché

d’admettre leur qualité de professionnels. Il fallait attendre des temps meilleurs

pour arriver a des normes d’éthique plus claires et gagner en légitimité sociale et

professionnelle.

Bibliographie

‘Asqalani, Ibn Hajr (1993): Ad-Durar Al-Kimina fi Alin Al-Mi'a Ath-thimina
[Chronique de la huitieme décennie]. vol. 4. Beyrouth, Dar Al-Jil.

Al-Baghdadi, Muhammad Ben Habib (1985): _A-lMinammak fi akbbar Quraych.
[Chroniques de Quraych]. Beyrouth, ‘Alam Al-Kutub.

Al-Kateb, Ahmad Ben Youssof (1914): A/Mukafa’a. [La recompense]. Le Caire,
Pimprimerie Al-Jamaliya.

Asbahani, Abou Al-Faraj (1927-1938): A~Aghin: [Les chansons]. vol. 5. Beyrouth, Dar
Al-Kutub.

Asfahani, Imadeddine (1888) : A/-Fath A/-Qussi fil Fath Al-Qudsi [La conquéte de la
Syrie et de la Palestine]. vol.1. Texte arabe. Leyde, le comte Carlo de Landberg.

Cheynet, Jean-Claude et Vannier, Jean-Francois (1986) : Etudes prosopographiques. Patis,
Publications de la Sorbonne.

Delisle, Jean et Woodsworth, Judith (dir) (1995) : Les traductenrs dans bistoire. Ottawa,
Les Presses de 'Université d’Ottawa.

Dhahabi, Chamseddine (1996): Séyar A 'lam An-Nubald’ [Biographie des grands nobles].
vol.3. Beyrouth, Mu’assasat Ar-Risala.

31 Ibn Al-Athir le cite ainsi sous le nom de « Al- Phaladros» en précisant qu’il
gouvernait Hisn Ziad, ou Khartbit aujourd’hui Harput en Turquie, et quil adopta
Iislam. Les sources occidentales le citent comme arménien travaillant d’abord au
service de Pempereur byzantin (Cheney et Vannier, 1986 :66-72).

80

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



Ghazali, Abou Hamed (s.d): Thya’ %uum Ad-Din [revivification des sciences de la
Religion]. vol. 1. Beyrouth, Dar Al-Ma’rifa.

Grousset, René (1949) : L'empire du Levant : Histoire de la question d’Orient. Patis, Payot.

Hobeika EL Haddad, May (2016) : Le retour aux origines ou les lamentations sur les
ruines du passé. Dans M. El Haddad et M. Yazbeck (dir), La traversée, 1980-2015
(p-113-119). Beyrouth : Ecole de traducteurs et d’interprétes, Université Saint-
Joseph.

Ibn ‘Assaker, Abou Al-Qassem (1996): Tarikh madinat Dimachq. [Histoire de la ville de
Damas]. vol. 38. Beyrouth, Dar al-Fikr.

Ibn Al-Athir, Al-Jazri (1987 a): Alkamel fil tarih. [L’histoite compléte]. (vol. 1).
Beyrouth, Liban, Dar al-kutub al-‘ilmiya.

Ibn Al-Athir, Al-Jazti (1987 b): Alkamel fil tarih. [ histoire compléte]. (vol. 9).
Beyrouth, Liban, Dar al-kutub al-‘ilmiya.

Ibn Al-Azrak, Abou Abdullah (2008): Bada'i’ al-silk fi taba’i’ al-mulk |maniere de
gouverner et caractere des hommes de pouvoit]. vol. 2. Le Caire, Dar Al-Salam.

Ibn Al-Jawzi, Abou Al-Faraj (1992): A-rMuntadbim fi tirikh al-muluk wal wmanm
[Chronologie de Thistoire des rois et des nations]. vol. 5. Beyrouth, Dar Al-
Kutub Al-‘ilmiya.

Ibn Arabi, Mehiddine (s.d a): A~Futubat A-Makkiya [Les lluminations de la Mecque].
vol. 7. Beyrouth, Dar Al-Kutub Al-‘ilmiya.

Ibn Arabi, Mehiddine (s.d b): A/~Futubat Al-Makkiya [Les illuminations de la Mecque].
vol. 1. Beyrouth, Dar Al-Kutub Al-‘ilmiya

Ibn Chaddad, Bahaeddine (2015): An-Nawdder As-Sultaniya [Biographie de Saladin]. Le
Caire, Fondation Hindawi pour I’éducation et la culture.

Ibn Mandhar (s.d) : Lisan Al-‘Arab [La langue des arabes], vol. 12, Beyrouth, Dar Sader.

Jahiz, Abou Othman (1995 a): Ar-Rasa’el Al-kalamiya [Les lettres scolastiques]. 3¢ éd.
Beyrouth, Dar wa Maktabat Al-Hilal.

Jahiz, Abou Othman (1995 b): Ar-Rasa’el Al-Adabiya [Les lettres littéraires|. Beyrouth,
Dar wa Maktabat Al-Hilal.

Jahiz, Abou Othman (1996): Kitab al-Hayawan. [Le livte des animaux]. vol. 1. Beyrouth,
Dar al-Jil.

Jawhari, Ismael (1990) : A/ Sahdh Taj al-lugha wa Sahdh al ‘arabiya. 4¢ éd. Beyrouth, Dar
al ‘ilm lil malayin.

Kremer, Benoit (2016): Le métier d’interpréte de conférence s’organise: un
accouchement long et difficile-mais est-il terminé ? Dans M. El Haddad et M.
Yazbeck (dir), La traversée, 1980-2015 (p.167-172). Beyrouth: Ecole de
traducteurs et d’interpretes, Université Saint-Joseph.

Larose, Robert (1992) : Théories contemporaines de la traduction. 2¢ éd. Québec, Presses de
I'Université de Québec.

Latroussi, Foued et Albalawi, Ibrahim (2010) : La traduction de l'arabe et vers l'arabe, a
I'heure de la mondialisation. Hemwés, La Revne, 56, (1), 137-144.
http:/ /www.cairn.info/revue-hermes-la-revue-2010-1-page-137.htm.

Mas’adi, Abou Al-Hassan (2005) : Muruj Al-Dbabab wa Ma'dden Al-Jawhar [Prairies d’or
et mines de pierres précieuses]. vol 3. Beyrouth, Al-Maktaba Al-‘Asriya.

Muslim, Ben Al-Hajjaj (s.d): A-Musnad Al-Sahih bi naglil Adl [hadith authentique]. vol.

81

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)



2. Beyrouth, Dar Thya’ al-Turath al-‘arabi.

Qalgachandi, Abou Al-‘Abbas (1913) : subhul A’cha [le matin de ’homme aveugle]. vol.
2. Le Caire, Dar Al-Kutub Al-Khidyawiya.

Rey, A. (2000). (dit.). Le Robert- Dictionnaire historique de la langne francaise. (3e ed.,). Paris,
France : Dictionnaire Le Robert.

Sayati, Jalaleddine (1967) : Husnul Muhadara fi Aakhbar Misr wal Qabira [Chronique
d’Egypte et du Caire]. vol.1. Le Caire, Dar Thya’ Al-Kutub Al-Arabiya.

Sayuti, Jalaleddine (1998): AlMuzher fi Ulnm AlLugha wa Anwa’iba [sciences du
langage|. vol. 2. Beyrouth, Dar Al-Kutub Al-‘ilmiya.

Suli, Muhamad Ben Yehya (1923): Adab A/-Kitab [art du livre]. Bagdad, Al-Maktaba Al-
Arabiya.

Tabari, Abou Ja’far (s.d): Tarikh al-umam wal muluk |histoire des nations et des rois].
vol. 3. Beyrouth, Mu’assasat Al-A’lami lil Matbu’at.

Van Hoof, Henri (1996) : De l'identité des interprétes au cours des siecles. Hieronymos
complutensis, 3, 7-19.

https://cve.cervantes.es/lengua/hieronymus/pdf/03/03_009.pdf

82

BDD-A27653 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:22:48 UTC)


http://www.tcpdf.org

