
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

697 

 

L’ALTERITE DU PERSONNAGE CHEZ  AHMADOU KOUROUMA 

 

Mihaela Chapelan 
Maître de conférences, Université « Spiru Haret » 

 

 
Abstract : When we set out today to analyze the character of a narrative, we have to consider certain 
methodological precautions. Even if the character is a category that could be seen as unhistorical, the 

modalities used in the construction of the character, as well as the way the critics apprehend this 

notion, differ greatly. To render the particularities and the relevance of the character for the 
francophone writer Ahmadou Kourouma, we borrowed concepts originating from a multiplicity of 

theoretical horizons, principally semiotics (Greimas, Hamon), pragmatics (Maingueneau) and socio-

critics (Bourdieu), that we combined with some anthropological categories, such as alterity. 
 

Keywords: character/person, reference, otherness, francophone literature  

 

 

Ahmadou Kourouma reste l‘une des voix les plus puissantes et les plus déroutantes de 

la littérature francophone contemporaine. Son œuvre n‘est pas très vaste, mais les quatre 

grands romans qu‘il a publiés à partir de 1967 jusqu‘à 2003, l‘année de sa mort, ont réussi à 

l‘imposer comme une conscience artistique mais également éthique de premier rang. Les 

nombreux prix littéraires qu‘il a remportés (Amerigo Vespucci, Renaudot et le Goncourt des 

lycéens) témoignent de cette consécration.  

Pourtant, son parcours biographique n‘est pas commun pour un écrivain de nos jours, 

notamment si l‘on regarde du point de vue de la grande « métropole » européenne. Né en Cóte 

d‘Ivoire, Ahmadou Kourouma s‘engage comme tirailleur dans l‘armée française durant la 

guerre d‘Indochine. À la fin de la guerre, il va en France pour suivre des cours qui n‘ont rien à 

voir avec le métier d‘écrivain, car il se préparait à devenir ingénieur. Lorsque la Cóte d‘Ivoire 

obtient son indépendance, il rentre au pays, mais constatant que le nouveau pouvoir tourne à 

la dictature, il préfère s‘auto-exiler, pour marquer ainsi son opposition. 

Dès son premier titre (Les soleils des indépendances) et jusqu‘à son dernier roman 

(Allah nřest pas obligé) Ahmadou Kourouma s‘avère être un écrivain engagé, qui n‘arrête pas 

de parler des innombrables problèmes auxquels est confronté le continent africain. Ainsi, 

après la chronique des combats cruels pour l‘indépendance, il revisite l‘histoire de la 

colonisation dans Monné, outrages et défis, celle des dictatures dans En attendant le vote des 

bêtes sauvages et, dans Allah nřest pas obligé, il ajoute un autre thème qui depuis des 

décennies fait périodiquement la une des actualités sur l‘Afrique, à savoir celui de l‘enfance 

noire ou de l‘enfance volée.  

La construction textuelle de cette thématique est supportée par le personnage principal 

du roman, un enfant ivoirien de dix ou douze ans, confié après la mort de sa mère à un 

marabout du village pour le conduire au Libéria, chez une tante qui, selon la tradition, était 

devenue sa tutrice, sa « seconde maman », celle à laquelle revenait la charge de  le « nourrir, 

l‘habiller et avait seule le droit de [le] frapper, de l‘injurier et de bien l‘éduquer » . 

(Kourouma, 2000 : 36) 

Mais Yacouba, le marabout, s‘avère être un imposteur et un faux-monnayeur, qui ne 

part pour Liberia que pour échapper à la poursuite des autorités et pour faire fortune comme 

fabricant d‘amulettes (« grigriman ») et guérisseur. Il n‘hésite pas à insinuer dans la tête de 

l‘enfant l‘idée que devenir enfant-soldat est un statut enviable, qui résoudrait tous ses 

problèmes. De toute façon, le petit Birahima n‘a pas vraiment le choix, car à plusieurs reprises 

ils tombent dans les mains de divers chefs de guerre ou bandits de grand chemin (ce qui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

698 

 

souvent revient au même), et si Yacouba s‘en sort grâce à ses supposés pouvoirs magiques, 

très estimés «car il ne restait plus au Liberia que des chefs de guerre et des gens qui avait trop 

peur de mourir »,  pour l‘enfant, l‘unique modalité de ne pas se faire abattre est de se rendre 

utile comme soldat.  Son errance désemparée à travers un pays écartelé et mortifié par toutes 

sortes de factions rivales, rappelle au lecteur avisé d‘un cóté Fabrice del Dongo, le personnage 

stendhalien de LaChartreuse de Parme, et son désarroi au milieu du désastre de la guerre de 

Waterloo, et de l‘autre, Candide, le personnage de Voltaire du conte homonyme. Sauf que par 

rapport à ces exemples européens, dans le cas des guerres tribales africaines l‘horreur 

dénoncée atteint des limites difficilement supportables et le protagoniste est forcé de perdre sa 

candeur et son optimisme, car pour survivre il est obligé non seulement de souffrir toutes 

sortes d‘exactions mais aussi de devenir, à son tour, bourreau.  

Lorsqu‘on se propose aujourd‘hui d‘analyser le personnage d‘un récit, il faut prendre 

certaines précautions méthodologiques. Même si le personnage est une catégorie qu‘on 

pourrait considérer anhistorique, vu qu‘il a depuis toujours été la clef de voûte de tout récit, 

les modes de construction du personnage diffèrent de lřEpopée de Gilgamesh à Balzac, à 

Proust, aux Nouveaux romanciers ou aux écrivains postmodernes. Et ce qui diffère peut-être 

encore plus, c‘est la modalité dont la critique envisage la notion de personnage. Longtemps on 

a appréhendé le personnage surtout sous son rapport avec la personne, d‘où les lectures de 

type fusionnel, d‘identification avec les personnages positifs et de rejet des personnages 

négatifs, typiques pour ce qu‘on pourrait appeler l‘enfance de la réception. Et même si depuis 

Aristote déjà les critiques et les théoriciens faisaient la distinction entre personne et 

personnage, mettant en évidence que le personnage n‘était qu‘une  mimesis, unereprésentation 

et non pas une personne réelle, il n‘en reste pas moins que la réussite d‘un romancier ou d‘un 

dramaturge était souvent jugée à l‘aune de critères qui avaient justement tendance à gommer 

cette différence, tels que : la capacité d‘illustrer de manière « vivante » une certaine typologie 

sociale ou humaine (et j‘insiste sur l‘épithète « vivante » car on la retrouve fréquemment dans 

les commentaires littéraires traditionnels), ou bien la complexité de la vie intérieure du 

personnage. Et la recherche obstinée de certains critiques ou lecteurs à identifier, dans la 

multitude de personnages qui peuvent peupler l‘univers imaginaire créé par un auteur, celui 

qui est le porteur privilégié de sa vision sur le monde ou sur l‘art, témoigne du même 

paradigme de pensée théorique, sauf que, dans ce cas, on accorde à la catégorie du personnage 

non seulement un róle descriptif par rapport à l‘œuvre littéraire, mais aussi un róle 

herméneutique.  

Une véritable rupture entre le personnage et la personne ne se produit qu‘avec la mise 

en place des théories des formalistes russes, plus particulièrement celle de Propp, qui pour la 

première fois envisage le personnage uniquement sous l‘aspect de ses fonctions narratives. 

Les structuralistes français se situent dans la même lignée et leurs analyses continueront à 

examiner le personnage sous un aspect fonctionnel, mettant en évidence ses fonctions 

narratives et  sémiotiques et évacuant complètement la dimension de la personne (vr. Barthes, 

Greimas) et les approches psychologisantes.  

Parallèlement, tout un pan de la littérature expérimentait d‘autres types de 

personnages, brisant l‘unité des traits et leur constance (exigées par Aristote) et mettant en 

scène des personnages instables,  inactifs, flous, hétérogènes, poreux. Ainsi Lucien Goldmann 

semble avoir raison quant il décrète la dissolution progressive et la disparition du héros ou du 

personnage individuel.  

Mais en réalité aucune rupture épistémologique n‘est aussi radicale qu‘on le pense à 

ses débuts et, après l‘essoufflement de la méthode structuraliste, on assiste à un retour sur 

beaucoup de questions théoriques qui semblaient être définitivement résolues. Il ne s‘agit bien 

évidemment plus de revenir au même point, en renonçant à toutes les avancées effectuées, 

mais plutót de corriger certaines exagérations, d‘intégrer ce qui mérite d‘être conservé et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

699 

 

d‘aller plus loin. Ainsi Philippe Hamon dans son article Pour un statut sémiologique du 

personnage continue à définir le personnage comme un ensemble de traits décrits par des 

mots, donc comme une construction du texte, un « être de papier » (ou un « être 

linguistique »), mais aussi comme un signe, étant chargé de significations qui dépassent le 

seul contexte intratextuel.  

La pragmatique et les nouveaux concepts théoriques qu‘elle élabore permettent à leur 

tour une ré-examination des relations entre personne et personnage. Ainsi le Dictionnaire 

encyclopédique des Sciences du langage (paru sous la direction d‘Oswald Ducrot et Tsvetan 

Todorov) affirme sans hésitations que même si le problème du personnage est avant tout 

linguistique, « refuser toute relation entre personnage et personne serait absurde : les 

personnages représentent des personnes, selon des modalités propres à la fiction ». Catherine 

Kerbrat-Orecchioni dénonce elle aussi le mythe de l‘auto-représentation qui se trouve aux 

fondements d‘une bonne partie de la littérature et de la critique moderne : « Tout texte réfère 

– dira-t-elle- c‘est-à-dire renvoie à un monde (préconstruit ou construit par le texte lui-même), 

posé hors langage. » (Kerbrat Orecchioni, 1992 : 28). 

Ce type de démarche qui ne laisse plus de cóté les relations de l‘œuvre avec son 

contexte, mais qui ne les envisage plus d‘une manière déterministe, de cause à effet, me 

semble assez efficace pour approcher le personnage construit par un écrivain comme 

Kourouma, dont l‘intention référentielle est bien évidente. Certains critiques l‘ont d‘ailleurs 

appelé « le meilleur politologue de l‘Afrique », mais ce serait injuste que cet aspect oblitère 

les autres dimensions de ses romans, Kourouma étant sans l‘ombre d‘un doute un écrivain à 

part entière, qui sait tirer avec une grande maîtrise les ficelles de son monde fictionnel et jouer 

simultanément sur les renvois à la réalité africaine, mais aussi sur l‘auto-référence et l‘intra-

référence.   

Pour rendre compte le plus près possible de l‘importance de son personnage, il me 

semble qu‘il ne faut pas se réduire à un seul type d‘approche, j‘ai donc emprunté des concepts 

provenant de plusieurs horizons théoriques, notamment  des sémiotiques de l‘agir (Greimas, 

Hamon), de la pragmatique et de la socio-critique (Bourdieu), que j‘ai combiné avec certaines 

catégories anthropologiques, comme par exemple celle de l‘altérité.  

L‘un des problèmes les plus épineux qui pèsent sur l‘authenticité d‘un roman raconté à 

la III
e 

personne est celui de la justification de l‘accès du narrateur aux sentiments et aux 

pensées non extériorisés du personnage. Ahmadou Kourouma le contourne en adoptant tout le 

long de son roman la forme de l‘auto-récit, du témoignage et de la confession à la première 

personne. Comme l‘ont déjà démontré des critiques tels que Philippe Lejeune, Jean Rousset et 

tant d‘autres à leur suite, la relation qui s‘institue entre un narrateur à la première personne et 

l‘actant ou le protagoniste du récit n‘est jamais complètement identique, une distance 

s‘installe inévitablement entre le « moi » qui raconte et celui qui a vécu les événements. Il y a 

d‘une part le narrateur éclairé, qui connaît l‘issue des événements et qui est capable de 

dénouer la confusion de ses sentiments et de ses mouvements antérieurs, et de l‘autre le 

protagoniste qui agit « en aveugle ». La distance plus ou moins grande qui s‘institue entre ces 

deux instances est liée parfois à l‘écart temporel qui sépare l‘acte de la narration de l‘action 

proprement-dite, mais le plus souvent cela tient tout simplement à un choix esthétique de 

l‘auteur. Il existe ainsi des narrateurs qui s‘identifie étroitement avec leur propre passé, ne 

faisant preuve d‘aucune espèce de supériorité dans l‘interprétation et manifestant ainsi un 

accord presque total entre les deux subjectivités (comme, par exemple, dans Portrait de 

lřartiste de James Joyce).  

Mais même lorsque le narrateur devient quelqu‘un d‘autre que celui qui a vécu 

l‘histoire, il reste que le pronom personnel « je » continue à associer l‘une à l‘autre ces deux 

personnalités et permet ainsi le double privilège d‘être sujet en même temps qu‘objet de 

l‘introspection.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

700 

 

En ce qui concerne le roman de Kourouma, celui-ci se trouve à mi-chemin entre ces 

deux attitudes, car une distance s‘installe, certainement, mais elle n‘est pas infranchissable. 

D‘ailleurs, le « moi » narrateur la franchit avec beaucoup de liberté, instaurant parfois une 

ambigüité au sujet de l‘origine des commentaires. De la sorte, le lecteur lui-même se voit 

obligé d‘imiter la posture du narrateur et de parcourir continuellement, dans les deux sens, 

l‘axe temporel qui relie le narrateur lucide qui fait retour sur son « moi » passé et ce « moi » 

plongé dans l‘ignorance. Mais en même temps, il doit constater leur superposition presque 

totale, véritable tour de passe-passe narratif, rendu possible par ce que Joyce appelait dans la 

préface de  The Ambassadors « la terrible fluidité de la confession ».  

Dès l‘incipit du roman, le personnage principal de Kourouma, procède à une auto-

caractérisation explicite, en six points, où il tente de donner une image suffisamment complète 

de ses traits définitoires, en précisant son nom, son ethnie, son état social, ainsi que certaines 

particularités du caractère :  

 

Et dřabord …et un…Mřappelle Birahima. Suis přtit nègre. Pas parce que suis black et 

gosse. Non ! Mais suis přtit nègre parce que je parle mal le français. Cřé comme ça. 

Même si on est grand, même vieux, même arabe, chinois, blanc, russe, même 

américain ; si on parle mal le français, on dit on parle přtit nègre, on est přtit nègre 

quand même. Ca, cřest la loi du français de tous les jours qui veut ça.  

Et deux…Mon école nřest pas arrivée très loin ; jřai coupé cours élémentaire deux 

[…] 

Et trois…suis insolent, incorrect comme barbe dřun bouc et parle comme un salopard 

[…] Je dis pas comme les nègres noirs africains indigènes bien cravatés : merde ! 

putain ! salaud !  Jřemploie les mots malinkés comme faforo ! (Faforo ! signifie sexe 

de mon père ou du père ou de ton père). Comme gnamokodé ! (Gnamokodé signifie 

bâtard ou bâtardise) […]. Les Malinkés, cřest ma race à moi. (Kourouma, 2000 : 9) 

 

En analysant ce fragment, on peut constater que dès le début le personnage se place 

dans une altérité multiple, de nature raciale, ethnique et linguistique, mais que les points de 

rapport sont également multiples : tantót cette altérité s‘installe par rapport à la race blanche 

(repère dominant soumis continuellement à la subversion), tantót, comme on le verra par la 

suite, par rapport aux autres ethnies noires (les Bambaras, les Cafres, les Guérés, les Krahns, 

les Yacous, les Gyos) ou tout simplement à des catégories sociales, comme par exemples celle 

des « nègres noirs africains indigènes bien cravatés ». L‘altérité linguistique, qui est peut-être 

la plus importante pour notre démarche et pour celle de l‘auteur lui-même, se définit par 

rapport à la langue française normée, officielle, qui a tendance à niveler les locuteurs au nom 

de ce que Bourdieu appelait « un communisme linguistique » fondé sur l‘illusion d‘une 

possible maîtrise égale de la langue.  

Mais ce rejet orgueilleux de la part des locuteurs « légitimes » de la langue française, 

ceux qui ont inventé l‘expression přtit nègre, ne rend pas timide et  respectueux Birahima. 

L‘insolence qu‘il reconnaît être son trait de caractère principal se manifeste aussi à l‘égard de 

la langue française, dont il se sert pour faire son témoignage, mais sans hésiter de la remettre 

en cause  et de la métisser, en incluant des termes ou des expressions du langage malinké ou 

du pidgin
1
.  

                                                             
1 Le pidgin est une forme simplifiée de langage, qui consiste en un mélange de deux ou plusieurs langues, présente une 
grammaire et un vocabulaire rudimentaires et sert comme moyen de contact entre des groupes de locuteurs divers, surtout 
dans les relations commerciales de l‘Extrême Orient. Le mot provient de la prononciation chinoise erronée (« pigeon ») du 

mot anglais « business ».  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

701 

 

Tout personnage narrateur qui réfléchit sur son acte de parole constitue une mise en 

abîme de la posture d‘auteur. Birahima n‘en fait pas exception, ses nombreuses réflexions sur 

l‘élaboration de son propre témoignage se constituant en un métatexte riche en significations.  

D‘ailleurs dans l‘incipit du roman, avant de fournir l‘auto-caractérisation que nous 

avons déjà analysée, les toutes premières lignes font preuve de l‘importance dans l‘économie 

globale du roman de cette dimension autoréflexive,  en se constituant en un  mini-

commentaire sur le choix du premier élément distinctif d‘une œuvre, à savoir son titre : « Je 

décide, le titre définitif et complet de mon blablabla est Allah nřest pas obligé dřêtre juste 

dans toutes ses choses ici-bas. Voilà. Je commence à conter mes salades. » (Ibidem)  

Cette reprise à l‘intérieur du texte d‘un élément qui, malgré son importance, reste 

normalement paratextuel, n‘est pas anodine, ses róles étant multiples. Comme on peut bien le 

remarquer, chez Kourouma il ne s‘agit pas d‘une reprise identique, un complément du titre 

étant fourni (« d‘être juste dans toutes ses choses ici-bas »), ce qui fait progresser le texte et 

explicite pour toute une catégorie de lecteurs (notamment pour ceux qui ne proviennent pas de 

l‘horizon culturel musulman) le recours à ce titre un peu vague. En même temps, cet ajout a le 

róle d‘une anticipation, en prévenant les lecteurs que l‘histoire qu‘ils vont lire n‘est pas à 

circonscrire dans une vision optimiste sur le monde ou dans une morale humaniste 

traditionnelle, toute faite. Ainsi, ces premières lignes ont la fonction un peu paradoxale de 

servir d‘ouverture mais en même temps de clóture, de conclusion, plaçant d‘emblée le récit 

assumé par le narrateur - personnage dans une relation spéculaire complexe.  

Pour reprendre les termes de Lucien Dallënbach, il s‘agit là d‘une triple mise en 

abyme, celle de l‘histoire, mais surtout celle du code et celle de la lecture. Les mots utilisés 

par le narrateur pour qualifier sa propre histoire (« blablabla », « salades »), légèrement 

dévalorisants et appartenant au registre familier, signalent, quant à eux, le caractère ironique 

et auto-ironique du récit, cette ironie accompagnée d‘une lucidité amère constituant l‘une des 

particularités essentielles du code romanesque de Kourouma ainsi que de son personnage. Le 

présentatif à valeur déictique «voilà » établit une première forme d‘adresse aux lecteurs, cette 

conscience de la présence et du róle de ce deuxième póle de tout acte de communication est 

une des constantes de ce texte.  

Comme tant d‘autres écrivains africains qui ont choisi d‘écrire en français, Ahmadou 

Kourouma se trouve confronté à une double exigence : celle de se rendre intelligible auprès 

d‘un public occidental, mais aussi celle de s‘adresser au public indigène. Son personnage 

principal partage lui-aussi cette préoccupation, prouvant par cela même qu‘il remplit à 

l‘intérieur du récit la fonction d‘agent (Greimas) mais qu‘il représente à la fois une véritable 

figure d‘auteur. Conscient du fait que son témoignage « est à lire par toute sorte de gens : des 

toubabs (toubab signifie blanc) colons, des noirs indigènes sauvages d‘Afrique et des 

francophones de tout gabarit » (Ibid. : 11),  le petit Birahima s‘attarde longuement au 

cinquième point de son auto-description sur le problème de l‘expression en français, une 

langue qu‘il maîtrise mal, car il n‘est pas allé à l‘école, et qui de toute façon reste une langue 

autre par rapport à la tradition et à la culture indigènes.  

Pour résoudre ce problème il décide de faire appel régulièrement à plusieurs 

dictionnaires :  

 

Pour raconter ma vie de merde, de bordel de vie dans un parler approximatif, un 

français passable, pour ne pas mélanger les pédales dans les gros mots, je possède 

quatre dictionnaires. Primo le Dictionnaire Larousse et le Petit Robert, secundo 

lřInventaire des particularités lexicales du français en Afrique noire et tertio le 

dictionnaire Harrapřs. […] Le Larousse et le Petit Robert me permettent de chercher, 

de vérifier et dřexpliquer les gros mots du français de France aux noirs nègres 

indigènes dřAfrique. LřInventaire des particularités explique les gros mots africains 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

702 

 

aux toubabs français de France. Le dictionnaire Harrapřs explique les gros mots 

pidgin à tout francophone qui ne comprend rien de rien au pidgin. (Ibidem) 

 

Des explications puisées dans les dictionnaires cités sont parsemées tout le long du 

roman et se constituent en un metatexte dont le róle dépasse largement   celui de fournir de 

simples équivalences linguistiques. Données le plus souvent entre parenthèses, elles 

permettent une véritable « malinkisation » de la langue française, introduisant dans le circuit 

littéraire francophone toute une série de mots malinkés, autant de culturèmes qui aident les 

lecteurs occidentaux à brosser dans leur esprit un tableau haut en couleurs de la vie africaine 

(ex. : « canaris (Canari signifie d‘après lřInventaire des particularités lexicales, vase en terre 

cuite de fabrication artisanale » (Ibid. : p. 15) ; « bilakoro (garçon non circoncis) » (Ibid. : 

13) ; « gnamas (…l‘ombre qui reste après le décès d‘un individu) » (Ibid. : 12) ; « donson ba : 

maître chasseur qui a déjà tué un fauve noir ou un génie malfaisant » (Ibid. : 16), 

« djibo (fétiche à influence maléfique) » (Ibid. :24), « cola (graine comestible du colatier, don 

rituel » (Ibid. : 30), etc.), en leur  attirant l‘attention sur les différences non seulement 

linguistiques mais surtout  socioculturelles qui séparent le monde africain du monde 

occidental.  

Par contre,  les expressions ou mots français choisis pour être expliqués semblent 

souvent aléatoires, pouvant correspondre aux lacunes linguistiques de l‘enfant, comme par 

exemple : « francophones de tout gabarit (gabarit signifie genre) » (Ibid : 11) ; « en prime : 

[…] d‘après Larousse, en prime signifie ce qu‘on dit en plus, en rab » (Ibid. : 12) ; 

« emmitouflé […] signifie enveloppé » (Ibid. : 14) ; « Allah n‘est pas obligé d‘accéder 

(accéder signifie donner son accord) » (Ibid. : 21), etc.  Mais parfois, l‘explication n‘est qu‘un 

prétexte pour développer un véritable réquisitoire contre une situation politique ou sociale 

jugée inacceptable, comme dans le cas de l‘expression « prix cadeau », empruntée au langage 

publicitaire standard et dont il se sert comme leit-motif pour décrire la situation créée par les 

guerres tribales au Libéria :  

 

Les soldats-enfants et les soldats, pour se nourrir et pour satisfaire leurs besoins 

naturels, vendent au prix cadeau tout ce quřils ont pris et ont gardé. Cřest pourquoi 

ont trouve tout à des prix cadeau au Libéria. De lřor au prix cadeau, du diamant au 

prix cadeau, des pistolets et des kalachnikov ou kalach, cadeau, tout et tout au prix 

cadeau. (Ibid. : 54).  

 

D‘autres fois, la fonction de ces explications lexicales se situe au póle opposé, 

constituant une modalité à portée de main, la seule dont l‘enfant dispose, d‘interrompre la 

description d‘un état de fait trop insupportable, ménageant ainsi une pause de normalité au 

milieu de la violence généralisée, devenue le lot quotidien de tout un pays.   

Ce metatexte complexe, qui assure à la fois des fonctions référentielles et auto-

référentielles, évolue sur la base de deux procédés complémentaires : d‘un cóté la progression 

(certains mots ou expressions déjà présentés sont considérés comme acquis et sont utilisés 

sans plus fournir d‘autres explications, ce qui oblige parfois le lecteur inattentif de revenir sur 

sa lecture) et de l‘autre, la répétition. Comme on le sait, la répétition est un procédé essentiel 

pour la tradition orale, et le style de la majeure partie des écrivains francophones africains 

garde ses empreintes. Ahmadou Kourouma ne fait pas exception, l‘oralité de ses romans est 

évidente et consciente, visant justement à s‘apparenter au style des conteurs traditionnels, 

mais tout en jouant là-dessus et en le détournant pour l‘appliquer à la  réalité contemporaine, 

très éloignée, quant à elle, des contes exemplaires et moralisateurs racontées lors des longues 

veillées paisibles. Ainsi, en reprenant presque à l‘identique des formes traditionnelles, 

Kourouma réussit à les contaminer de son ironie corrosive, qui s‘insinue parfois au détour 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

703 

 

d‘un seul mot, comme par exemple dans l‘incipit du roman En attendant le vote des bêtes 

sauvages, où le narrateur, un « sora », musicien de la confrérie des chasseurs, commence 

l‘histoire de Koyaga avec les paroles traditionnelles des conteurs, mais en modifiant la 

formule d‘adresse: « Président, général et dictateur Koyaga, nous chanterons et danserons 

votre donsomana en cinq veillées » (Kourouma, 1994 : 10).  

En analysant les répétitions du roman Allah nřest pas obligé on constate, à cóté de 

formules toute faites, la récurrence des « gros mots » malinkés, qui sont presque toujours 

accompagnés de leur traduction en français. Cela ne doit pas surprendre le lecteur, car 

Birahima avait averti dès le début qu‘il était insolent « comme barbe d‘un bouc ». Mais bien 

que l‘effet de réel, obtenu par la concordance entre ce parler et l‘état social du personnage, ne 

soit pas à exclure, l‘usage répété des jurons acquiert également d‘autres significations. Ainsi, 

les jurons qui reviennent constamment dans la bouche de Birahima représentent la mise en 

discours de l‘altérité d‘un être privé d‘une parole sociale autorisée, mais qui durant son 

parcours d‘initiation dans l‘horreur de la guerre devient conscient de son exclusion. Les mots 

grossiers utilisés presque ad nauseum, notamment « Faforo ! » « Bangala ! », 

« Gnamokodé ! » - équivalents de l‘explétif anglais « Fuck ! » - deviennent de véritables 

« mots-pierres », son seule arme pour exprimer sa révolte. Devant le sort qui lui est fait, il ne 

lui reste que de s‘indigner à sa façon,  en refusant les canons linguistiques du français policé 

et en s‘enfonçant dans la pratique langagière du déshérité, qui peut certainement choquer les 

tenants d‘une langue dite « pure », mais qui sait également remettre en question, faire douter 

du bien fondé de l‘ordre du monde et, par cela même, réussit à l‘ébranler, du moins dans nos 

esprits.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bibliographie primaire: 

Kourouma, Ahmadou, 2000.  Allah nřest pas obligé, Paris, Seuil. 

Kourouma, Ahmadou, 1994. En attendant le vote des bêtes sauvages, Paris, Seuil 

Kourouma, Ahmadou, 1990. Monné, outrages et défis, Paris, Seuil 

Kourouma, Ahmadou, 1970. Les Soleils des indépendances, Paris, Seuil 

 

Bibliographie critique : 

Bessis, Raphaël, 2004, Dialogue avec Marc Augé. Autour dřune anthropologie de la 

mondialisation, L‘Harmattan, Paris. 

Bourdieu, Pierre, 2003. Si le monde mřest supportable, cřest que je peux mřindigner, Paris, 

Editions de l‘Aube. 

Deleuze, Gilles et Guatari, Félix, 1980. Mille Plateux, Paris, Minuit. 

Ducrot, Oswald et Todorov, Tsvetan (dir.),  Dictionnaire encyclopédique des Sciences du 

langage 

Hamon, Philippe, 1983, Le Personnel du roman, Genève, Droz. 

Jodelet, Denise, 2005, Formes et figures de lřaltérité, Presses universitaires de Grenoble. 

Lecercle, Jean Jacques et Riley, Denise, 2002, The Force of Language, Basingstoke, Palgrave. 

Maingueneau, Dominique, 2004. Le discours littéraire, paratopie et scène dřénonciation, 

Paris, Armand Colin. 

Meizoz, Jéróme, 2007. Postures littéraires. Mises en scène modernes de lřauteur, Genève, 

Slatkine.  

Kerbrat Orecchioni, Catherine, 1992.  « Le texte littéraire : non-référence, auto-référence ou 

référence fictionnelle », in Texte, no 1, Toronto, Trinity College. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:18:08 UTC)
BDD-A27510 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

