
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

574 

 

TRANSCENDENCE OF THE CELESTIAL ANDROGYNOUS - SÉRAPHÎTA, HONORÉ DE 

BALZAC 

 

Carmen Ioana Popa 
PhD., „1 decembrie 1918” University of Alba Iulia 

 

 

Abstract:In this study, we want to present the angelic being in the novel Séraphîta by Honoré de 
Balzac. The novel appeared in 1834, and is framed in the category of fantastic novels, it presented to 

us the concept of  perfect man who has a privileged state. With this novel, Balzac brings the theme of 

the perfect man to the forefront, who becomes the primordial archetype for our condition. 
Séraphita/Séraphitus is the perfect androgynous, who seems to be caught in the world in order to 

learn what love is because his purpose is to transcend to another stage. In the eyes of others, this 

being seems to be detached from the sky, and as soon as she is near the mountain, Minna sees 

Séraphitus, and when he comes down from the beatitude he is in, the others see Séraphita. But this 
creature has been promised to heaven since birth, her body being a temple. Eventually he becomes a 

Seraphim, and Minna and Wilfrid are the witnesses at his entrance to the Holy Gate, and they become 

the pair of the tellurian plan. 
  

Keywords: androgynous, mountain, sky, angelic, male/female 

 

 

  Androginul, ființă care recuperează în făptura ei cele două jumătăți 

primordiale, a fost un subiect dezbătut din punct de vedere mitologic, alchimic, religios etc., 

fie că vorbim de bisexualitate, hermafrodism, travestiri, totul referindu-se la recuperarea 

temporară a condiției pe care omul primordial o avea sau pe care o au unele divinități, în 

special cele ale fertilității. Aceste divinități au capacitatea de a procrea, iar în mai toate 

culturile, omul primordial este androgin, cumulând în ființa sa aceste elemente contrare. 

Nediferențierea, confundarea sexelor erau considerate a fi sacre, acest lucru realizându-se prin 

diferite ritualuri în speranța de a recupera temporar plenitudinea ființei primordiale. 

Androginul, în Banchetul lui Platon, este ființa totală, completă, o ființă care formează sfera 

perfectă și este spartă din cauza mândriei. Remarcăm faptul că această ființă dezbinată își 

caută jumătatea pentru a se recupera pe sine prin celălalt. Exilul de care au parte prin această 

separare îi zdruncină, această făptură forma unul, se pierdeau unul în celălalt; cercul fiind 

spart ei s-au diferențiat, având individualități diferite, opuse condiției lor primordiale. 

 Androginia este o stare privilegiată prin care ființa își recuperează ambele elemente 

pentru a putea transcende spre o lume a luminilor, în care angelicul, în cazul de față, devine 

puntea de legătură între frumosul sufletului și ființa cu sfere mântuitoare și pline de pace. 

Théophile Gautier mărturisește faptul că: „Niciodată Balzac nu a fost mai aproape de 

frumusețea ideală ca în această carte: ascensiunea pe munte are în ea o notă eterată, 

supranaturală, luminoasă, ce te ridică deasupra pământului. Singurele două culori folosite sunt 

albastrul ca cerul și albul ca zăpada, cu câteva tonuri de sidefiu, pentru a reda umbra. Nu 

cunosc nimic mai amețitor ca acest debut. Panorama Norvegiei, cu malurile ei zdrențuite, 

văzută de la acea înălțime, te orbește și te face să amețești.‖
1
 Panorama Norvegiei, cu aerul ei 

glaciar, redă o lume a ideilor pure, în care o ființă poate transcede spre angelismul purificator. 

Starea de beatitudine care se regăsește în acest loc înalță ființa spre condiția sa reală care o va 

ajuta în lupta permanentă între bine și rău. Iubirea telurică devine inexistentă în cazul acestei 

                                                             
1 Théophile Gautier, Istoria romantismului, vol. II, traducere și note de Mioara și Pan Izverna, București, Editura Minerva, 

1990, pp. 168-169. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

575 

 

ființe, fiindcă ascensiunea ei nu are nevoie de o reîntoarcere spre acest plan în momentul în 

care porțile cerurilor se deschid pentru a o cuprinde. 

 Permanent remarcăm o confuzie în ochii celor din jur, ei fiind incapabili să vadă 

adevărata condiție a acestei ființe. Castelul în care trăiește ființa androginică îi conferă izolare, 

protecție și un loc al meditației, care îi va permite înălțarea spre lumea destinată ei: „Ceva mai 

sus, pe o ridicătură a muntelui, este așezată o locuință, singura din piatră și pe care din acest 

motiv locuitorii au numit-o castelul suedez.‖
2
 Acest loc ferit, unde ceilalți ajung cu dificultate, 

îi conferă securitate și liniște sufletească. Muntele devine modalitatea de comunicare cu cerul, 

castelul fiind carapacea care protejează ființa de vitregia vremii și a sorții: „Ceea ce se află 

înlăuntrul său este despărțit de restul lumii, capătă un aspect îndepărtat, pe cât de greu de 

atins, pe atât de râvnit. De aceea, el figurează printre simbolurile transcendenței (...). Castelul 

ocrotește transcendența spiritualului. Este socotit a fi adăpostul unei puteri misterioase și 

imperceptibile.‖
3
 

 Această ființă unică și divină apare în ochii celorlalți când ca bărbat, când ca femeie. 

Minna vede în această ființă idealul ei masculin, inima ei zvâcnește în apropierea lui 

Séraphîtüs. Însă destinul acestei ființe unice este să zboare spre cer, precum îi mărturisește și 

tinerei fete: „ne-am născut să tindem spre cer.‖
4
 Abisul care se formează între Minna și 

Séraphîtüs este de netrecut. Scopul lui Séraphîtüs nu este viața telurică, ci o viață în veșnicie, 

în apropierea binelui. Această ființă se simte întreagă, fiind conștientă de androginia sa care îl 

separă de restul lumii, pentru a-și atinge adevăratul cer care se află în sufletul său: „Eu sunt ca 

un poscris, departe de cer; și ca un monstru, departe de pământ. Inima nu-mi zvâcnește; nu 

trăiesc decât prin mine și pentru mine.‖
5
 Séraphîtüs pare prins într-o sferă de mijloc din care 

nu poate transcende foarte ușor, iar viața telurică pare să fie o probă inițiatică pentru viața din 

veșnicia cerului. Găsirea acestei imensități din el, îl ajută să privească iubirea într-un mod 

angelic, dorind ca Minna să aibă parte de o dragoste adevărată alături de Wilfrid. Dacă în 

înălțimile Falberg-ului această ființă pare un bărbat, în momentul în care coboară împreună cu 

Minna, încet începe să capete grația unei femei. Se pare că imensitatea este destinată 

bărbatului care dorește să depășească limitele impuse de condiția actuală, în timp ce teluricul 

îi este destinat femeii, care încearcă să curme ascensiunea elementului masculin. Poate 

permanent se dă o bătălie pe frontul sufletului acestei ființe, elementul masculin nu s-a 

contopit încă cu cel feminin, acesta fiind ultimul pas spre transcendența acestei ființei unice 

care tinde spre angelicul celest. „Minna tresări auzind o voce nouă, ca să spunem așa a 

călăuzei sale: o voce pură ca aceea a unei tinere fete și, care risipi licăririle fantastice ale 

visului prin care pășise până atunci.‖
6
 

 Singurii care văd partea feminină a acestei ființe sunt Wilfrid, domnul Becker 

(pastorul) și David, acesta fiind și singurul care trăiește în castelul suedez și are parte de 

celestul cerului prin intermediul acestei ființe divine.  

 Dragostea lui Wilfrid pentru Séraphîta ține de carnal, de teluric, fiind incapabil să 

înțeleagă distanța care îi separă. Wilfrid nu conștientizează granița dintre iubirea eternă și 

pasiunea care îl macină pentru această ființă, care nu este nici bărbat, nici femeie: „- Știi, 

prietene, eu nu sunt femeie. Te înșeli atunci când mă iubești.‖
7
 Căsătoria telurică nu aduce 

beatitudinea cerului unei ființe angelice, Séaphîta - Séraphîtüs având nevoie de o nuntă 

cosmică, cerească și angelică. Ființa aceasta unică își va pierde acest înveliș material pentru a 

se înălța spre o căsătorie fără conotații carnale, deoarece elementul masculin se contopește cu 

                                                             
2 Honoré de Balzac, Séraphîta, traducere de Daniela Vereș, Iași, Editura Aion, 2006, p. 15. 
3 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere,Iași, 
Editura Polirom, 2009, p. 197. 
4 Honoré de Balzac, op. cit., p. 21. 
5Ibidem, p. 31. 
6Ibidem, p. 32. 
7Ibidem, p. 37. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

576 

 

cel feminin pentru veșnicia cerului. „Îngerii se află mereu în punctul cel mai perfect al 

frumuseții. Căsătoriile lor sunt celebrate prin ceremonii minunate. În această uniune, care nu 

produce copii, bărbatul a dat ÎNȚELEGEREA, femeia a dat VOINȚA: ei devin o singură 

ființă, UN SINGUR trup în lumea aceasta; apoi se duc în ceruri după ce au îmbrăcat forma 

divină.‖
8
 Această ființă a fost promisă cerului încă de la naștere. Născută din „căsătoria (...) a 

două suflete unite neîncetat‖
9
, la care întreg cosmosul a luat parte prin sunetele care păreau 

„să fi fost aduse din cele patru puncte cardinale de suflul vânturilor‖
10

, această ființă fiind 

ruptă din veșnicia cerului. Teluricul nu se regăsește în ea, deoarece acest prunc „a fost botezat 

în focul Cerului. Pruncul acesta va rămâne floare, nu-l veți vedea îmbătrânind, îl veți vedea 

trecând; dumneavoastră aveți existența, el are viața; dumneavoastră aveți simțuri exterioare, el 

nu are, el este interior.‖
11

 Această ființă nu a fost niciodată atinsă de un bărbat sau o femeie, 

trupul ei devine un templu al cerului, în care sacrul se regăsește. Natura sa divină o deosebește 

de ceilalți, ea având parte de viața veșnică, în timp ce toți ceilalți au parte de o existență 

efemeră și telurică, neavând acces la cerul și spiritul care se găsește în ei.  

 Această făptură este totală, iar faptul că se află în plan terestru este pentru a înțelege ce 

este iubirea, iar Minna și Wilfrid îl ajută să înțeleagă acest sentiment. „Androginul lui Balzac 

însă nu aparține decât foarte puțin pământului. Întreaga sa viață spirituală este îndreptată către 

Cer. Séraphitus-Séraphita trăiește pe pământ numai ca să se purifice și să iubească. Balzac nu 

o mărturisește cu precizie, dar din toată povestirea se înțelege că Séraphitus-Séraphita nu 

poate părăsi acest pământ înainte de a cunoaște dragostea. Poate că aceasta este cea din urmă 

și cea mai de preț desăvârșire: a iubi real, adică în sens creștin, două făpturi de sexe diferite, și 

a le iubi în același timp. Firește, iubirea aceasta este serafică; dar asta nu însemnează că e 

abstractă, generală. Androginul balzacian iubește un ins; rămâne, deci, în concret, în viață. Nu 

este, cel puțin pe pământ, un înger; este un om desăvârșit, adică un om «total».‖
12

 

 Ușurința prin care ea apare sub două forme distincte îi năucește pe ceilalți. Focul 

iubirii se aprinde tot mai intens în sufletul lui Wilfrid care simte că doar „la gândul că o va 

vedea pe Séraphîta, viața îi era tulburată în însăși sursa vieții‖
13

, în timp ce pentru Minna 

bărbatul pe care îl vede în această ființă devine intermediarul dintre ea și cunoașterea 

absolută. Însă, Séraphîta - Séraphîtüs este logodită încă de la naștere, ea a fost promisă cerului 

și nu se poate sustrage destinului său. „- Voi vă nașteți cu toții văduvi sau văduve, răspunse 

ea, însă căsătoria mea era pregătită încă de la naștere și sunt logodită...‖
14

. Logodna ei îi 

stabilește destinul, sufletul ei palpită la gândul că va fi eliberată din acest înveliș carnal 

deoarece această ființă misterioasă iubește cerul. Dorește să pășească pe un alt tărâm pentru a 

simți iubirea lui Dumnezeu. O viață plină de rugăciune i-a arătat calea spre care a fost 

promisă, iubirea ei nu ține de carnal, este o dragoste prin credință, dorind binele, luptându-se 

cu răul pentru a ajunge în împărăția Domnului. Pe Dumnezeu, această ființă îl simte cel mai 

aproape, înțelege adevărata putere a credinței și faptul că Dumnezeu este pretutindeni, 

ocrotește, nu rănește, oferă bine și purifică, eliberând sufletul celor aleși. Această ființă a fost 

aleasă deoarece ea vede în iubire adevărul, cunoașterea, nu pasiune și impuls carnal. „Sufletul 

ei nu-i mai aparține ei înseși, ci Lui! Dacă păstrează în interior ceva care nu-i aparține Lui, 

înseamnă că nu iubește; nu, nu iubește! (...) În sfârșit, pe DUMNEZEU! Minna, te iubesc 

pentru că poți fi a Lui! Te iubesc pentru că, dacă vii la El, vei fi a mea.‖
15

 

                                                             
8Ibidem, p. 79. 
9Ibidem, pp. 83-84. 
10Ibidem, p. 84.  
11Ibidem, p. 85. 
12 Mircea Eliade, Mitul reintegrării, București, Editura Humanitas, 2003, pp. 72-73. 
13 Honoré de Balzac, op. cit., p. 97. 
14Ibidem, p. 140. 
15Ibidem, pp. 159-160. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

577 

 

 „Androginul lui Balzac, vedem bine, elimină orice referire la sexualitatea umană. În 

mod semnificativ, această dispariție este cea care asigură accesul la o beatitudine a cărei 

voluptate carnală nu era decât o reflectare, sau mai degrabă un ecran.‖
16

 Descătușarea de 

carnalul care apasă transformă ființa într-un înger care urcă spre împărăția cerurilor. Intrarea 

acestui Serafim pe Poarta Sfântă permite spiritelor lui Minna și Wilfrid să pătrundă în 

cunoașterea universului. Dar acest fel de cunoaștere nu este totală, ei nefiind pregătiți pentru o 

astfel de călătorie celestă: „În această stare, începură amândoi să priceapă diferențele 

nemărginite ce despart lucrurile de pe Pământ de lucrurile din Cer.‖
17

 Acești doi oameni devin 

doi vizionari care îl văd pe Serafim luându-și zborul spre veșnicia promisă, uitând de 

vremelnicia pe care a întâlnit-o în planul teluric, deoarece natura lui divină nu mai avea nimic 

comun cu efemeritatea materială. „Tema Îngerului va fi și ea luată în considerare. Imagine 

fascinantă, trezind o anumită stare de beatitudine, obiect al unei neobișnuite supralicitații 

dogmatice și a unei clasificări capabile să excite imaginația, Îngerul cumulează în el anumite 

tendințe fundamentale ale psihicului: anulare a oricărei sexualități demarcate, armonizare a 

«principiilor» masculin și feminin, conciliere a puterilor și a grației.‖
18

 În cazul lui Seraphîtüs-

Seraphita vorbim de nediferențiere, fiind ființa care cunoaște lumina și binele suprem, 

croindu-și drumul spre perfecțiune. 

 „Îngerii sunt ființe intermediare între Dumnezeu și lume, menționate sub forme 

diverse în textele akkadiene, ugarite, biblice și altele. Ei ar fi entități spirituale sau spirite 

înzestrate cu un corp eterat, aerian; nu pot însă împrumuta de la oameni decât înfățișarea.‖
19

 

Îngerii sunt un simbol al sacrului, iar Séraphita/Séraphituseste ființa prinsă în această lume 

având rolul de a ilumina, cei iluminați fiind Minna și Wilfrid.  Pe tot parcursul textului 

remarcăm dualitatea acestei ființe care pare exilată pentru a se pregăti de intrarea pe Porțile 

Cerului. Séraphita/Séraphitus nu are o individualitate propriu-zisă, schimbul identitar care se 

întâmplă o ajută să intre în contact atât cu conștientul, cât și cu inconștientul. Această ființă 

este învăluită în mister, în făptura sa se contopesc și se confundă cele două contrarii. Esența 

angelică a lui Séraphita/Séraphitus este remarcată de cei din jur, această făptură se ridică 

deasupra tuturor pentru a-i ocroti, își urmează propriul drum de la care nu se poate abate, 

pentru a recupera în sine esența acestei lumi. Séraphita/Séraphitus împarte pace și tinde spre 

frumos, răutatea nu o poate atinge. 

 „Să fie oare ideea de Sfârșit promisiunea unui proces de androginizare sau, 

dimpotrivă, a dispariției lente a diferenței dintre sexe? Deși destul de aluzivă, în tradiția 

creștină apare ideea că apartenența la determinarea sexuală este menită să dispară la Sfârșitul 

timpului. În aceeași măsură în care păcatul originar a instaurat rușinea corpului sexuat și a 

introdus o distanță dramatică între bărbat și femeie - care formau până atunci un «singur trup» 

- mântuirea finală trebuie să abolească forma actuală a sexualității, dat fiind faptul că 

reproducerea prin procreere reciprocă nu va mai avea nicio rațiune de a exista. Evangheliile 

scriu, în mai multe rânduri că după Înviere drepții nu vor avea nici soți nici soțiiși prin aceasta 

se vor asemăna îngerilor lui Dumnezeu, vor căpăta adică un înveliș subtil sau un trup de 

slavă.‖
20

 Trupul pe care îl va căpăta Séraphita/Séraphitus este însăși lumina divină, se are pe 

sine pentru sine și prin sine, fiind pregătită de a se înălța într-un loc în care răul și efemeritatea 

nu o mai pot ajunge. 

 Prin Séraphita/Séraphitus, Wilfrid și Minna intră în contact cu sacrul, devenind 

androginul spart din planul teluric, după revelația pe care o au cu această ființă angelică, ei 

intră în contact cu esențele propriei lor ființe, înțelegându-și rolul pe care îl vor avea unul 

pentru celălalt, rolul pe care îl au în plan teluric, dorind să urmeze drumul lăsat în urmă de 

                                                             
16 Jean Libis, Mitul androginului, Baia Mare, Editura Dacia, 2004, p. 143. 
17 Honoré de Balzac, op. cit., p. 173. 
18 Jean Libis, op. cit., pp. 140-141. 
19Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, op. cit., p. 486. 
20 Jean Libis, op. cit., p. 134. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

578 

 

ființa care i-a unit. „Personajul central, Seraphîtüs-Seraphita, exersează un ascendent puțin 

obișnuit asupra oamenilor cu care se întâlnește. Or, frumusețea sa transcendentă nu este deloc 

neobișnuită, ea reprezintă expresia unui hermafroditism eliberat de orice trivialitate.‖
21

 

 Frumusețea sa farmecă și subjugă, dar nimeni nu-i înțelege lupta care se află în 

interiorul ființei sale. Ea cunoaște dragostea, vede iubirea lui Wilfrid, cât și pe cea a Minnei, 

trebuie să înțeleagă acest sentiment pentru a se putea desprinde de acest loc și a se înălța spre 

Cer, iar doar această desprindere îi va face pe Minna și Wilfrid să înțeleagă o parte din această 

ființă misterioasă, ei vor avea acces la o parte din misterul acestei lumi, vor intra în contact cu 

totalitatea pentru a se putea găsi unul pe celălalt și să-l urmeze pe acest Serafim la un moment 

dat. Dragostea lui Wilfrid și a Minnei nu va fi una de ordin carnal, ei înțelegându-și rolul pe 

care îl vor avea, și vor trăi unul prin celălalt. Având contact cu sacrul vor începe să înțeleagă 

esențele acestei lumi pentru a putea porni pe drumul lăsat în urmă de acest Serafim. 

 Rugăcinea pentru această făptură este o formă de meditație prin care se ridică deasupra 

tuturor pentru a fi aproape de locul menit condiției sale, iar Minna simte prăpastia dintre ea și 

această făptură care nu aparține acestui plan, se simte respinsă și dorește: „Aș vrea să fiu tu pe 

de-a-ntregul!‖
22

. Minna este conștientă de faptul că ființa completă este o coabitare a celor 

două elemente primordiale. Lacrimile ei nu-l fac pe Séraphîtüs să înțeleagă simțământul de a 

fi incomplet deoarece „Ce-i care sunt de-a-ntregul nu plâng‖.
23

 El se are pe sine prin sine, nu 

se simte zdrobit sau rupt de elementul contrar, aceste două elemente coexistă împreună, 

această făptură având o stare privilegiată. 

 Séraphîtüs simte că dragostea Minnei pentru el este mult prea carnală și o îndeamnă să 

iubească o ființă asemenea ei: „Iubirea ta e prea grosolană pentru mine. De ce nu-l iubești pe 

Wilfrid? Wilfrid este bărbat, un bărbat încercat de pasiuni, care va ști să te strângă în brațele 

lui viguroase, care te va face să-i simți mâna mare și puternică.‖
24

 Minna și Wilfrid fac parte 

din același plan, condiția aceste ființe angelice nu-i permite să coboară în carnal pentru o 

dragoste efemeră, își înțelege soarta și menirea, încercând să o convingă pe Minna că are 

nevoie de un bărbat precum Wilfrid, perechea sa în plan teluric. 

 Séraphîtüs îi sublinează efemeritatea: „Rămâi aici, bucură-te prin simțuri, supune-te 

naturii tale, pălește o dată cu bărbații palizi, roșește cu femeile, joacă-te cu copiii, roagă-te cu 

cei vinovați, ridică-ți ochii spre cer în durerea ta; tremură, nădăjduiește, freamătă; vei avea un 

tovarăș, vei mai putea încă râde și plânge, dărui și primi.‖
25

 În aceste cuvinte se subînțelege 

soarta pe care muritorii o au, fiind incapabili să înțeleagă mai mult decât ceea ce le oferă 

efemeritatea.  

 Séraphîta încearcă să-l facă pe Wilfrid să înțeleagă că dragostea lui pentru ea ține doar 

de carnal, de efemer, de acest plan din care nu poate să treacă: „- O, iubirea mea eternă! - Știi 

dumneata ce este eternitatea? Taci, Wilfrid. Mă dorești și nu mă iubești. Spune-mi, nu-ți 

amintesc oare de vreo femeie cochetă?‖
26

 Wilfrid nu-i poate înțelege natura divină și faptul că 

o dragoste carnală nu este suficientăpentru ea, o dragoste în plan teluric i-ar curma 

ascensiunea spre locul spre care a fost promisă. Iubirea pentru Séraphîta este una spirituală, 

care înalță. 

 În viziunea aceste ființe, Wilfrid și Minna sunt o singură ființă: „Te iubesc mult pe tine 

și Minna, crede-mă! Însă vă consider o singură ființă. Laolaltă sunteți un frate sau, dacă vrei, 

o soră pentru mine. Luați-vă, ca să vă văd fericiți înainte de a părăsi pentru totdeauna această 

sferă de încercări și dureri. Dumnezeule, au fost simple femei care au căpătat totul de la 

amanții lor! Ele le-au spus: - Tăceți cu toții! și ei au amuțit. Ele le-au spus: - Muriți! Iar ei au 

                                                             
21Ibidem, p. 142. 
22 Honoré de Balzac, op. cit., p. 27. 
23Ibidem, p. 29. 
24Ibidem, p. 30. 
25Ibidem, p. 31. 
26Ibidem, p. 38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

579 

 

murit. Ele le-au spus: - Iubiți-mă curtezanii în fața unui rege. Ele le-au spus: - Căsătoriți-vă! 

Iar ei s-au căsătorit. Eu vreau să fii fericit, iar dumneata mă refuzi. Sunt deci lipsită de putere? 

Ei bine, Wilfrid, ascultă, vino mai aproape de mine, da, m-aș supăra vazând că te cununi cu 

Mina; dar când n-ai să mă mai vezi, atunci... promite-mi că vă veți uni, cerul v-a hărăzit unul 

altuia.‖
27

 Destinul Minnei și a lui Wilfrid este de a fi împreună asemenea unei ființe 

androginice, ei trebuie să se regăsească unul pe altul și a forma sfera perfectă. Unirea lor le va 

aduce beatitudine, ei vor fi un singur trup asemenea unui androgin reîntregit. 

 Ea își înțelege natura și conștientizează că acest mediu în care se află este plin de 

abisuri și doar Cerul este cel care oferă beatitudine: „Cu cât urci mai sus, cu atât concepi mai 

puțin abisurile! Nu există prăpăstii în ceruri.‖
28

 Cerul devine totalitatea ființei, este locul în 

care lumina dăinuie, abisul teluricului fiind lăsat în urmă. Wilfrid și Minna sunt martori la 

această ascensiune de care are parte Seraphîtüs-Seraphita, având privilegiul de a intra în 

contact cu absolutul. 

 Această experiență îi schimbă pe cei doi vizionari, ei înțelegând ce este iubirea și 

alegând calea care îi va conduce spre Dumnezeu. Minna devine pentru Wilfrid dragostea lui, 

iar bărbatul devine pentru femeie întreaga ei forță. Ei se completează prin iubirea care s-a 

născut în sufletele lor, regăsindu-și echilibrul primordial: „- Dă-mi mâna, spuse Tânăra Fată, 

dacă vom merge mereu împreună, drumul mi se va părea mai ușor și mai scurt. - Numai cu 

tine, răspunse Bărbatul, voi putea traversa marea singurătate, fără a-mi îngădui să mă plâng. - 

Și vom merge împreună în Cer, spuse ea.‖
29

 Cei doi își pierd identitățile pentru a se putea 

contopi într-o singură ființă și a avea un alt destin în care trecutul și zbuciumul sunt uitate. 

 Séraphitus-Séraphita își lasă în urmă învelișul teluric pentru a se recupera pe sine într-

un mediu prielnic condiției sale. „«Să fie, oare, greu de înțeles că omul este umbra îngerului? 

De asemenea, nu este, oare, concepția singură cea care desființează sexualitatea? Fecioarele 

sunt și femei, îngerul se află în afara sexului sau constituie un al treilea sex, acela al 

spiritualității și al eternității».‖
30

 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bibliografie de referință 

 

1. BALZAC, Honoré de, Séraphîta, traducere de Daniela Vereș, Iași, Editura 

Aion, 2006 

2. PLATON, Banchetul, traducere, studiu introductiv și note de Petru Creția, 

București, Editura Humanitas, 2011 

 

Bibliografie critică 

1. ELIADE, Mircea, Mefistofel și androginul, traducere de Alexandra Cuniță, f. 

l., Editura Humanitas, 1995 

2. ELIADE, Mircea, Mitul reintegrării, București, Editura Humanitas, 2003 

3. GAUTIER, Théophile, Istoria romantismului, vol. II, traducere și note de 

Mioara și Pan Izverna, București, Editura Minerva, 1990 

4. LIBIS, Jean, Mitul androginului, Baia Mare, Editura Dacia, 2004 

 

Lucrări cu caracter general. Dicționare. Enciclopedii 

                                                             
27Ibidem, pp. 40-41. 
28Ibidem, p. 43. 
29Ibidem, p. 184. 
30 Jean Libis, op. cit., p. 142, apud Péladan,  De l´Androgyne, texte citate de C. Beaume, în Les hermaphrodites. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

580 

 

1. CHEVALIER, Jean, GHEERBRANT, Alain, Dicționar de simboluri. Mituri, 

vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere, Iași, Editura Polirom, 2009 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:14:28 UTC)
BDD-A27493 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

