
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

122 

 

THE POETRY OF DAG HAMMARSKJӦLD FROM AN INTERDISCIPLINARY PERSPECTIVE 

 

Clementina Alexandra Mihăilescu, Lucia Stoicescu 
Assoc. Prof. ,,Lucian Blaga” University of Sibiu 

 

 
Abstract: The paper expands upon Dag Hammarskjӧld ̕s poetic contribution entitled ŗMarkingsŗ. Our 
basic reason for approaching the Swedish diplomat Dag Hammarskjӧld, one of the most influential 

U.N. Secretary Generals in the post WW II period from an interdisciplinary perspective arises from 

the fact that he was a contradictory personality often marked by unusual loneliness, alienation and 
self-doubt in spite of his strong belief in God. For properly depicting his inner strives for 

accomplishing perfect comunion with other people and unselfish dedication to them , both reflected in 

his poetic contribution ŗMarkingsŗ , Jung̕ s process of individuation , Cioran̕ s triad (denunciation, 
enunciation and transfiguration) and Lakoff ̕s conceptual metaphors have extensively been  employed 

in our paper.  

 
Keywords: Dag Hammarskjӧld, Markings, Cioran, Lakoff, Jung 

 

 

Diplomatul Dag Hammarskjӧld a fost unul din cei mai influenți Secretari Generali ai 

Națiunilor Unite din perioada postbelică care a reușit cu succes să gestioneze și să rezolve 

problemele sociale, politice și religioase cu care omenirea se confrunta la acea dată. 

Hammarskjӧld s-a impus ca o ilustră personalitate publică ce personifică așa-zisul ―sfânt-

în-acțiune‖ lipsit de orice viață privată. O imagine parțială a eului său privat poate fi 

identificată în colecția de meditații intitulată ‖Insemnări‖. Traducerea sa contestată a fost 

editată de scriitorul britanic W. H. Auden după moartea sa ca urmare a unui dezastru aerian 

întâmplat în partea de sud a Africii în septembrie 1961 când se găsea acolo într-o misiune de 

pace care viza zbuciumatul Congo. 

Autorul colecției de poezii intitulată ‖Insemnări‖ era considerat un om al renașterii 

secolului XX cu abilități literare și lingvistice deosebite. Printre trăsăturile sale morale se 

numără o profundă responsabilitate morală și civică materializată în strădania sa de o viață de 

a transforma lumea într-un adevărat paradis terestru. 

Implicarea lui în spațiul public nu a fost un eveniment singular în familia sa. Membrii 

familiei sale au excelat în implicări în viața publică. Astfel, tatăl său a fost Prim-ministru al 

Suediei în timpul primului razboi mondial, în timp ce cei trei frați au fost recunoscute figuri 

publice: Bo a fost diplomat, Ake a fost judecător al Curții Internaționale de Justiție, iar Sten a 

fost jurnalist și romancier. Când seniorul Hammarskjӧld a fost nominalizat ca și Guvernator al 

Provinciei Uppsale în 1917, familia s-a stabilit într-un castel unde Dag și-a petrecut cea mai 

mare parte a copilăriei. Acest mediu familial l-a influențat sub aspect spiritual, făcându-l să se 

izoleze și să fie aplecat spre introspecție. 

Dag Hammarskjӧld a studiat economia politică, filosofia, literatura și limba franceză la 

Universitatea Uppsale. Și-a luat licența în drept în 1922 și, la vârsta de 25 de ani și-a terminat 

studiile masterale în domeniul economiei politice. A fost desemnat președinte al Băncii 

Suediei între anii 1941-1945 și a fost ales sub-secretar al Ministerului de Externe al Suediei. 

A fost investit să funcționeze în cadrul Organizației pentru Cooperare Economică Europeană 

și delegat al noului consiliu al Europei. A fost ales ministru sub-secretar de stat al afacerilor 

externe în 1951. 

În funcția sa de Secretar General al Națiunilor Unite, Hammarskjӧld și-a demonstrat 

calitățile excepționale privind stabilirea de relații cu liderii naționali și cu proeminente 

personalități politice. A crezut cu fermitate că viitorul Națiunilor Unite trebuie să se bazeze pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

123 

 

ideea că tot ceea ce se stipulează în Carta Națiunilor Unite trebuie să devină realitate și că 

Națiunile Unite trebuie să devină un instrument credibil în lupta pentru pace și securitate și să 

răspundă prompt cerințelor majore legate de prevenirea conflictelor armate. 

Ultimul său raport viza două posibile axe de dezvoltare ale Națiunilor Unite și anume să 

devină fie o ‖mașinărie statică‖ care să se preocupe de conferințe sau ―un instrument dinamic 

de guvernare‖; a doua problemă era legată de dezvoltarea acestei instituții și viza nevoile 

prezente și viitoare ale omenirii bazate pe o crescândă interdependență internațională și pe 

suveranitatea statelor naționale în problemele legate de înarmare. 

În timpul mandatului său, multe foste colonii și-au câștigat independența și s-au alăturat 

Națiunilor Unite. Mai mult decât atât, Hammarskjӧld a pledat în mod activ din partea 

Națiunilor Unite ca acestea să se implice în îmbunătățirea viitorului lor politic. 

Hammarskjӧld era numit ‖un virtuous al diplomației multilaterale‖ propunând principii 

inovatoare ca de pildă misiuni de pace eficiente. Geniul său constă din a merge direct la 

cauze, de a stabili principiile pe care să se bazeze în acțiunile întreprinse, concentrându-și în 

mod efectiv abilitățile intelectuale în găsirea de soluții la problemele practice de care se 

ocupă.  

          Principiile sale sociale și politice sunt cu atât mai importante astăzi când 

Comunitatea Europeană a început să le implementeze în legatură cu aspecte legate de crizele 

internaționale, de violarea drepturilor omului, de probleme legate de dezvoltare și dezastre 

naturale. 

Cel mai surprinzător lucru legat de acest remarcabil economist, bancher și Secretar 

General al Națiunilor Unite a fost faptul că era un ‖om mistic‖. Stolpe, un distins scriitor și 

cancelar al Academiei Catolice Suedeze și un prieten apropiat al lui Hammarskjӧld, a fost 

profund preocupat de personalitatea sa contradictorie marcată de o neobișnuită singurătate, 

alienare și îndoială de sine în ciuda credinței sale fierbinți în Dumnezeu și estima că aceste 

aspecte trebuie căutate în copilăria sa. 

Pe de-o parte, tatăl său Prim-ministru al Suediei a fost foarte urât de concetățenii săi care 

l-au acuzat că ar fi fost pro-german și l-au asociat cu perioada de foamete care a avut loc în 

timpul mandatului său. Un astfel de comportament din partea concetățenilor săi l-au 

transformat pe Hammarskjӧld într-un om dur, singuratec și rece. 

Pe de altă parte, mama sa, o femeie blândă și bună la suflet care, tânjind să aibă o fiică, 

și-a revărsat întregul atașament emoțional asupra sa și l-a împiedecat să aibă relații cu sexul 

opus, dezvoltându-i preocupările pentru viața interioară intensă, forțându-l în mod inconștient 

să se refugieze în intimitatea ființei sale. 

Relația lui Hammarskjӧld cu mama sa poate fi interpretată și din perspectivă arhetipal –

jungiană. Blânda sa mamă poate fi pusă în legatură cu arhetipul matern al cărui caracter 

protector este în mod simbolic redat prin biserică, universitate, pământ, mare și rai, toate 

aceste simboluri fiind prezente în contribuția sa ―Însemnări‖. Mama sa poate fi asociată și cu 

arhetipul Sfintei Fecioare. Jung a atins un maxim emoțional prin argumentul că ―paradisul, 

lumea lui Dumnezeu simbolizează Mama ca un punct de plecare și permanenta întoarcere‖ 

(15). 

Hammarskjӧld însuși poate fi pus în legătură cu arhetipul copilului care reprezintă 

tendința autorului spre auto-perfecționare. Arhetipul schimbării constă în trăirea la nivel 

simbolic al experiențelor aparent ireconciliabile ale pierderii și recuperării, ale confruntării 

personale cu lumina și întunericul. Acest arhetip are ca obiect iluminarea personală și 

achiziționarea unei conștiințe ―înțelepte‖ superioare prin care situațiile neplăcute pot fi 

depășite. 

În ceea ce privește arhetipul sinelui, acesta este considerat arhetipul totalității psihice, 

deoarece sinele reprezintă ‖totalitatea fenomenelor psihice‖ (în Pătru, 43). Acest arhetip 

constă în ‖înțelegerea naturii noastre unice‖ (în Fordham, 63), a relației noastre intime cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

124 

 

entitățile vegetale și animale, cu cosmosul însuși, cu lumea înconjurătoare. Noi considerăm 

acest arhetip ca fiind scopul întregii vieți a lui Hammarskjӧld. 

Neobișnuita personalitate contradictorie a lui Hammarskjӧld poate fi abordată și din 

perspectiva triadei lui Cioran care se constituie din enunțare, denunțare și transfigurare. 

Remarcabila sa afirmație: ‖drumul spre sfințenie în mod necesar parcurge traseul acțiunii‖ 

(122) ne dezvăluie încercarea acestei personalități de excepție de a uni ‖viața activă cu cea 

contemplativă‖ (XX). Hammarskjӧld este de asemenea preocupat să enunțe cerințele ce 

trebuiesc îndeplinite pentru realizarea dezideratelor sale: ‖să fii tu însuți‖, ‖să-ți fie scopul 

determinat de cel mai adânc patos spiritual‖, ‖să suporți eșecul fără a te auto-compătimi și 

succesul fără auto-admirație, să-și asculți vocea interioară pentru a-ți împlini visele, claritatea 

minții să-ți oglindească viața și puritatea inimii să ți-o modeleze‖ (10). 

În ceea ce privește denunțarea, Hammarskjӧld, în mod eroic, a dezvăluit pericolul 

alunecării lumii spre un holocaust nuclear. Contribuția sa poetică intitulată ―Însemnări‖ 

promovează denunțarea ca fiind cel mai semnificativ mod de a enunța adevăruri legate atât de 

lumea exterioară cât și de cea intimă, sensibilă. 

Pe de-o parte, Hammarskjӧld denunță lumea exterioară brutală și maculată, pe de altă 

parte ni se relevă îndoielile sale, teama morții și impulsurile suicidale. Toate aceste stări 

negative pot fi puse în relație cu faptul ca multiplele sale talente, sârguinciozitatea și în mod 

special exagerata sa ―conștiinciozitate‖ deseori au generat stări spirituale contradictorii.  

Mai mult decât atât, asocierea periculoasă a ambițiilor sale majore cu sentimentul că este 

‖nedemn‖ de toată investiția de încredere ce s-a făcut în ceea ce-l privește, pot fi considerate 

ca acele cauze majore generatoare de oscilații spirituale și impulsuri suicidale (XV).  

Nemulțumirile sale spirituale majore reverberează în poezia ‖Noaptea se apropie‖ scrisă 

în 1950. 

…      În focul amețitor al anihilării 

          In furtuna distrugerii 

          Și în frigul mortal al actului sacrificării 

          Ar trebui să întâmpini moartea. 

          Dar când acest sentiment se dezvoltă în tine 

          Zi de zi 

          Ajungi să suferi chinul  

          Chinul judecății nerostite 

          Care atârnă asupra vieții tale 

          In timp ce frunze cad în paradisul rece. 

Poezia este încărcată cu conotații existențialiste și freudiene care l-au făcut pe W. H. 

Auden să facă referiri la eul contradictoriu a lui Hammarskjӧld, apreciind că acesta este 

permanent diminuat de ―un ghimpe în carne‖, și anume, de sentimentul că nu se va putea 

bucura niciodată de reciprocitarea unei afecțiuni sau de o căsătorie fericită. 

Impulsurile freudiene legate de sentimentul morții reverberează în construcțiile 

metaforice ―focul amețitor al anihilării‖, ‖furtuna distrugerii‖, ‖răceala mortală‖, ‖judecata 

nerostită‖, ‖paradisul rece‖. Hammarskjӧld își etalează calități de ―filosof al adjectivului‖ 

(Bachelard, 207) reunind dialectica profundului și intangibilului - a profundului care se 

adâncește perpetuu și al intangibilului care se întinde dincolo de limitele perceptibile. Prin 

fiecare cuvânt sau sintagmă poetul coboară la o adâncime a ființei pe care nici el nu o poate 

controla. Este vorba de subconștientul său devorat de arhetipul umbrei. Umbra nu este un 

element psihic pasiv, el conține o încărcătură vitală și instinctual pasională, care influențează 

întreaga ființă a poetului Hammarskjӧld, încărcătură care pare extrem de nefirească pentru o 

personalitate atât de ancorată în spațiul public. In accepție jungiană, confruntarea cu propria 

sa umbră și controlarea ei echivalează cu anihilarea forței sale coercitive. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

125 

 

Rămânând în registrul umbrei, putem afirma că Hammarskjӧld promovează și leagă 

ontologia invizibilului și a inaudibilului de cea a vizibilului și audibilului, ultima reverberând 

în structurile fonice și prosodice prezente în poezie. Imbrățișând opinia cercetătorilor 

cognitivi și anume aceea că structurile limbii pot fi interpretate ca structuri cognitive, 

apreciem că poezia lui Hammarskjӧld în întreaga ei profunzime conține valori semnificative 

atât ale ființei cât și ale non-ființei. Durerea și sentimentul implacabil al morții de unde ea 

izvorăște ne fac să ne întrebăm pentru o clipă dacă poezia este ‖un elogiu al non-ființei sau o 

dominare a ființei‖ (Bachelard, 207). Opinăm totuși în favoarea celei de-a doua afirmații 

deoarece în zbaterile sale existențiale există în subsidiar nevoia de a realiza un ‖salt cuantic pe 

un flux de conștiință mai înalte‖ (Gheorghiță, 86). 

Zbaterile sale sunt redate în planul simbolismului sonor prin aliterația consoanei fricative 

‖f‖ care reunește ―focul‖, ―furtuna‖, ―frigul‖ ―suferi‘ și ―frunzele‖ accentul căzând în toate 

aceste vocabule pe prima silabă, cea care conține respectivă consoană, cu excepția verbului 

―suferi‖. Revenind la substantivele amintite, ele sunt atât concrete cât și abstracte sugerând ca 

Hammarskjold aude și, prin extensie, face pe cititori să audă lucrurile existând cu și în ființa 

sa intimă. 

Parafrazându-l pe Bachelard, am putea spune că o astfel de poezie ar trebui să ne facă să 

reflectăm asupra unei lumi ‖care există în adâncime prin sonoritatea ei, o lume a cărei 

existență ar sta integral în existența vocii‖ (208). Este vorba de vocea poetului care pare că se 

ascultă pe sine vorbind. 

Revenind la măiestria cu care Hammarskjӧld poetul conduce jocul acestor ‖aparate de 

visat‖ (Bachelard, 200) care constau din a vedea, a auzi și ―a te auzi văzând‖ (200), apreciem 

că metafora sunetului ne ajută să identificăm tumultul din trupul și sufletul său când se ascultă 

pe sine și ne ajută și pe noi să ne contactăm la această sursă sensibilă. Astfel, vocala închisă 

―u‖ din ―focul‖ se repetă de 13 ori. Structura ‖ul‖ din‖ focul‖ se regăsește și în‖paradisul‖, 

aducând dovada și creând certitudinea unei realități ce unește natura sensibilă a omului cu 

trascendentul (paradisul). ‖Fondul gândului‖ (200) lui Hammarskjold ne oferă acele 

informații referitoare la ce trebuie să păstrăm din lume pentru ―a ne deschide 

transcendențelor‖ (200). 

Hammarskjӧld nu se poate rupe de măreția lui ―a fi‖ și de fapt acesta este cuvântul care 

nu descrie ci conferă sens la tot ceea ce trebuie descris. Parafrazându-l pe Bachelard din nou 

care afirmă că ―măreția lui a fi reunește trascendența a ceea ce se vede și transcendența a ceea 

ce se aude‖ (200), poetul Hammarskjӧld marchează în modul cel mai firesc infinitatea 

spațiului intim. Este spațiul în care ―fruzele cad în paradis‖. Această imagine paradoxală se 

poate citi în oglindă prin metafora blagiană a ―transcendentului care coboară‖ în  situații de 

criză pentru ca natura noastră morală să continue să poarte ―măreția în virtutea ei inițială‖ 

(200). Vocala ―i‖ din ―anihilării‖ se regăsește de 23 de ori în această poezie, ultima oară fiind 

prezentă în cuvântul ‖paradisul‖. Prin această asociere se sugerează o ‖stare de intensitate―, 

‖intensitatea care se dezvoltă în vasta perspectivă a imensității intime‖ (200). 

Mai mult decât atât cuvântul ‖moarte‖ sugerează un alt aspect paradoxal. Prin 

conștietizarea impulsurilor suicidale acestea pot fi ținute sub control sau pot fi chiar anihilate. 

Anihilarea lor în cadrul ființei morale a poetului poate semnifica nașterea nolui eu regenerat 

care nu mai este prizonierul umbrei de care tocmai s-a desprins. 

Deși poezia este focalizată pe imagini legate de anihilare, distrugere, actul sacrificiului și 

moarte, putem aprecia că scopul lor este ―verticalitatea, în adâncime sau în înălțime‖ 

(Bachelard, Dreptul de a visa, 198). Revenind la primele patru versuri ‖În focul amețitor al 

anihilării /În furtuna distrugerii /Și în frigul mortal al actului sacrificiului /Ar trebui să 

întâmpini moartea‖ ni se sugerează ceea ce Bachelard numea ―clipa încremenită în care 

simultaneitățile, ordonându-se, dovedesc perspectiva metafizică a clipei poetice‖ (198). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

126 

 

Această denunțare a stărilor de spirit contradictorii realizată prin conștientizarea lor și 

prin afirmarea cu tărie a lor prefigurează transfigurarea vieții sale personale și a vieții în 

general prin credință și artă. Pentru că această trasfigurare să se desăvârșească este nevoie de 

curaj și dragoste. In opinia lui Hammarskjӧld, acestea sunt necondiționat legate de 

armonizarea cu problemele existențiale, de cele două reflexe legate de actul sacrificiului, 

adăugând că rezultatul comuniunii între Dumnezeu și suflet se reflectă în comuniunea cu 

ceilalți oameni. Comuniunea cu semenii, devotamentul total și altruist față de ei l-au animat 

pe Hammarskjӧld de-a lungul întregii sale vieți. 

Pentru împlinirea unui atare deziderat Hammarskjӧld opina că trebuie îndeplinite 

următoarele condiții: să înveți să te ierți pe tine și pe ceilalți, să acționezi ca un instrument al 

divinității care în mod necesar implică să suporți umilirea ce vine de la lume și sacrificarea 

propriei vieți în interesul comunității, ceea ce se traduce prin acceptarea crucii personale. 

Transfigurarea în mod necesar implică introspecție și conștientizarea impulsurilor 

negative. Dacă aceste încercări de auto-cunoaștere și autodepășire nu sunt direcționate spre 

―canalul rugăciunii‖, ele pot genera ―vârtejuri înspăimântătoare‖ (22). Hammarskjӧld afirmă 

că dacă acest canal nu este suficient de adânc, dacă convingerile noastre sunt slabe și că dacă 

încetăm să mai credem într-o zeitate personală, Dumnezeu nu moare în acea zi, dar ‖noi 

murim în ziua în care încetăm să fim iluminați de o strălucire permanentă reînnoită zilnic de o 

minune, sursa a tot ce există dincolo de rațiune‖ (56). Hammarskjӧld nu crede în minuni, el se 

bazează pe ele. El afirmă că noi nu trebuie să ne temem de noi înșine, ci trebuie să trăim 

pentru a face bine celorlalți (55). 

Mai mult decât atât, nouă nu ni se permite să ne ‖alegem cadrul destinului nostru‖, ci să-l 

perfectăm, să-l întregim, această experiență spirituală urmând să se desăvârșească în 

conformitate cu curajul propriu; cel ce aspiră spre sacrificiu‖ va fi sacrificat în conformitate 

cu măsura purității inimii sale‖ (550), afirma Hammarskjӧld. 

Cuvintele ―curaj‖ și ―puritate‖ demonstrează faptul că ―Însemnări‖ este dominată de un 

anume tip de patos care ne ajută să ne distanțăm de banalitate. Acest deziderat se poate realiza 

tocmai prin faptul că esența obiectivității reflectată de cuvântul ―curaj‖ întâlnește ―esența 

subiectivității‖ prezentă în cuvântul ―puritate‖. Această combinație este baza convingerii lui 

Hammarskjold că esența vieții noastre nu trebuie căutată în afara vieții ci descoperită în viața 

însăși. 

Contribuția sa literară ―Însemnări― este profund idealistă, înscriind-se ascendent pe linia 

idealismului pur care trecând prin faza de idealism voluntarist devine idealism realist, în 

accepția lui Liviu Rusu. Idealismul pur reverberează în citatul: ‖aura victoriei care înconjoară 

albinele, dulceața sufletului care emană din el - o aromă de fructe de merișor și de fructe de 

norișor, o atingere de îngheț și de vremuri fierbinți‖ (48). 

―Aura victoriei‖ sugerează o victorie morală, care în asociere cu albinele, dobândește în 

același timp și conotațiile particulare ale cooperării între umanitate și natura. Structura poetică 

―dulceața sufletului ce emană din el‖ transfigurează sufletul făcându-l să vibreze între real și 

ireal. Versurile devin creuzetul ce se constitue estetic ca ―o geometrie de ecouri‖ (Bachelard, 

Poetica spațiului, 89) ale unei realități sensibile. Blândele arome ―de fructe de merișor‖ sunt 

genial asociate cu ―arome de fructe de norișor‖, punând în felul acesta ―o pecete aeriană‖ (89) 

pe imagistica poeziei. Cele două sintagme ‖o atingere de îngheț și de vremuri fierbinți‖ ne 

conving că Hammarskjӧld a cunoscut ―intimitatea fuziunii‖ contrariilor. 

Din perspectivă cognitivă, natura apare ca un ―gestalt experimental‖ ale cărei proprietăți 

reunite îi conferă valoare de ‖prototip al cauzalității‖. Când Hammarskjӧld analizează natura 

sub aspect extensiv dar și intensiv, ―dialecticile parțiale‖ (Bachelard, 83) se estompează, iar 

valorile arhetipale ale arhetipului matern cu valori clare protectoare emană din miniatura 

grădină edenică înțesată de fructe de merișor și norișor. Diminutivele conferă valori supra-

sensibile. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

127 

 

Aceste valori emană și din structurile fonice unde dominantă este vocala ―a‖ care intră 

într-o asonanță puternică reunind cuvintele ―aura, înconjoară, albinele, dulceața, emană, 

aroma‖. Cuvintele ‖merișor‖ și ―norișor‖ structurate pe vocalele ―i‖ și ―o‖, analizate din 

perspectiva fenomenologiei imaginației care cere ca imaginile să fie trăite direct, ne conduc 

aparent spre o realitate vizibilă și tangibilă. Și totuși sufixul ‖or-― sugerează ―blândețea 

intimității materiei‖ (79), armonia ei primordială pe care Hammarskjӧld încearcă să o 

recupereze în plan estetico-moral. 

Conotațiile trasmoderniste ale demersului poetic de a armoniza contrariile sunt prezente 

sub diverse forme în întregul volum de poezii. Ele sunt prezente uneori în forma camuflată în 

ceea ce esteticeanul Liviu Rusu numea idealismul voluntarist. Idealismul voluntarist poate fi 

asociat cu fabula generată de lipsa de rușine a celor devorați de mândrie: ‖O dată de demult, 

se afla o coroană atât de grea încât nu putea fi purtată decât de cel care rămânea indiferent la 

strălucirea ei‖ (50). Acest tip de idealism de asemenea emană din citatul: ‖Când Mefisto apare 

și se declară învingător, el poate fi totuși învins de modul în care ne asumăm consecințele 

acțiunilor noastre‖ (55). 

Ambele citate sugerează că o dată ce recuperăm valorile morale prin voință și conștiință 

ele nu mai fac parte din istoria noastră personală sau dintr-o pre-istoie nedefinită ci din istoria 

noastră vie. 

Contribuția sa literară ―Însemnări‖ de asemenea precizează cerințele ce se impun a fi 

respectate pentru atingerea perfecțiunii: să depășim faza plafonării, să renunțăm la egoism, 

neliniște, agresiune și să existăm pentru viitorul celorlalți fără a fi sufocați de neajunsurile 

prezentului. Reiese cu claritate că toate acestea reclamă ―voința‖ și ―conștiința‖ care sunt 

esențiale pentru evoluția noastră. 

În ceea ce privește idealismul realist, el poate fi asociat cu sugestia de mare respirație 

etică a lui Hammarskjӧld și anume că ar trebui să ―înaintăm pe drumul posibilității până la 

capăt fără auto-compătimire sau nevoia de simpatie, împlinindu-ne destinul chiar dacă aceasta 

înseamnă sacrificarea afecțiunii și camaraderiei, pentru că ceilalți nu sunt gata să te urmeze 

pentru înfăptuirea unei noi frății‖ (69). Astfel de citate sugerează ceea ce Frieda Fordham 

numea ‖înțelegerea naturii noastre unice‖ prin transcenderea egoismului și prin dedicarea 

vieții noastre celorlalți. 

Frieda Fordham de asemenea a subliniat că pentru realizarea totalității psihică - a eului 

armonios dezvoltat - ar trebui să relaționăm cu cosmosul însuși, pentru că o atare relație ne 

oferă sentimentul reconcilierii cu viața și societatea. Acest deziderat este intens trăit de 

Hammarskjӧld ca o aspirație de a se uni și de a fi absorbit de natură, o aspirație direcționată 

spre ―pământ, spre suflet, spre mângâierea vântului și îmbrățișarea apei și a luminii‖ (7). 

Acest elogiu al naturii asigură premisele unei călătorii simbolice de la trăirile abisale din 

prima parte a volumului de versuri ‖Însemnări‖ spre o nouă etapă în ceea ce privește 

raportarea sa la univers. Fiecare din cuvintele încapsulate în versurile mai sus citate, și anume 

―pământ‖, ‖vânt‖, ―apă‖ și ―lumină‖ fac să vibreze profund ființa poetului, intimitatea sa 

spirituală redată prin vocabula ―suflet‖. Aceste cuvinte ne trimit spre imaginea paradisului, un 

paradis ce se dorește redescoperit în plan estetico-moral. Această imagine intuitivă 

paradisiacă cu profunde conotații metaforice poate fi decodificată prin intermediul metaforei 

conceptuale a lui Lakoff. 

Lakoff, preocupat de relația dintre ―experiență‖ și ―acțiune‖, pune în discuție noțiunea de 

―prototip al cauzalității‖. Lakoff demonstrează pragmatic manipularea direct prototipică de 

către un agent. El pretinde că 12 proprietăți ale activității efectuate de un agent caracterizează 

prototipul cauzalității, deoarece ele acționează împreună în acțiune. El concluzionează că noi 

le experimentăm ca un gestalt, și anume că un complex de proprietăți ce apar împreună și care 

sunt mai importante decât dacă apar separat. Gestalturile experimentale sunt ―moduri de 

organizare a experienței în unități structurale‖ (84). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

128 

 

Proprietățile exemplare ale decorului edenic descris de Hammarskjӧld constând din 

pământ, vânt, apă și lumină, toate sunt entități ale unei miniaturi cosmice. Este vorba de 

lumea în miniatură în care noi trăim. Trăim ca să le contemplăm în intimitatea lor, să le 

ajutăm să ni se alăture și atunci fiecare dintre ele își va revela cauzalitatea: vântul ne va 

mângâia, iar apa și lumina ne vor îmbrățișa. In felul acesta ele își etalează puterea de a 

emoționa simțurile și de a ne trezi conștiința apartenenței la o lume unică ce nu se poate 

desăvârși decât prin identificarea rădăcinilor profunzimii ei. 

Pământul, vântul, apa și lumina apărând personificate pot fi interpretate ca acel agent 

capabil de o manipulare direct prototipică tocmai datorită forței masculine a pământului de a 

se armoniza cu forțele feminine ale apei și luminii, cele două reprezentând germenii 

desăvârșirii terestre. 

Pământul ancestral cu conotații edenice sugerează centrul unui ―metabolism al 

imaginilor‖ (Bachelard, 206) unde vântul mângâie și apa și lumina îmbrățișează. Forța 

imaginilor originare răzbate și din tiparul sonor. Vocala închisă ―â‖ din ―pământ‖ și ―vânt‖ își 

nuanțează calitățile vocale prin metamorfozare în vocala deschisă ―a‖ din ―apă‖ și ―lumina‖. 

Fiindcă principalul purtător de sunet este substantivul, în el sunt încorporate ―rădăcinile sau 

arhetipurile vorbirii‖ (Bachelard, 136). Ele ne învață cum vocalele ajung să facă istorie în 

filosofia idealistă a lui Hammarskjӧld susținându-i umanismul în acțiune și puterea sa de 

reînnoire spirituală, în terminologia bachelardiană. 

Bachelard afirmă că ―trebuie să pierzi paradisul adamic pentru a trăi cu adevărat în el….. 

în sublimarea absolută care trascende orice pasiune‖ (207). Contemplarea luminii divine este 

cea care l-a întărit pe Hammarskjӧld ca să poată să situeze lumea interioară mai presus de cea 

exterioară și spiritual deasupra materiei, indiferent de consecințe. 

Și care au fost aceste consecințe? Această experiență i-a oferit ―viziunea unui câmp 

mirific în suflet, a creat un prezent etern prin multitudini necunoscute, ale căror cuvinte și 

acțiuni sunt concentrate într-o eternă rugăciune‖ (9). 

Hammarskjӧld vine în completarea acestei imagini intuitive cu convingerea înnoitoare că: 

‖mai presus de ascultare trebuie să existe atenția concentrată pe scopul propus - eliberarea de 

teamă / Dincolo de teamă -deschiderea spre viața / Și mai presus de toate acestea iubirea‖. ‖Și 

ce mai urmează? se întreabă Hammarskjӧld. ‖Apoi va veni imperioasa necesitate care îți este 

foarte familiară și anume că singurul etalon să-ți fie curajul și puterea interioară‖. 

Pentru o personalitate atât de înzestrată, sensul vieții derivă din imperativul ―de a nu-ți 

ascunde puterea de teamă și în consecință de a-ți trăi viața la superlativ‖. Superlativul emană 

din însăși definiția dată de Hammarskjӧld binelui: ‖Binele este ceva foarte simplu: să trăiești 

pentru ceilalți, să nu cauți niciodată avantaje personale‖ (90). 

Toate aceste lecții estetico-morale ne învață să privim în interiorul nostru și în jurul 

nostru, în egală măsură și ne încarcă cu curajul de a scruta și înțelege simplitatea dar și 

grandoarea binelui - să trăiești pentru ceilalți. ‖Voința de a vedea și voința de a-i face pe 

ceilalți să vadă‖ (152), iată acțiunea poetului filosof și sociolog Hammarskjӧld, ar spune 

Bachelard. Prin această afimație încărcată de flacăra iubirii Hammarskjold devine un profet 

modern care dorește să trasforme lumea. 

Revenind la imaginile promovate de Hammarskjӧld concretizate în imaginile intuitive ale 

focului, apei, vântului, copacilor, frunzelor, câmpului, pământului și luminii, poetul 

experimentează ―solitudinea conștiinței‖, dar și comuniunea cu umanitatea. În felul acesta 

lumea nu mai apare opacă, înlănțuită, deoarece poetul a citit libertatea pe câmpuri, ape, 

copaci, frunze. 

Lumea nu mai poate fi opacă la valorile morale când Hammarskjӧld i-a redat lumii 

‖conștiința curajului său‖ (153), în accepție bachelardiană. Forța viziunii sale emană din 

imaginea umanizată a focului, apei, vântului, copacilor, frunzelor, câmpului, pământului. Mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

129 

 

mult decât atât, Hammarskjӧld își ―prometizează‖ imaginile punând ―scânteia creatoare‖ 

(Bachelard, 152) în centrul poeziilor sale. 

Hammarskjӧld arde cu fiecare imagine introdusă în poeziile sale. Asemenea lui Paul 

Eluard căruia Bachelard îi dedica pagini de mare rezonanță emoțională și estetico-filosofice, 

Hammarskjӧld se aseamănă păsării phoenix. El cântă viața chiar și în clipele în care moartea 

începe să-l obsedeze, încredințându-și ―renașterea umanității‖ (Bachelard, 156) căreia i se 

adresează în și prin opera sa. 

Concluzia lui Hammarskjӧld este că noi ar trebui întotdeauna să ne demonstrăm curajul și 

puterea de a crede în divinitate, de a nu ezita, de a nu ne îndoi. În ceea ce privește credința, 

aceasta semnifică ―comuniunea între Dumnezeu și Suflet‖. De aici convingerea omniprezenței 

lui Dumnezeu care sălășsluiește și lucrează prin suflet și care ―ne ajută să mutăm munții‖. 

Toate acestea reprezintă constructele esențiale ale acestui autor a cărui contribuție literară 

intitulată ―Însemnări‖ funcționează ca un text public de mare respirație și ale cărui 

semnificații pot fi decodificate în manieră arhetipală și estetico-morală. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bachelard, Gaston, Poetica spațiului, Pitești, Paralela 45, 2003 

Bachelard, Gaston, Dreptul de a visa, București, Editura Univers, 2009 

Buciu, Marian Victor, E.M. Cioran, Despărțirea continuă a autorului celui rău. 

București, Editura Fundației Culturale Ideea Europeană, 2005 

Fordham, Frieda, An Introduction to Jung̕ s Psychology. Suffolk, Richard Clay and 

Company Ltd, 1964 

Gheorghiță, Niculina, Bucuria de a trăi fără mască. Ghid de psihologie cuantică. Editura 

Studis, București, 2013 

Hammarskjӧld, Dag, Markings, Editura Faber and Faber, 1997 

Jung, Carl Gustav, În lumea arhetipurilor. București, Editura Jurnal literar, 1994 

Lakoff, G., Johnson, M. Metaphors We Live By. Chicago: Chicago University Press, 1980 

Pătru, Alina, Întemeierea psihologiei creștine a religiei în modelul anthropologic paulin 

și în viziunea psihologică a lui Carl Gustav Jung (disertație de master), Lucian Blaga 

University Sibiu, 2002 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-22 00:34:22 UTC)
BDD-A27431 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

