Les mythes bibliques dans I'ceuvre de Jacques Chessex

Otilia Carmen COJAN!

Abstract : Biblical intertextuality is a distinctive feature of the literary works of the
Swiss romand writer Jacques Chessex. Most of his books deal with the
reinterpretation of certain episodes of the Bible, placing themselves at the border
between literature and the Holy Scriptures. Jonas, L’Ardent Royaume, Judas le
Transparent, La Trinité or Reste avec nous are just some of the texts whose titles
clearly refer to the biblical fradition. Our study aims to analyse Chessex’s
reinterpretation of three biblical myths : the myth of the Genesis of the world, the myth
of Jonas and the myth of Jericho.

Keywords : Jacques Chessex, Swiss romand literature, the Bible, myth, Jonas,
Jericho, Genesis, intertextuality.

Trés nombreux sont les textes, parmi ceux que Chessex a publiés, qui font
d’'une fagon ou d'une autre, explicitement ou implicitement, référence a la
Bible et a la tradition chrétienne.

La validité de cette affirmation ne nécessite plus d'étre prouvée. QU'il
s'agisse des recueils de poémes, des récits, des nouvelles ou des romans, les
livres de Jacques Chessex renvoient d’un bout a 'autre aux Saintes Ecritures.
On oserait méme dire que I'écrivain suisse romand fonde ses écrits sur
lintertextualité biblique.

Né dans une tradition religieuse protestante dont les croyants
éprouvaient le sentiment du remords face a la divinité qu'ils vénéraient,
Chessex se révolte par lintermédiaire de son ceuvre contre les idées
religieuses toutes faites, contre un calvinisme plutét hérité qu'éprouvé par
propre conviction. |l explique sa vision pour ensuite la transposer au niveau de
ses livres :

Dans les cantons de tradition protestante, il existe une filiation calviniste

" Université « Alexandru loan Cuza », lasi, Roumanie.
2 Serge Molla, Jacques Chessex et la Bible. Parcours a l'orée des Ecritures, Genéve, Labor et Fides,
2002, p. 103.

255

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



profonde, qui n’est absolument pas le fait d'une pratique de la foi, mais
d’'une tradition culturelle, d'une tradition, je dirais, méme psychanalytique...
Elle est devenue psychotique méme et je sais que je vais loin : le sentiment
du péché, le remords, la solitude, la macération dans la faute, le sentiment
trés fort de la chute originelle, le sentiment de ne pas honorer Dieu, de ne
pas faire assez pour célébrer sa création ou pour la mériter...Ce sont des
themes qui hantent les habitants des cantons protestants, avec plus ou
moins d'urgence selon les ceuvres.3

Ce sont les themes quon retrouve aussi avec une fréquence
soutenue au niveau de ses propres ceuvres. C'est précisément a cause de la
tradition culturelle que le Pasteur Burg, protagoniste de La Confession du
Pasteur Burg arrive a transformer sa foi en psychose. C'est du c6té d'un
calvinisme exacerbé que Chessex place son protagoniste, en 1967 :

[...] dés ladolescence, une vocation irrépressible m'avait saisi: au
catéchisme, javais été frappé par la force et par l'austérité de notre foi.
J'eus bient6t lu Calvin, les Livres Saints, et je fus ébloui pas la rigueur de
leur message. J'étais donc protestant, profondément, et violemment.#

Si le Pasteur Burg est le produit d'une société caractérisée par une
filiation calviniste profonde, d'autres protagonistes chessexiens, tels Jonas du
roman éponyme ou Jean Calmet de L'Ogre sont macérés par un sentiment de
culpabilité innée qui est lié au péché originel et dont ils ne peuvent pas se
débarrasser. Dans une interview accordée a la Télévision Suisse romande
(lorsqu’on lui attribue le Prix Goncourt pour son roman L’Ogre), I'écrivain parle
du remords que ses protagonistes protestants éprouvent face a une divinité-
ogresse. Ainsi I'ogre n'est-il pas seulement le pére du protagoniste mais aussi

[...] tout ce qui a créé le destin de cet homme, que ce soit le pays, que ce
soient les institutions par exemple et puis la culpabilité profonde qu'il a
devant Dieu et Jean revient toujours a cette idée que le Dieu de la Bible, le
Dieu tel que l'ont lu les protestants est un Dieu qui quelques fois fait peur.
Ce n'est pas le Dieu des Evangiles qui est un Dieu d'amour et de bonté
mais un Dieu de surveillance, un Dieu de punition et je crois qu'il y a une

3 David Bevan, Ecrivains d’aujourd’hui. La littérature romande en vingt entretiens, Lausanne, Editions 24
heures, 1986, pp. 58-59.
4 Jacques Chessex, La Confession du Pasteur Burg, Lausanne, L’Age d’Homme, 1991[1967], p.10.

256

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



sorte d’assimilation pour Jean Calmet entre ce Dieu biblique et puis son
pére a lui. 5

L'importance du Calvinisme ne trouve donc pas sa source dans une
croyance personnelle des protagonistes, mais dans une forte influence
transmise de génération en génération par les ancétres. Il faut souligner,
cependant, que ce que Chessex condamne, ce n'est pas Dieu, mais l'idée de
Dieu que toute une société a construite. Ce que Chessex met en cause ce
n'est pas I'existence de Dieu, mais 'existence d’une doctrine qui rejette, dés le
début, le droit & tout questionnement sur la divinité. C'est la qu'on trouve la
raison pour laquelle I'auteur intitule un des chapitres de son livre Monsieur,
L’ldiot de Dieu :

Ainsi, étre idiot en Dieu. Ne pas savoir. Et aimer cette ignorance, se rappeler
la parole du saint, - parole plus riche et insondable de foi ignorante (et de foi
savante) qu'aucun discours ou glose de Dieu : credo quia absurdum. Je ne
sais pas. Je ne sais rien des abimes et des fins. Je crois parce qu'il est
absurde de croire et que cette absurdité, cette non-science, ce non-
discours, conviennent a mon état en Dieu, vers Dieu.®

C'est donc contre l'ignorance que I'écrivain dresse ses injures, contre
cette ignorance qui exclut par elle-méme tout golt et tout intérét pour le
Savoir. Croire en Dieu, sans jamais se demander qui se cache derriére cette
entité abstraite ; croire en Dieu sans jamais oser défier sa parole ou ses
commandements ; croire en Dieu et ne vivre que pour et par le biais de cette
foi. Vaila ce que les livres de Chessex rejettent.

On l'a déja mentionné, l'ceuvre chessexienne est fortement
imprégnée d'intertexte biblique. Dans ce contexte, on affirme sans crainte de
se tromper que la mythologie biblique représente la source premiére des livres
tels Le désir de Dieu, L'Imparfait ou Jonas. En ce qui concerne le mythe de la
Création du monde, Adam et Eve et implicitement le péché originel, Chessex
fonde autour de lui, toute une philosophie aux résonances chronologiques.
C'est L'lmparfait (en tant que durée psychique et physique) qu'il considere
comme le prolongement du mythe biblique de la Genése du monde. Dans Le

5 Cest une affirmation de Jacques Chessex in Un jour une heure, interview accordée a Catherine
Charbon, le 19 Novembre 1973, document consultt en ligne le 5 avrl 2012
http://www.rts.ch/archives/tv/information/un-jour-une-heure/3462039-le-goncourt.html .

6 Jacques Chessex, « L'ldiot de Dieu » in Monsieur, Paris, Grasset & Fasquelle, 2001, p. 220.

257

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



désir de Dieu, Chessex écrit :

[...] la culpabilité d’Adam a été voulue par Dieu. Cest elle que je nomme
limparfait. Obéissant, Adam aurait été Dieu, ou I'exacte image, en miroir, de
Dieu. Adam doit désobéir pour devenir homme. Adam doit retrouver
limperfection d'une part du chaos d’ol vient I'étre, faute de quoi il se dresse
en Prométhée devant Dieu. Ou en Satan contre Dieu.”

L’étre humain est donc voué, dans la vision chessexienne, dés les
commencements du monde, a vivre dans I'lmparfait. Quoi qu'il fasse, il
n‘arrivera jamais @ s'en sortir que par le biais de la mort. En mourant I'étre
humain sort de I'lmparfait pour rentrer dans le parfait, il quitte le fini pour se
tourner vers linfini. L'existence humaine n'est qu'une longue série de
tentatives d’échapper a cette finitude innée, héritte d’Adam et Eve. Pour
Chessex I'existence humaine ne représente qu'une réplique mimétique du
chemin vers Golgotha. Pareil au Christ, 'homme se dirige (en vieillissant) vers
sa propre mort. C'est seulement en mourant qu'il accédera a la véritable
existence, au temps sans temps :

A chaque fois la vraie vie par Golgotha. Comme si chacun de nous, pauvre
mortel, précaire, imparfait donc pécheur de son imperfection méme, avait a
revivre la crucifixion, la faisant sa crucifixion a soi, toujours étroitement fini,
pour atteindre la vie de 'ame, donc I'eternel, l'infinitude.8

De son vivant, 'étre humain n'est qu’'un intermédiaire entre lui-méme
en tant que vivant et Dieu en tant eu force supréme qui I'a voué a mener cette
existence. La vie est, dans une acception chessexienne, un intermezzo, un
fragment, une durée inachevée et a priori imparfaite. Ecartelé entre la terre ou
il vit et 'abime vers lequel il tend involontairement, le protagoniste chessexien
ne vit que de ce conflit intérieur. Le « Je » des récits chessexiens remémore le
plus souvent son passé « [...] comme un homme penché sur un gouffre, et
dont le vertige serait & la fois de cette terre, qui 'aimante, et de 'abime qui
I'appelle. »®

Cest a un perpétuel conflit intérieur qu'est soumis Jonas, le
protagoniste du roman éponyme paru chez Grasset en 1987. Le livre renvoie
dés le titre au mythe de la baleine biblique. L'histoire est simple : Jonas,

7 Jacques Chessex, Le désir de Dieu, Paris, Grasset, 2005, p. 62.
8 Ibid., p. 92.
9 Jacques Chessex, L’Imparfait, Yvonand, Bernard Campiche Editeur, 1996, p. 48.

258

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



ancien écrivain et marchand de tableaux, revient a Fribourg aprés des
années, ou il déambule pendant une semaine, allant de bar en bar, perdu
dans le ventre de sa propre existence, tout comme le Jonas de la Bible errait
autrefois dans le ventre de la Baleine. Il rencontrera Anne-Marie, une
ancienne maitresse, il apprendra la naissance et la mort d'un fils et
finalement, il cherchera désespérément le pardon de celle qu'il aime, afin de
pouvoir renouveler sa vie. Le Jonas de Chessex arrivera, aprés plusieurs jours
de déambulations a travers Fribourg, considéré en tant que ventre de la
baleine, a accéder a la reconnaissance de I'état adulte en tuant le monstre,
qui est constitué dans son cas, du passé et de ses remords. Mais & la
différence de la baleine biblique, la baleine de Chessex acquiert de nouvelles
significations, qui ne renvoient pas seulement au passé auquel il veut
échapper, mais aussi a la misére de I'existence humaine :

La baleine, c’est toute la merde humaine.

La baleine est une grosse limace bavant sur son prisonnier.

La baleine pue et asphyxie mon existence.

La baleine me persécute dans mon ame et dans ma chair, elle n'est pas
digne de la Création de Dieu.

La baleine est le cratére de pus qui suinte a la bouche du Christ dont je
l&che les Iévres.

La baleine convoite le cadavre décomposé des saints. Elle convoite
également leur présence rayonnante.

La baleine est un cloaque ou jai perdu beaucoup trop de temps de mon
unique vie.

La baleine est une catin qui souille le lit de la mer. Elle m'ingurgite et met
tout mon poids sale dans son poids de monstre.

La baleine m'a pris en elle et m’a recraché maintenant elle essaie de se
confondre avec moi, de m’habiter a son tour.

La baleine... Merde."0

Le Jonas de Chessex doit passer par une profonde métamorphose,
comme jadis le légendaire prophéte de la Bible', qui, aprés avoir été englouti
par le Monstre, meurt et est ressuscité, doué d’une nouvelle conscience. C'est
un renvoi a la notion de sacrifice supréme auquel 'homme doit se soumettre

10 Jacques Chesses, Jonas, Paris, Grasset & Fasquelle, 1987, p. 44.
" Pour le mythe biblique voir également I'article « Jonas » in Jean Ferré, Dictionnaire des symboles, des
mythes et des mythologies, Paris, Editions du Rocher, 2003, pp. 539-540.

259

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



afin de retrouver la divinité. Si, a la fin du roman, le Jonas de Chessex se
déclare convaincu qu'il n'y aura pas de Résurrection pour lui, c’est peut-étre
aussi parce qu'il sait déja que dans la Bible, Yahvé avait fait pousser un ricin
au-dessus de la téte de Jonas, en le faisant mourir. Le Jonas de Chessex
n'est pas un rédempteur, tel que I'était autrefois le Jonas de la Bible pour les
habitants de Ninive. C'est en damné qu'il se montre a Anne-Marie, cest la
résignation qu'il prophétise tout le long du journal qu'il tient: « Malgré mon
amour de Dieu, malgré le Fils, malgré notre fils, Anne-Marie, la grace est
morte et j'ai 'ame desséchée. Et je le sais aussi de source sure : il n'y aura
pas de Résurrection. »'2. Deuxiéme mythe biblique transformé par Chessex :
il n'y a pas de Rédemption pour son Jonas.

Finalement, c'est le mythe de Jéricho que I'écrivain utilise dans le
dernier chapitre de Carabas, intitulé précisément « La septiéme trompette de
Jéricho ». Cette fois-ci il transforme un mythe biblique en allégorie, établissant
une correspondance entre le pouvoir de la foi qui a fait tomber les murs de la
cité biblique et le pouvoir de I'écriture et des livres qui dresseront un édifice
contre l'oubli :

Le septiéme jour on I'encercle sept fois, au septiéme tour Jéricho s'écroule
[...]. Et qui a vaincu ? C'est le souffle. La corne embouchée par le rugueux
prétre, la musique criarde et guerriére qui retentit contre le mur sous la lippe
du barbu qui marche devant Israél.3

Pour Chessex, la prise de Jéricho n’est donc pas la récompense de
la foi et de 'obéissance de Josué ; elle n'est non plus le mérite de ces sept
prétres qui ont sonné des trompettes. La chute de la citadelle est due au tout
dernier prétre qui, lorsque le mur tenait encore, n'a cessé de souffler dans sa
trompette : « La septieme trompette de Jéricho. Qui était 'homme qui lancait
sa poitrine dans son cuivre chaud ? Je dédie mon livre a cet homme. Je
voudrais qu'a travers les siécles il écoute ma musiquette, qu'elle lui rappelle
un écho de quelque chose, oui, que dans mes petites pages il entende sonner
le cuivre ancestral et la colére pour finir dans ma sonnerie contre I'arrogance
et la puissance et la méchanceté des citadelles imprenables. »'* Pareil a ce
septieme prétre, I'écrivain souffle dans sa trompette dérisoire, dans I'espoir
qu'il réussira, lui aussi, a faire écrouler les murs de I'oubli.

12 Jacques Chessex, op. cit, 1987, p. 188.
13 Jacques Chessex, Carabas, Lausanne, Cahiers de la Rennaissance Vaudoise, 1971, p. 249.
14 Jacques Chessex, op. cit, 1971, pp. 249-250.

260

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



On conclut en affirmant que la plupart des ceuvres chessexiennes
reposent sur lintertexte biblique. Qu'l s'agisse de mythes bibliques
réinterprétés ou de simples allusions & la terminologie des Saintes Ecritures,
I'écrivain construit dans ses livres un monde qui constitue un prolongement de
I'univers biblique. Certes, il le fait a sa fagon, en illustrant l'influence calviniste
auprés de ses personnages, en se révoltant contre une religion qui se fonde
plutét sur la tradition que sur la foi et en osant interroger Dieu sur les injustices
auxquelles est soumise toute existence humaine. Cependant, il ne nie a
aucun instant, son ascendance :

Je suis un écrivain qui appartient profondément a une ascendance
protestante et calviniste et qui, grace a la reconnaissance en lui de cette
ascendance, a pu a la fois la faire fructifier en lui et se libérer de ses
contraintes. s

Bibliographie
(Euvres de Jacques Chessex

La Confession du Pasteur Burg (1974), Lausanne, L'Age d’Homme, 1991.
Monsieur, Paris, Grasset & Fasquelle, 2001, pp. 219-222.

L’Ogre, Paris, Bernard Grasset, 1973.

Jonas, Paris, Grasset & Fasquelle, 1987.

Carabas, Lausanne, Cahiers de la Renaissance Vaudoise, 1971, pp. 249-253.
Le désir de Dieu, Paris, Grasset &Fasquelle, 2005.

L'Imparfait, Yvonnand, Bernard Campiche Editeur, 1996.

(Euvres critiques et dictionnaires

Bond, J. David, Jacques Chessex. Calvinism and the text, Toronto, University
of Toronto Press, 1994.

5 C'est une affirmation de Jacques Chessex in LittéraTour de Suisse : Jacques Chessex, émission
réalisée par Marcel Schiipbach et diffusée a la Télévision suisse romande, le 23 Mars 1998, document
consulté en ligne le 5 avril 2012, http://www.rts.ch/archives/tv/divers/3461794-jacques-chessex.html.html

261

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)



Ferré, Jean, Dictionnaire des symboles, des mythes et des mythologies, Paris,
Editions du Rocher, 2003, pp. 539-540.

Molla, Serge, Jacques Chessex et la Bible. Parcours a l'orée des Ecritures,
Geneéve, Labor et Fides, 2002.

Ressources électroniques

Entretien de Catherine Charbon avec Jacques Chessex (remise du prix
Goncourt), Télévision Suisse romande, Série Un Jour, une heure, diffusé
le 19 septembre 1973 :

http://www.rts.ch/archives/tv/information/un-jour-une-heure/3462039-le-
goncourt.html consulté le 5 avril 2012.

LittéraTour de Suisse : Jacques Chessex, Réalisateur : Marcel Schiipbach,
Télévision Suisse romande, diffusé le 23 Mars 1998 :
http://www.rts.ch/archives/tv/divers/3461794-chessex.html. consulté le 5
avril 2012.

Entretien d'Yves Lassueur avec Jacques Chessex sur Jonas, Télévision
Suisse romande, série Livre & vous, Réalisateur : Augustin Oltramare,
diffusé le 8 février 1987 : http://www.rts.ch/archives/tv/culture/livre-a-
vous/3467466-la-recherche-d-absolu.html, consulté le 5 avril 2012.

262

BDD-A27406 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:29:09 UTC)


http://www.tcpdf.org

