
 15

 
Le ministère épiscopal dans l’Église du Christ 

 
 
Mgr Emilian LOVIŞTEANUL1 
Felicia DUMAS2 

 
 

  Dans l’Église chrétienne en général et dans l’Orthodoxie en 
particulier, le ministère épiscopal est fondamental, car il se trouve à la base 
même de l’Église fondée par le Christ. Les Saints Pères insistent dans leurs 
écrits sur le rôle essentiel de l’évêque dans l’Eglise. Parmi ceux-ci, saint 
Ignace d’Antioche (dit le Théophore) qui précise dans son œuvre épistolaire 
que sans évêque il n’y a pas d’Eglise3. L’un des grands pères spirituels 
orthodoxes français contemporains, le père archimandrite Placide Deseille, 
insiste à son tour sur ceci, en affirmant que l’évêque est « l’icône vivante, le 
sacrement vivant de la présence du Christ, le célébrant par excellence de 
l’Eucharistie », le représentant sur terre du Christ4. Il est le successeur des 
apôtres, dont la triple fonction est de « diriger, d’enseigner et de présider à la 
célébration des sacrements »5. 
  Nous avons la grande joie d’accueillir dans les pages de ce numéro 
de la Revue Roumaine d’Études Francophones, l’un des évêques de l’Église 
Orthodoxe Roumaine, Monseigneur Emilian Lovişteanul, Évêque Vicaire de 
l’Archevêché de Râmnic, au Sud de la Roumanie.  
 
F.D. Monseigneur, je vous remercie vivement d’avoir accepté si aimablement 
notre rencontre discursive au nom de la francophonie et de la liaison que ce 
numéro de la Revue Roumaine d’Études Francophones se veut d’établir entre le 
monde académique et les manifestations du religieux. L’invitation de nous faire 

                                                            

1 Archevêché orthodoxe de Râmnic, Roumanie, Université « Al. I. Cuza » Iaşi, Roumanie. 
2 Université « Al. I. Cuza » Iaşi, Roumanie. 
3 Ignace d’Antioche, Aux Tralliens, 2, 1 (SC 10, p. 113), apud Archimandrite Placide Deseille, Certitude 
de l’invisible. Éléments de doctrine chrétienne selon la tradition de l’Église Orthodoxe, Monastère Saint-
Antoine-Le-Grand, Monastère de Solan, 2012, p. 23. 
4 Sermon du père archimandrite Placide Deseille, lors de la célébration de la Liturgie eucharistique de 
saint Jean Chrysostome, au monastère orthodoxe de la Protection de la Mère de Dieu de Solan, France, 
le 23 octobre 2011. 
5 Vocabulaire théologique orthodoxe, Paris, Cerf, 1988, p. 170. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 16

l’honneur et la joie d’être présent dans les pages de la revue n’est point aléatoire. 
À présent, vous êtes Évêque Vicaire de l’Archevêché de Râmnic, mais jusqu’en 
2009, vous avez été conseiller culturel de l’Archevêché de Iaşi. En cette qualité, 
vous avez participé à de nombreux événements culturels organisés par le Centre 
Culturel Français de la ville, qui s’appelle à présent l’Institut Français. D’ailleurs, 
c’est lors de l’un de ces événements, que j’ai eu la joie de vous connaître, en 
terre francophone par excellence. Que pouvez-vous nous dire sur votre relation 
avec la francophonie, avec la langue et la culture française?  
Son Excellence Monseigneur Emilian Lovişteanul. Nous avons étudié 
avec plaisir le français à l’école. Plus tard, nous avons eu des amis français, 
qui venaient visiter le monastère de Neamt, en Moldavie, où nous étions 
moine, pendant la période 1992-1998. À Iaşi, nous avons collaboré avec Dan 
Daia, du Centre Culturel Français, pour la réalisation d’un Symposium 
consacré aux persécutions et aux souffrances endurées par le monachisme 
orthodoxe roumain à l’époque du régime communiste. Notre liaison avec la 
France, avec la culture et la spiritualité orthodoxe française s’est amplifiée 
grâce à l’amitié que nous avons liée avec la famille franco-roumaine de Felicia 
et d’Olivier Dumas, que vous connaissez..., qui nous a créé d’autres ponts 
vers la France. En même temps, nous publions des articles et des études de 
théologie en langue française, dans des revues roumaines, telle Studii 
Teologice ou étrangères, comme Irenikon de Belgique, ce qui pourrait être 
considéré comme une autre preuve de notre adhésion à la francophonie.  
F.D. Dans un monde dominé par l’anglais, vous avez donc choisi de publier 
des articles scientifiques de théologie en langue française. Quelles seraient 
les raisons de cette option?  
S.E. Mgr E.L. On sait très bien que la plupart des écrits des Pères de l’Église 
ont été traduits en français dans la prestigieuse collection « Sources 
chrétiennes » des éditions du Cerf, du grec ou du latin le plus souvent (et plus 
rarement du syriaque, de l’arabe ou du georgien), ce qui les a rendus 
accessibles, du point de vue linguistique; d’un autre côté, de nombreux 
théologiens étrangers ont publié la plupart de leurs ouvrages en français 
aussi, langue traditionnellement familière aux Roumains orthodoxes. C’est 
pour ces raisons que nous avons choisi de publier à notre tour en français, 
langue universelle et en liaison avec la Tradition de l’Église Chrétienne.  
F.D. Il y a deux ans, vous avez publié à Vâlcea un album et un guide 
consacrés aux monastères et aux skites de votre diocèse. Ce dernier est 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 17

rédigé en anglais, en français et en allemand. Vous avez donc mis le français à 
côté des deux autres langues, beaucoup plus attirantes de nos jours, du point 
de vue pragmatique...  
S.E. Mgr E.L. Le français est une langue de circulation internationale, tout 
comme les deux autres, l’anglais et l’allemand... Il nous a semblé tout à fait 
normal de le mettre à côté de celles-ci. N’oublions pas, surtout dans les pages 
de cette revue, que la Roumanie est un pays qui a connu une longue et fort 
riche tradition francophone. En publiant le Guide des monastères et des skites 
en français aussi, nous avons pensé également à accueillir linguistiquement 
les touristes et les pèlerins francophones, dans leur propre langue ou dans 
une langue qui leur soit familière.  
F.D. Je sais que la Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et 
Méridionale organise assez souvent des pèlerinages dans la région d’Olténie, 
destinés aux jeunes orthodoxes roumains et français désireux de découvrir les 
béautés spirituelles et géographiques des monastères de ces contrées... En 
général, ils sont accompagnés par Monseigneur Joseph, le Métropolite 
d’Europe Occidentale et Méridionale.  
S.E. Mgr E.L. Nous souhaitons établir de nombreux liens avec les enfants et 
les jeunes roumains de France ou les jeunes français, et les accueillir en tant 
que pèlerins, ou dans des camps d’été, afin de les mettre en contact avec la 
richesse spirituelle et culturelle de notre peuple. Nous sommes heureux de 
constater l’importance accordée aux enfants et aux jeunes de France par les 
hiérarques roumains de là-bas, concernant leur formation spirituelle et 
religieuse, mais aussi multiculturelle. Plusieurs diocèses de chez nous (parmi 
lesquels le nôtre) ont la possibilité d’accueillir ces jeunes dans ce genre de 
camps, en leur offrant l’opportunité de découvrir la richesse spirituelle, 
culturelle et historique propre à l’espace roumain.  
F.D. D’un autre côté, dans votre diocèse, il y a eu des prédécesseurs 
francophones illustres. L’un des hiérarques qui vous ont précédé à Râmnic a 
fait des études à la Sorbonne, avec le célèbre Emile Durkheim... 
S.E. Mgr E.L. Oui, il s’agit de Mgr Vartolomeu Stănescu, qui a été évêque de 
Râmnic pendant la période d’entre les deux guerres, plus précisément de 
1921 à 1938, un hiérarque érudit et une véritbale personnalité culturelle. Il a 
fait des études de sociologie (couronnées d’une thèse de doctorat intitulée La 
Portée sociale du principe d’Autorité, rédigée sour la direction d’Émile 
Durkheim) et de droit à la Sorbonne, ainsi que de théologie catholique et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 18

protestante à Paris, de 1905 à 1909. D’ailleurs, ces brillantes études suivies 
en France et sa formation académique complexe l’ont beaucoup aidé à 
organiser les activités sociales-philantropiques et culturelles-éducationnelles 
dans le diocèse de Râmnic, qui ont été des plus remarquables. Pendant la 
période de ces études, il a célébré comme diacre dans la chapelle orthodoxe 
roumaine de Paris, actuellement Cathédrale de la Métropole Orthodoxe 
Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale.  
F.D. L’année dernière vous avez réédité l’un de ses livres, consacré au rôle de 
la femme dans la famille, l’Église et la société.... 
S.E. Mgr E.L. Oui, c’est exact. Le Saint-Synode de l’Eglise Orthodoxe 
Roumaine a décidé que l’année 2011 soit consacrée, dans le Patriarcat de 
Bucarest, aux Sacrements du Baptême et du Mariage, deux sacrements 
extrêmement importants dans la vie de tout chrétien. C’est l’une des raisons 
pour lesquelles, nous avons pris l’initiative de rééditer l’un des livres de 
l’évêque Vartolomeu Stănescu intitulé en roumain La femme comme facteur 
social, après l’avoir revu et enrichi avec des notes de l’éditeur et d’autres 
explications, en lui donnant un titre nouveau et plus large, La femme dans 
l’Église, la famille et la société. Le livre contient les conférences faites par 
l’évêque Vartolomeu devant les femmes chrétiennes de son diocèse, à travers 
lesquelles il exhortait celles-ci à soutenir la Société évangélique de l’Évêché 
dans ses activités éducatives, culturelles et sociales-philantropiques. Dans ce 
sens, il évoque de nombreux exemples de femmes saintes, de chrétiennes et 
de femmes importantes de l’histoire, en tant que modèles à suivre. Le message 
de ce livre nous a semblé être d’une grande actualité, dans nos sociétés en 
général et dans la nôtre tout d’abord, où les femmes ont des rôles très 
importants à jouer non seulement dans la famille (où elles contribuent de façon 
essentielle à la perpétuation dans l’Église des deux sacrements, du Mariage et 
du Baptême), mais aussi dans la société et dans les activités sociales-
philantropiques de l’Église.  
F.D. Il ne s’agit point d’une démarche singulière dans votre activité. Vous êtes 
Évêque et en même temps, enseignant à la Faculté de Théologie Orthodoxe 
de Iaşi. Vous publiez des livres6 et des articles dans des revues scientifiques, 
                                                            

6 Aduceţi-vă aminte de înaintaşii voştri –Arhiepiscopia Iaşilor între anii 1900-1948, Iaşi, Editura 
Doxologia, 2009; Sfinţi ocrotitori ai Moldovei canonizaţi în perioada 1992-2009, Iaşi, Editura Doxologia, 
2009 ; Sfântul Ierarh Calinic slujitor înţelept şi păstor milostiv al Bisericii strămoşeşti, Arhiepiscopia 
Râmnicului, Râmnicu Vâlcea, Editura Sfântul Antim Ivireanul, 2012.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 19

roumaines ou étrangères. Autrement dit, vous êtes un hiérarque érudit par 
définition et par excellence, profondément ancré dans la culture. Comment 
harmonisez-vous ces différents aspects de votre personnalité et de votre 
ministère?  
S.E. Mgr E.L. Ce sont des activités diverses, mais complémentaires et 
unitaires. Le ministère épiscopal apporte beaucoup de joie et de profit 
spirituel, mais il n’exclut nullement l’activité didactique et culturelle. Ces 
différents volets de notre activité s’harmonisent sous le signe de la foi et ils 
sont tous aussi nécessaires pour servir l’Église et les gens et pour se rendre 
utile auprès des fidèles de notre diocèse. Le ministère épiscopal est avant tout 
sacerdotal, certes, mais il est en même temps ancré dans la vie culturelle et 
sociale-philantropique de la cité.  
F.D. Vous continuez, dans ce sens, à Râmnic une tradition culturelle de 
longue haleine. Je disais que vous êtes un hiérarque-auteur. Comment 
choisissez-vous les sujets de vos livres? Quand avez-vous le temps d’écrire? 
Puisqu’en tant qu’évêque vous devez faire beaucoup d’autres choses: 
célébrer, consacrer des églises, fonder des monastères, ordonner des prêtres 
et des diacres, tonsurer des moines et des moniales, etc.  
S.E. Mgr E.L. Les sujets des livres et des articles culturels sont chosis selon 
des thématiques variées, qui nous sont chères et qui nous semblent 
intéressantes et souvent, en fonction du contexte historique de leur apparition. 
Le livre Aduceţi-vă aminte de înaintaşii voştri –Arhiepiscopia Iaşilor între anii 
1900-1948/Souvenez-vous de vos prédécesseurs –l’Archevêché de Iaşi de 
1900 à 1948 représente en fait notre thèse de doctorat, soutenue à 
l’Université de Iaşi. Quant aux activités spirituelles et culturelles, elles 
s’inspirent et se complètent réciproquement. Certes, il faut trouver du temps 
pour tout faire et pour ceci, il nous faut beaucoup de volonté et de 
renoncements à d’autres activités. Il faut trouver un juste équilibre en tout; il 
est vrai que nous consacrons la plus grande partie de notre temps au 
ministère pastoral et sacerdotal et à l’administrations du diocèse, mais nous 
essayons de trouver un peu de temps aussi pour les activités didactique et de 
recherche, pour écrire.  
F.D. Vous êtes profondément ancré dans la vie culturelle de Râmnic. Vous 
participez à de nombreuses manifestations culturelles organisées le plus 
souvent en partenariat avec l’Archevêché. Vous avez une rubrique 
permanante dans Clipa, le magazine culturel dont le directeur est M. Dinu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 20

Săraru. D’ailleurs, je pense que vous êtes le seul hiérarque qui ait une 
présence constante, de cette nature, dans une publication culturelle de 
prestige. Dans quelle mesure cette forme de participation à la vie littéraire et 
culturelle de la cité est-elle importante pour vous? 
S.E. Mgr E.L. Il y a une très ancienne tradition culturelle dans le diocèse de 
Râmnic. Elle doit être continuée, nous semble-t-il, d’autant plus que de nos 
jours nous disposons des moyens techniques modernes très efficaces pour 
accomplir cette mission culturelle, qui embellit l’âme humaine. Quant à notre 
collaboration avec la revue Clipa et avec son directeur, M. Dinu Săraru, elle 
est tout à fait naturelle et utile spirituellement (du moins, nous l’espérons) pour 
les lecteurs de cette publication. La présence d’un hiérarque dans une telle 
revue représente un aspect de l’activité missionnaire de l’Église. Notre 
participation à la vie littéraire et culturelle de la cité représente une véritable 
joie et l’une des formes d’accomplissement du ministère épiscopal.  
F.D. J’ai eu l’opportunité et la joie de participer à plusieurs événements 
religieux que vous avez organisés dans votre diocèse. Chaque fois, le 
religieux a été mêlé, complété, accompagné par des événements culturels. 
Pourriez-vous nous dire quelques mots sur les motivations de cette option?  
S.E. Mgr E.L. « Le culte, c’est la culture de l’âme », disait un père spirituel 
contemporain. Cultiver la personne humaine par la religion et la culture 
représente l’une des préoccupations de l’Église. Les hiérarques de Râmnic se 
sont inscrits dans cette direction spirituelle-culturelle. C’est la raison principale 
qui sous-tend notre volonté (et nos efforts) de nous situer dans leur sillage, de 
continuer la tradition qu’ils ont cultivée et qu’ils ont bâtie le long du temps dans 
notre diocèse (mentionnons ici seulement les noms des saints hiérarques 
Anthime (Ivireanul) le Géorgien et Callinique de Tchernica, ainsi que d’autres 
évêques, tels: Chesarie, Filaret, Damaschin, Vartolomeu Stănescu). 
F.D. N’est-ce pas aussi une stratégie pour attirer l’attention de l’homme 
moderne sur la profonde liaison qui existe entre les deux phénomènes, le 
religieux et le culturel, qui se complètent et s’inspirent mutuellement?  
S.E. Mgr E.L. Oui, si vous voulez, mais l’Église ne travaille pas avec des 
stratégies; il s’agit plutôt d’une manière naturelle de se rapporter aux 
événements et de présenter aux gens des modalités d’expression diverses, 
situées toutes dans l’esprit de la Tradition de l’Église chrétienne. Dans notre 
diocèse très précisément, les nombreux monastères et les églises anciennes 
font découvrir à la génération actuelle, à l’homme moderne, la liaison profonde 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 21

qui a existé depuis toujours entre l’Église et la culture.  
F.D. Depuis que vous avez été élu Évêque Vicaire par le Saint-Synode et 
consacré comme hiérarque à Râmnic, vous avez réorganisé les éditions de 
l’Archevêché et initié la publication de plusieurs livres, d’une collecton 
d’acathistes, etc. Comme je le disais, vous vous inscrivez ainsi dans la 
continuité d’une tradition représentée là-bas par vos prédécesseurs, dont un 
canonisé par l’Église Orthodoxe Roumaine -le saint Callinique de Tchernica-, 
auquel vous venez de consacrer un livre remarquable. Pourriez-vous nous 
parler un peu de cette dernière apparition éditoriale, un véritable livre-
document philologique et historique-théologique? 
S.E. Mgr E.L. Ce livre est né en même temps que l’initiative de faire venir 
dans la Métropole d’Olténie les reliques du saint Callinique de Tchernica, 
ancien Évêque de Râmnic de 1850 à 1868, en pèlerinage donc dans son 
diocèse d’antan. Son titre - Sfântul Ierarh Calinic, slujitor înţelept şi păstor 
milostiv al Bisericii strămoşeşti/ Le saint Hiérarque Callinique, ministre plein de 
sagesse et berger charitable de l’Église roumaine, tout comme son contenu, 
font référence à la vie, à l’activité et aux miracles de ce grand Saint. Une autre 
raison qui nous a poussé à l’écrire est de nature historique, car cette année 
nous fêtons 150 ans depuis la publication des Ménées par le saint Callinique 
(1862 – 2012). Nous avons translittéré et inséré dans le livre non seulement 
les sermons de ce grand saint hiérarque, mais aussi les avant-propos des 
évêques Filaret et Chesarie, qui se trouvaient dans l’édition d’origine, avant 
les textes des Ménées. En même temps, nous y avons introduit les versions 
translittérées du cyrillique de plusieurs fragments d’autres livres publiés par le 
saint Callinique à Râmnic en 1861.  
F.D. Pour revenir à la tradition, pensez-vous qu’on puisse établir une analogie 
entre la Tradition dont on parle dans l’Église et la tradition manifestée au 
niveau culturel? Comment voyez-vous l’importance de la continuité d’une 
tradition et je pense ici à la tradition francophone de l’espace roumain qui se 
dillue progressivement?  
S.E. Mgr E.L. Oui, il y a des points communs entre les deux traditions, surtout 
lorsqu’elles se soutiennent et se découvrent réciproquement. Il nous semble 
très important de continuer leur synergie à l’époque contemporaine, mais de 
manière très réfléchie, de façon à ce que l’on puisse éviter la sécularistion de 
la culture et l’isolement de l’Église. Quant à la tradition francophone des Pays 
Roumains, il est vrai que les transformations sociales de cette partie de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 22

l’Europe (et de l’Europe dans son ensemble d’ailleurs), ont mené à sa 
diminution; mais, on ne sait jamais, il faut être confiant dans l’œuvre du Saint-
Esprit dans l’histoire.   
F.D. Cette œuvre se manifeste également dans l’évolution du monachisme. 
Vous avez parlé tout au début d’un événement que vous avez organisé au 
Monastère de Secu et vous avez publié plusieurs études sur ce sujet. Que 
pourriez-vous nous dire sur le passé, le présent et surtout l’avenir de la vie 
monastique, sur l’actualité de ce type de choix de vivre dans le Christ, à 
l’époque contemporaine?  
S.E. Mgr E.L. Le passé de la vie monastique est extrêmement riche et fort bien 
organisé. De nos jours, la sécularisation de la société humaine a des 
conséquences négatives sur son évolution aussi. Néanmoins, nous avons 
encore en Roumanie un monachisme équilibré et missionnaire, qui certifie la 
nécessité de l’existence et de la présence des monastères dans l’espace 
social, au milieu des gens. Durant les cent cinquante dernières années, le 
monachisme roumain a subi beaucoup d’épreuves, tant sous le règne 
d’Alexandru I. Cuza, que pendant le régime communiste, lorsque les moines et 
les moniales ont été chassés des monastères, dont la plupart ont été tout 
simplement fermés. Nous pensons notamment à la loi de la sécularisation des 
biens monastiques, promulguée en 1863, et au Décret no 410/1959. Dans les 
deux situations extrêmement difficiles, les moines et les moniales ont continué 
à vivre et à confesser leur foi et l’enseignement de l’Église, à faire preuve 
d’amour sacrificiel à l’égard de Celle-ci. Après 1990, la tradition monastique a 
été fortement revigorée. Les monastères qui avaient été fermés ont été 
rouverts, on en a fondé d’autres où de nombreux jeunes sont venus prendre 
l’habit monastique. À présent, on commence toutefois à se confronter à une 
certaine crise des vocations monastiques. Les jeunes d’aujourd’hui, nés dans 
une société sécularisée, ne sont plus désireux de mener une vie monacale. 
Mais nous sommes confiant dans la grâce divine et nous espérons que nos 
monastères ne se videront pas de leurs moines et moniales.  
F.D. Comment voyez-vous la relation de l’homme moderne, contemporain, 
avec les différentes formes de manifestation du religieux et une pratique 
religieuse authentique de nos jours? Se rapporte-on encore à la sainteté, en 
tant que but suprême de la vie chrétienne? Je vous pose cette question aussi 
puisque vous avez écrit un livre sur les saints protecteurs de la Moldavie.  
S.E. Mgr E.L. La relation de l’homme contemporain avec la vie religieuse 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 23

dépend de la façon dont il comprend et veut se rapporter à Dieu et à Son 
Église. Certains cherchent la sainteté, prenant pour modèles les saints, tandis 
que d’autres préfèrent s’isoler de Dieu et vivre leur vie sans Lui, à leur propre 
compte. Désireux d’expériences inédites, l’homme contemporain se perd 
souvent dans les filets des pratiques religieuses étrangères à la tradition 
orthodoxe ou de l’athéisme. Les saints représentent de véritables modèles 
vivants, qu’on devrait suivre dans la vie et dont il faudrait imiter la foi. Nous 
avons des saints contemporains qui nous proposent des exemples de vies 
admirables.  
F.D. Comment voyez-vous le choix d’une thématique religieuse pour ce 
numéro de notre revue, une revue scientifique des départements 
universitaires francophones? Le religieux devrait-il s’étendre aussi dans les 
espaces public, académique et scientifique ou non? Dans quelle mesure et 
sous quelles formes?  
S.E. Mgr E.L. Il nous semble que ce choix est tout à fait normal et j’espère 
que les sujets traités dans ce numéro de votre revue soient très bien reçus par 
les lecteurs. Le religieux fait naturellement partie de la vie de l’homme, et Dieu 
œuvre, si on Lui permet de le faire, dans tous les milieux, donc y compris 
universitaire, scientifique ou de la recherche. Le Seigneur Jésus-Christ est le 
Maître par excellence de tous les êtres humains. Le religieux doit être présent 
dans le monde académique et scientifique aussi, d’abord pour donner du sens 
à la vie humaine, mais aussi dans le but de rendre accessible la 
compréhension des Écritures; il peut s’y exprimer sous diverses formes: 
exégétiques, herméneutiques, culturelles ou de dialogue spirituel.  
F.D. Comment voyez-vous l’avenir de l’Europe sécularisée, du point de vue 
religieux? Les grands pères spirituels orthodoxes français, comme le père 
archimandrite Placide Deseille, par exemple, parlent d’un essor extraordinaire 
de l’Orthodoxie en Occident et en France. Comment expliquer ceci?  
S.E. Mgr E.L. Toute l’Europe connaît aujourd’hui cet éloignement de Dieu et 
de l’Église chrétienne; toutefois, on a encore la joie de voir qu’il y a en 
Occident de véritables citadelles de la foi, où l’on vit selon l’enseignement 
du Sauveur Jésus-Christ: les monastères orthodoxes qui s’y sont fondés les 
cinquante dernières années (plus de vingt en France), parmi lesquels celui 
dont l’higoumène est le père archimandrite Placide Deseille, que vous avez 
déjà mentionné, un grand père spirituel de l’Orthodoxie d’expression 
française. Il y a aussi des communautés monastiques et des monastères 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 24

catholiques (pas trop nombreux, certes) qui mènent une vie religieuse très 
intense. De nombreuses localités, des rues portent en France (en Italie et en 
Angleterre aussi) des noms de saints. Le sens de ces dénominations s’est 
peut-être perdu, mais nous espérons que par l’intercession des saints 
respectifs et par la grâce du Saint-Esprit, on arrivera un jour à retrouver la 
lumière de la compréhension de l’Évangile du Fils de Dieu et de la tradition 
chrétienne dont elles sont le reflet. En même temps, nous pensons que 
l’organisation des diocèses et des paroisses orthodoxes roumaines un peu 
partout en Europe dynamisera la vie chrétienne dans son ensemble. 
Autrement dit, nous sommes confiant dans l’avenir d’une Europe qui restera 
chrétienne et retrouvera petit à petit son ancienne tradition et le message 
évangélique du Christ.  
F.D. L’Orthodoxie jouit d’un intérêt assez grand en France, si je pense 
seulement à la manifestation intitulée « Journées du livre orthodoxe », qui a 
eu lieu en janvier à Paris et qui a présenté des livres de spiritualité 
orthodoxe rédigés directement ou traduits en français. Que pensez-vous de 
l’ampleur connue par ce secteur de la traduction des livres religieux, en tant 
que dialogue entre les cultures et moyen de découverte de leur spécificité 
spirituelle-culturelle?  
S.E. Mgr E.L. Étant données les conséquences néfastes du régime 
communiste athéé de chez nous, on a ressenti après 1990 un manque 
profond de littérature religieuse. C’est la raison principale pour laquelle ont 
été édités et publiés de nombreux livres, répondant ainsi aux demandes des 
lecteurs désireux d’y retrouver une nourriture spirituelle. Toujours après 
1990, on a assisté au développement de plusieurs relations entre des 
Églises locales, soit à travers de pareilles traductions d’ouvrages, soit par 
l’intermédiaire de la participation de nombreux théologiens à des rencontres 
religieuses. Pour nous rapporter à l’Orthodoxie d’expression française, 
plusieurs ouvrages des théologiens français les plus représentatifs ont été 
traduits en roumain, dont nous n’en mentionnons que deux: Olivier Clément 
et Jean-Claude Larchet.  
F.D. Tout en vous remerciant pour le temps accordé et la bénédiction de cet 
entretien, j’aimerais vous demander à la fin d’adresser quelques mots aux 
lecteurs de la revue.  
S.E. Mgr E.L. Nous vous remercions aussi pour l’invitation de prendre part à 
ce dialogue et d’être présent dans les pages de la Revue Roumaine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea



 25

d’Études Francophones. Nous souhaitons à tous les lecteurs de ce numéro 
sur le religieux de se réjouir des dons reçus de Dieu, de lire avec plaisir et 
profit scientifique et spirituel les articles proposés, d’œuvrer pour la 
découverte ou la redécouverte de la beauté divine présente dans les gens et 
dans le monde, dans l’univers environnant.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:01 UTC)
BDD-A27393 © 2012 Editura Junimea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

