
117 

Imre Gábor Majorossy 
Gran/Esztergom 
 

„Ez vertilget alle die missetat“ –  
Die Facetten der Tugenden und Sünden im klösterlichen 

Umfeld 
(Heinrich von Melk: Mahnrede über den Tod – ein 

Fallbeispiel) 
 
 
Abstract: The paper deals with the Mahnrede über den Tod of Heinrich von Melk. This 
work focuses on the opposing of ideal virtues and their false implementation. Sins which 
appear in all social levels point out that an extensive crisis develops behind courtly scenery. 
In order to intensify the exhortation to repentance, death scenes are described that put the 
most existential questions to all audiences. In a generally depressive atmosphere the only 
hope appears in the expected, but actually feared second coming of Jesus, at the Last 
Judgement. 
Keywords: Heinrich von Melk, Mahnrede, courtly critics, medieval Christianity, religious 
literature. 
 
 
Einleitung 
 
Es ist kaum zu überschätzen, welche bestimmende Rolle die Benediktiner 
nach der Gründung der ersten europäischen Staaten in der Verbreitung der 
christlichen Kultur spielten. Neben den damals riesengroßen Diözesen 
nahmen die Abteien und Stifte einen zunehmenden Einfluss auf ihre 
Umgebung, und brachten der Bevölkerung zunächst den christlichen 
Glauben, dann den alltäglichen wirtschaftlichen Lebensunterhalt und die 
Kultur nahe. Dabei können vor allem die Erzdiözesen Passau, Salzburg und 
Gran (heute: Esztergom, Ungarn) bzw. die Stifte Melk, Vorau und 
Martinsberg (heute: Pannonhalma, Ungarn) aufgezählt werden.1 Sie 
erweiterten ihren Einflussbereich allmählich in Richtung Ostungarn bzw. 
heutiges Rumänien, was zur Entstehung mehrerer weiterer, vor Ort 
bedeutender kirchlicher Zentren führte. Dabei entwickelten sich parallele 
kirchliche Strukturen nebeneinander, die teils unterschiedliche Aufgaben 
übernahmen, teils auf unterschiedlichen Idealen beruhten. Im Netzwerk der 
Diözesen und der Pfarreien betreuten die Diözesanpriester weitgehend die 

                    
1 Gründungsjahre: 996 (Martinsberg), 1089 (Melk). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



118 

Gläubigen, während die Ordenspriester bzw. Brüder dem ersten 
abendländischen Ordensgründer, dem heiligen Benedikt, folgten und 
Mönchsgemeinschaften zunächst für die sorgsame Liturgiepflege und die 
vielschichtige Handarbeit gründeten. Die Nähe und die Entfernung zu der 
Außenwelt bestimmten nicht nur die Lebensweisen, sondern auch die 
Erwartungen. Zugleich stellten der Reichtum und die Macht zunehmend 
eine beträchtliche Versuchung dar, was später zu scharfer Kritik, zu den 
ersten kirchlichen Reformbewegungen, aber Jahrhunderte später auch zur 
Reformation führte. Die Mönche befolgten hingegen seit ihrem Anfang die 
evangelischen Räte, denen die alltägliche gemeinschaftliche Verwirklichung 
der Regeln von Benedikt zugrunde lag. Neben den streng genommen 
religiösen Übungen wurde auch praktische Arbeit vorgeschrieben,2 die nicht 
nur gewissermaßen zur geistlichen Vertiefung, sondern auch zum 
Lebensunterhalt der Gemeinschaft und zur Verbreitung vor allem 
landwirtschaftlicher Methoden diente. Vornehme Vertreter beider 
Strukturen gelangten nicht selten zu Ruhm, und wurden entweder 
Machthaber oder einflussreiche Ratgeber von Herrschern.3 Im Gegensatz zu 
der auch heute bedauerlicherweise verbreiteten, sich noch auf die erbittert 
kirchenfeindliche Aufklärung berufenden Auffassung, die den zunehmenden 
kirchlichen Einfluss auf die weltliche Politik pauschal verurteilt, lässt sich 
feststellen, dass führende religiöse Figuren wie etwa Bischöfe und Äbte 
neben der Glaubensverkündigung auch vorwiegend zur wirtschaftlichen und 
kulturellen Entwicklung der umliegenden Gebiete beitrugen.4 

Weder das geistliche noch das materielle Aufblühen konnte 
einwandfrei stattfinden. Machtmissbrauch, Habgier und moralische 
Ausschweifungen aller Art sorgten wiederholt für Unmut und Aufregung. 
Gegen die zunehmenden Verstöße entfaltete sich die kirchliche 
Reformbewegung, die weitgehend dem burgundischen Kloster in Cluny 
zugesprochen war, aber später auch in weiteren Klöstern aufgenommen und 
gepflegt wurde. So ist Hirsau im Schwarzwald Mitte des zwölften 
Jahrhunderts zum Ausgangspunkt der Reformbestrebungen im Deutschen 

                    
2 „Müßiggang ist ein Feind der Seele. Deshalb sollen sich die Brüder beschäftigen: zu 

bestimmten Zeiten mit Handarbeit, zu bestimmten andern Stunden mit heiliger Lesung“ 
(Holzherr 2007: 287). 

3 Wie, zum Beispiel, Bernhard von Clairvaux, der in der ersten Hälfte des zwölften 
Jahrhunderts zum geistlichen Leiter der europäischen Königreiche geworden war. 

4 Wie, zum Beispiel, das Stift Klosterneuburg, das zu einem der größten Arbeitgeber 
nördlich von Wien gewachsen war. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



119 

Reich geworden, was dann eine erhebliche Wirkung auf das deutsche 
Klosterleben ausübte.5 

Gleich nach dem Ausbau der Kirchenstruktur blühte die höfische 
Gesellschaft auf, deren Grundwerte auf moralischer Ebene nicht selten im 
Gegensatz zur christlichen Ethik standen. Auch wenn sich die ritterliche 
bzw. höfische Gesellschaft zum Christentum bekannte, entstand ein immer 
größer werdender Spalt zwischen dem Idealbild und dem Alltag, der immer 
mehr Zeitgenossen Sorge machte. Wie es sich im Folgenden herausstellen 
soll, beschäftigten jedoch nicht nur die gesellschaftlichen, sondern auch die 
kirchlichen Schwierigkeiten den Verfasser namens Heinrich.6 Dass solche 
Probleme auch in einer geschlossenen, sich von der Außenwelt relativ 
abschottenden oder zumindest schwer zugänglichen und durch die Religion 
grundsätzlich und weitgehend geprägten Gemeinschaft zu Bedenken führen 
konnten, beweist seine eigenartige Lehrdichtung aus der zweiten Hälfte des 
                    
5 „Die cluniazensische Reform ist nur eine der mönchischen Reformbewegungen. [...] 

Neben der cluniazensischen Reform gab es andere mönchische Reformen mit eigenem 
Zentrum und eigenem Ausstrahlungsgebiet. [...] Von besonderer Bedeutung für 
Deutschland und das Reichsmönchtum aber wurde die lothringische Reform, die von 
Gorze ausging und die zahlreiche deutsche Klöster erfaßt hat“ (Schützeichel 1962: 113). 
„In der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts erreichte der von Cluny ausgehende 
Reformimpuls auch das Reich, und zwar in der besonderen Ausprägung, die das 
Cluniazensertum im Kloster Hirsau im Schwarzwald erfuhr. Von hier aus wurde die 
Reform in Gestalt einer verschärften Benediktinerregel und einer eigenen Liturgie auf 
andere Klöster übertragen, von hier aus wurden nicht wenige neue Reformklöster 
gegründet“ (Kartschoke 2000: 212). „Hirsau im Nordschwarzland und schon im Bistum 
Speyer gelegen entwickelte sich zum Reformzentrum ersten Ranges, das seinen Einfluß 
auf das ganze Reich ausdehnte, nach Norden bis Lüneburg und Berge bei Magdeburg. Er 
erscheint auch als eine neue Stufe in der Reformentwicklung des Reichsmönchtums“ 
(Vauchez/ Engels 1994: 171). 

6 „Unbestritten bleibt jedoch, daß beide Texte [sc. auch das ‚Priesterleben‘] sich im selben 
geistigen Umfeld ‚kluniazensischen‘ Denkens bewegen, das durch die neuen 
Reformorden des 11. und 12. Jahrhunderts noch verschärfte asketische Akzente erhalten 
hat [...]“ (Raudszus 1985: 38). Nach einer langen Diskussion ist Peter-Erich Neuser zum 
Ergebnis gekommen, dass wohl ein bestimmter Heinrich von Melk nicht der Autor des 
Textes sein konnte. „Erstens fehlt in dieser Dichtung selbst wie auch in ihrer 
Überlieferung jeder Hinweis auf lokalhistorische Charakteristika, die den Ort Melk 
auszeichnen. Zweitens ist auch das einzige historische Indiz für diese Annahme, der in 
der Dichtung erwähnte Abt Erkenfried (TG V. 1033), grundsätzlich erschüttert, seitdem 
weitere Erkenfried-Gestalten für die Zeit der frühmittelalterlichen geistlichen Dichtung 
im oberdeutschen Sprachraum beigebracht werden konnten. Demnach sollten wir 
korrekterweise nicht länger von einem der Sache nach fragwürdigen‚ sog. Heinrich von 
Melk‘, sondern treffender von einem armen chnecht Häinrich als dem Verfasser von TG 
(vgl. TG V. 1032) sprechen“ (Neuser 1973: 159 – 160). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



120 

zwölften Jahrhunderts deutlich. Heinrich stößt auf Widersprüche, die im 
Spannungsfeld der Theorie und Praxis wurzeln bzw. sich zwischen dem 
Sein und Schein erstrecken. Heutzutage ist es jedoch kaum mehr aufspürbar, 
was genau die Verfassung des Textes auslöste. Wegen seiner entsetzlichen 
Erfahrungen übt Heinrich von Melk allerdings an der Praxis sowohl von 
Geistlichen als auch von Laien verheerende Kritik. Im Folgenden wird 
versucht, die Gegenüberstellung der idealen Tugenden und ihrer 
gegensätzlichen Sünden auszulegen und den Fragen nachzugehen, welche 
Krise im Hintergrund der Entstehung zu identifizieren ist, welche 
Gesellschaftsgruppen kritisiert werden, welcher Meinung Heinrich ist und 
aus welchem Grund er diese Meinung vertritt. Nicht zuletzt wäre es 
bereichernd schildern zu können, in welchem Kontext das Werk steht, durch 
welche Symbole die moralische Botschaft zur Geltung kommt und welche 
anthropologische Riten hinter der Handlung bzw. den beinhalteten Szenen 
geortet werden können. 
 
Allgemeine und besondere Krisen 
 
Im Sinne der deutlichen Absicht des Dichters besteht das Werk, das zu 
Recht unter der Bezeichnung „Mahnrede“ betrachtet wird, aus zwei Teilen7. 
Der erste Teil befasst sich überwiegend mit den Anzeichen jenes 
Gegensatzes, der zwischen der gelehrten Lehre und der erlebten Praxis 
vorliegt und auf alle gesellschaftlichen Schichten zutrifft. Der zweite Teil 
steht einer Untergattung nahe, in deren Mittelpunkt die Betrachtung des 
Todes („memento mori“) steht. Durch das Werk hindurch zieht sich die eher 
pessimistische, das Diesseits verachtende, getrübte Stimmung, die im 
Glaubensbekenntnis und im Gottesbild des Verfassers wurzelt. 

Der erste Abschnitt des ersten Teils lässt sich weiter aufteilen. Im 
Fadenkreuz der ersten harten Kritik stehen die Priester, die zwar unter 
anderem zur Führung des christlichen Volkes berufen sind, die sich aber 
nicht nur von den erhöhten Idealen trennten, sondern auch das Seelenheil 
der ihnen anvertrauten Gläubigen vernachlässigten. Sie gerieten unter den 
Einfluss der Welt voller Versuchungen und Verführungen, die im Gegensatz 
zu der christlichen Lehre und der erwarteten christlichen Lebensweise 
stehen. Gleich im Auftakt wird dieser grundlegende Gegensatz angedeutet, 
                    
7 „hie welle wir enden dietz liet: / daz vorder gehillet disem niet, / daz wir haben zeredene. / 

‚von dem gemaeinem lebene‘“ (Heinrich 1994: 447 – 450, immer mit Zeilennummern, im 
Weiteren wie üblich in der Fachliteratur nach dem Originaltitel Von des todes gehugde: 
TG). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



121 

der nicht nur zwischen der Theorie und der Praxis besteht und nicht nur 
zwischen dem Diesseits und dem Jenseits aufzuspüren ist, sondern auch 
zwischen denjenigen, die nur an das erste und denjenigen, die auch an das 
zweite denken: 
 

daz ich werltlichen livten 
beschaeidenlichen mvze bedivten 
ir aller vraeise vnt ir not, 
die ovf den taeglichen tot, 
der allen livten ist gemaeine, 
sich beraeitent laeider saeine (TG, 5 – 10). 

 
Diese Dichotomie gilt für das ganze Werk, weil jede Figur und jede 
Handlung nach der moralischen Ausrichtung, sub specie aeternitatis 
beurteilt werden. In diesem Zitat kommen gleich mehrere Stichwörter vor, 
die den Unterschied zwischen den zwei Gruppen betonen und die getrübte 
Tonart bestimmen sollen: Trotz vraeise und not beschäftige der tot doch 
nicht die wertlichen Leute. Ihnen gegenüber steht der Erzähler, der sich für 
sie zuständig fühlt und sich bereit zeigt, die Verantwortung zu übernehmen. 
Sein seelischer Hintergrund wird gleich im Auftakt stark hervorgehoben: 
„Mich laeitet meines gelouben gelvbde, / daz ich von des todes gehvgde / 
eine rede fvr bringe“ (TG, 1 – 3). Sein sogar vermutlich mit einem 
persönlichen Vorsatz bzw. einem Gelübde bekräftigter Glaube8 knüpft sich 
allem voran an den Tod und nicht an die Kernbotschaft des Christentums, d. 
h. an die Auferstehung und das ewige Leben. Die Gegenüberstellung der 
persönlichen Überzeugung und der alltäglichen Erfahrung bewegen den 
Dichter, die Macht des Todes zu verkündigen. Um sich Autorität zu 
verleihen, baut er rhetorisch die Argumentation auf, und zwar mit einem 
deutlichen9 und mit einem versteckten10 Bibelzitat sowie mit der 
                    
8 „Da ein solcher Kontext [das Mönchsgelübde] bei Heinrich fehlt, scheint es näherliegend, 

den Eingangsvers allgemeiner zu deuten, gelouben gelvbde etwa im Sinne des 
Glaubensbekenntnisses während der Taufe zu verstehen“ (TG, Kommentar, 83). 

9 „omnes declinaverunt“ (TG, 12b), ist ein Zitat aus Röm 3,12a, das ebenfalls ein Zitat vom 
Ps 14,3 ist. Im Originalkontext setzt sich der Text fort wie folgt: „Alle sind sie abtrünnig 
und verdorben, / keiner tut Gutes, auch nicht ein Einziger“ (Ps 14,3). „Alle sind abtrünnig 
geworden, / alle miteinander taugen nichts. / Keiner tut Gutes, / auch nicht ein Einziger“ 
(Röm 3,12). 

10 „wan vnder rovsent svndaeren / mvg wir vil chovm einen bewaeren, / der dvrnechtic 
mvge haeizzen“ (TG, 17 – 19). Heinrich dürfte damit das Tauziehen Abrahams mit Gott 
in Erinnerung rufen: „Abraham aber stand noch immer vor dem Herrn. Er trat näher und 
sagte: Willst du auch den Gerechten mit den Ruchlosen wegraffen? Vielleicht gibt es 
fünfzig Gerechte in der Stadt: Willst du auch sie wegraffen und nicht doch dem Ort 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



122 

überlieferten Legende von Maria Magdalena.11 Die herangezogenen 
Beispiele stellen drei mögliche Bestandteile der Umkehr dar: die 
allgemeingültige Bedrohung, die Hoffnung auf die Barmherzigkeit und die 
Sühne. Fraglich ist es, inwieweit der abschreckende Tod, die abstrakte 
Anspielung auf eine alttestamentliche Bibelstelle oder die „ineiner 
aeislichen wste“ leidende, aber Hoffnung schöpfende Magdalena die 
erwartete12 Wirkung hätten ausüben können. Diese Steigerung dient aber nur 
zur Einleitung zum Angriff, der im ersten Teil der Schrift gegen die 
Priesterschaft geführt wird. 
 
Sünden der Geistlichen 
 
Für die erste Aufregung sorgt nämlich die Lebensweise der Priester. In ihrer 
Verurteilung spielt nach wie vor der angedeutete Gegensatz die Hauptrolle, 
weil sie anders leben, als sie leben müssten.13 Wenn die witternden Klagen 
von einer breiteren Perspektive betrachtet werden, stellt es sich heraus, dass 

                    
vergeben wegen der fünfzig Gerechten dort? Das kannst du doch nicht tun, die Gerechten 
zusammen mit den Ruchlosen umbringen. Dann ginge es ja dem Gerechten genauso wie 
dem Ruchlosen. Das kannst du doch nicht tun. Sollte sich der Richter über die ganze Erde 
nicht an das Recht halten? Da sprach der Herr: Wenn ich in Sodom, in der Stadt, fünfzig 
Gerechte finde, werde ich ihretwegen dem ganzen Ort vergeben. Abraham antwortete und 
sprach: Ich habe es nun einmal unternommen, mit meinem Herrn zu reden, obwohl ich 
Staub und Asche bin. Vielleicht fehlen an den fünfzig Gerechten fünf. Wirst du wegen 
der fünf die ganze Stadt vernichten? Nein, sagte er, ich werde sie nicht vernichten, wenn 
ich dort fünfundvierzig finde. Er fuhr fort, zu ihm zu reden: Vielleicht finden sich dort nur 
vierzig. Da sprach er: Ich werde es der vierzig wegen nicht tun. Und weiter sagte er: Mein 
Herr zürne nicht, wenn ich weiterrede. Vielleicht finden sich dort nur dreißig. Er 
entgegnete: Ich werde es nicht tun, wenn ich dort dreißig finde. Darauf sagte er: Ich habe 
es nun einmal unternommen, mit meinem Herrn zu reden. Vielleicht finden sich dort nur 
zwanzig. Er antwortete: Ich werde sie um der zwanzig willen nicht vernichten. Und 
nochmals sagte er: Mein Herr zürne nicht, wenn ich nur noch einmal das Wort ergreife. 
Vielleicht finden sich dort nur zehn. Und wiederum sprach er: Ich werde sie um der zehn 
willen nicht vernichten. Nachdem der Herr das Gespräch mit Abraham beendet hatte, 
ging er weg und Abraham kehrte heim“ (Gen 18,22b – 33). 

11 „oder anderswa gebvzze, / als Maria, div svzze, / div nach christes ovf verte / ceit vnt stat 
bischerte / ineiner aeislichen wste“ (TG, 26 – 29). Laut ihrer Legende verließ sie nach der 
Auferstehung Jesu Palästina, und gelangte nach Südgallien. In der Nähe von Marseille 
lebte sie jahrelang als Einsiedlerin in einer Höhle, und starb dort auf christliche Art und 
Weise, nach dem Empfang der Eucharistie. Später wurden ihre Überreste nach Vézelay 
überführt, d. h. ins Kloster, wo der vorhin erwähnte Bernhard von Clairvaux den zweiten 
Kreuzzug ankündigte. 

12 „dar an ist aller mein gedinge“ (TG, 4). 
13 „die so nicht lebent, als er in gebivtet“ (TG, 47). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



123 

sie sich vor allem um den Reichtum und dann um die Macht bewegen. Ihr 
Besitz und ihre Wirkung reichen überallhin: Weihen, Ernennungen und 
kirchliche Würden sind nur für Geld zu erhalten, und darüber hinaus dürften 
auch Sakramente und Sakramentalien gegen Bezahlung gespendet werden:14 
 

pharre, probstei vnt abtei, 
weihe, zehende, phrvnde, 
die si nicht zeverchovfen bestvnde, 
daz gebent si ander niemen, 
wan der ez mit schatze mac verdienen (TG, 66-70).  
[...] 
beichte vnt bivilde, 
misse vnt salmen, 
daz bringent si allenthalben 
ze etlichem chovfe. 
ez sei der chresem oder div tovfe 
od ander swaz si svlen began, 
daz lant si niemen vergeben stan, 
wan als div miete erwerben mac (TG, 74-81). 

 
Durch diese harte Formulierung versetzt sich der Verfasser des Textes 

in die Lage eines Richters.15 Das soll den Leser nicht überraschen, weil nicht 
nur die Erinnerung an das Jüngste Gericht („owe, ivngister tac, / welhen lon 
soltv in bringen!“ TG, 82  – 83), sondern auch der deutlich früher angeführte 
erste Aufschrei owe („Owe armiv phaffhaeite“ TG, 3516) als Anspielung auf 
apokalyptische Bibelstellen gilt.17 Den erwähnten Stellen und ihrer 
                    
14 Bekanntlich heißt diese Tat Simonie, und geht auf die Apostelgeschichte zurück: „Als 

Simon sah, dass durch die Handauflegung der Apostel der Geist verliehen wurde, brachte 
er ihnen Geld und sagte: Gebt auch mir diese Macht, damit jeder, dem ich die Hände 
auflege, den Heiligen Geist empfängt. Petrus aber sagte zu ihm: Dein Silber fahre mit dir 
ins Verderben, wenn du meinst, die Gabe Gottes lasse sich für Geld kaufen“ (Apg 8,18 – 
20). 

15 „They [sc. auch Hélinant de Froidmont] see themselves as masters of its conventions and 
prosecutors of the society which cultivates these conventions in an effort to gain physical 
and spiritual perfection“ (Williams 1978: 514). 

16 Hinter dem Vers steckt das folgende Bibelzitat: „Weh euch, ihr Schriftgelehrten und 
Pharisäer, ihr Heuchler! Ihr verschließt den Menschen das Himmelreich. Ihr selbst geht 
nicht hinein; aber ihr lasst auch die nicht hinein, die hineingehen wollen“ (Mt 23,13). 

17 Die Verse Mt 23, 13, 15-16, 23, 25, 27, 29 beginnen je mit „Weh euch“. Der Schluss der 
Predigt lautet: „Wie wollt ihr dem Strafgericht der Hölle entrinnen?“ (Mt 23,33b). Die 
Drohungen und die ausführlichen Beschreibungen der Erscheinungen am Ende der Welt 
leiten die umfangreiche Vorhersage des Jüngsten Gerichts im Kapitel 25 (insbesondere: 
31 – 46) ein. Parallelstellen sind wie folgt: Lk 11,42 – 44; 46 – 47,52. Diese beginnen 
ebenfalls mit dem erwähnten Aufschrei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



124 

Anwendung ist gemein, dass sie all die auffälligsten und entsetzlichsten 
Handlungsweisen des jeweiligen Zeitalters ins Visier nehmen, die 
keinesfalls hinnehmbar sind. Die aktuell aufgezählten Sünden und der 
angespielte, den kulturellen Hintergrund bestimmende ideologische Rahmen 
bilden die Eckpunkte des von Anfang an bestehenden Gegensatzes, der sich 
zwischen der als authentisch anerkannten Lehre und der alltäglich erlebten 
Praxis zieht. 

Über die Simonie hinaus werden den Geistlichen weitere 
Versäumnisse vorgeworfen, die etwas weniger die materiellen Güter, 
vielmehr die Seele der Gläubigen angehen. Vergeblich seien die Priester an 
der apostolischen Macht beteiligt, vernachlässigen sie doch das Heil des 
Volkes.18 Diese Fälle deuten darauf hin, dass das Geld auch in diesem 
Bereich im Mittelpunkt stünde. Die Menschen können wieder in zwei 
Gruppen eingeteilt werden, je nachdem wie viel Vermögen sie besitzen: 
 

si refsent niewan die armen, 
die solden in erbarmen. 
swaz der reiche man getuot, 
daz dunchet siv svz vnt guot (TG, 123  – 126). 

 
Diese Unterscheidung soll schwere Folgen haben. Dabei wird die 

Tonart, wenn möglich, noch rauer: Der Sünder „muz leiden.“19 Wie 
unbedeutend auch immer die Anzeichen zunächst scheinen mögen, wird die 
Richterposition des Dichters im Folgenden stärker. Das Ende der Welt wird 
dabei zum ersten Mal als schidung betrachtet, wo gotes zorn zum Vorschein 
kommt.20 Die vermehrte Verwendung der Pronomina wir und unser21 
verweist auf den Aufruf, den der Dichter als vermeintlicher Vertreter einer 
Laiengruppe zu äußern wagt. Von nun an fühlt er sich berechtigt, Urteile 
den nachlässigen Priestern gegenüber zu sprechen: 
 

                    
18 „svmlich haben den namen an daz ambet. / laeider vil lvtzel im iemen enblandet / vf den 

wuocher der armen sele“ (TG, 57-59). 
19 Der Kontext: „als wir div buoch horen schreiben, / ir aller weitze er mzz leiden / nach der 

ivngisten schidunge“ (TG, 133 – 135). Hinter dem Zitat steht die Anspielung auf die Rede 
Jesu über das Jüngste Gericht: „Dann wird er sich auch an die auf der linken Seite 
wenden und zu ihnen sagen: Weg von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das für 
den Teufel und seine Engel bestimmt ist!“ (Mt 25,41). 

20 „nach der ivngisten schidunge, / so laeider ane barmunge / gotes zorn vber siv erget“ 
(TG, 135 – 137). 

21 „als wir div buoch horen schreiben, / [...] / Unser geloube daz bivangen hat“ (TG, 133; 
161). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



125 

dar vmbe heb wir vns ze ruffe 
vnt sprechen: ez svl got missecemen, 
daz wir der misse vernemen, 
die wir so nicht sehen leben 
noch den segen so rechte geben, 
als si von rechte solden. 
dar vmbe sei wir in erbolgen! (TG, 174  – 180). 

 
Zur Begründung der tiefen Empörung trägt auch eine weitere 

Bestrebung bei, die etwas früher angesprochen worden ist. Neben der 
Habgier unterscheiden sich nämlich die Priester auch deswegen kaum mehr 
von den einfachen Gläubigen, weil sie auf die Frauen doch nicht verzichten 
möchten: 
 

nv wellent die phaffen vber al 
in daz haben ze einem rechte gar, 
daz sich vnder der phaffen schar 
svl der weibe iemen anen (TG, 142  – 145). 

 
Bekanntlich stand das Zölibat im Mittelpunkt der kirchendisziplinären 

Debatten der ersten Jahrhunderte im neuen Jahrtausend.22 Wie und warum es 
zum Unmut des Verfassers gekommen ist, lässt sich heute nicht mehr 
aufspüren. Wichtiger ist es, dass dieses Problem im Vergleich zum 
Reichtum weitgehend im Hintergrund bleibt. Es stellt nur einen Teil der 
offensichtlichen Krise dar, die aus dem deutlichen Gegensatz zwischen der 
Lehre und der Praxis entstanden sein dürfte. Ebenfalls wichtig ist, aus 
welchem Grund er das Zölibat für wünschenswert und für erforderlich hält: 
 

swenne des briesters hant 
wandelt gotes leich namen, 
sol si sich danne nicht zamen 
von weiplichen ane greiffen? (TG, 156-159).23 

 

                    
22 Nach mehreren Versuchen und Aufforderungen ist das Zölibat erst durch das erste 

lateranische Konzil (1123) vorgeschrieben und verordnet worden: „Presbyteris, 
diaconibus vel subdiaconibus concubinarum et uxorum contubernia penitus interdicimus 
et aliarum mulierum cohabitationem, praeter quas Synodus Nicaena propter solas 
necessitudinum causas habitare permisit, videlicet matrem, sororem, amitam, vel 
materteram aut alias huiusmodi, de quibus nulla valeat iuste suspicio oriri“ (Denzinger 
2015: No.711). 

23 Auf diese Aussage folgt die Anspielung auf das Hochgebet und auf die Lehre über „opus 
operatum“. Siehe die Fußnote 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



126 

Hinter dieser Auffassung steht die deutliche Gegenüberstellung des 
göttlichen und des weiblichen Leibes, was eine logische Folge der über 
Augustinus bis auf den antiken Manichäismus zurückreichenden Auffassung 
darstellt, die die Seele und den Leib im unversöhnlichen Gegensatz 
wahrnimmt.24 Über die zahlreichen biblischen Anspielungen hinaus weisen 
diese und weitere theologische Ansätze eindeutig darauf hin, dass der 
Verfasser eine bemerkenswerte Ausbildung genossen hatte. Gleich nach der 
Erwähnung des Zölibats und umrahmend den zitierten Aufruf spielt er auf 
den (damals einzigen, ersten) römische Messkanon an: 
 

vnder dem gerivne da,  
enstliezent sich die himel sa, 
daz seiniv wort dar durch varn. 
im sendet ouz allen englischen scharn  
vnser herre seine dienst man. 
daz opher wirdet lobesam (TG, 163 – 168).25 

 
Und dann stellt er nach dem zitierten Aufruf den Sinn der Lehre über 

das opus operatum26 fest: „da wirt der gotes leichnamen in der misse27 / von 
einem svndaer so gewisse / so von dem haeiligstem man“ (TG, 183  – 185).28 
Auf Grund solcher umfangreicher Kenntnisse über die richtige Lehre kann 
sich Heinrich berechtigt fühlen, die im Alltag erlebte Praxis mit der 
angeeigneten Lehre zu vergleichen und eine Bilanz zu ziehen. Von seinem 

                    
24 Etwas später: „vnt sollten daz vlaeisch an in rewen“ (TG, 195). Das Wort vlaeisch steht 

für das griechische sarx, d. h. für den materiellen Leib, das den Sünden ausgesetzt ist. 
25 Hinter der Textstelle steht das römische Kanon: „jube hæc perferri per manus sancti 

Angeli tui in sublime altare tuum, in conspectu divinæ majestatis tuæ“. Ein zeitgemäßes 
Zitat aus dem Messbuch, das im Stift Melk benützt wurde, würde einen 
liturgiegeschichtlichen Aufwand bedeuten, deswegen wird hier auf das spätere, 
tridentinische Missale Romanum verwiesen (Missale Romanum 2014: 339). 

26 Zunächst bei Augustinus: „Qui vero fuerit superbus minister, cum zabulo computatur: 
sed non contaminatur donum Christi, quod per illum fluit purum, quod per illum transit 
liquidum venit ad fertilem terram. Puta quia ipse lapideus est, quia ex aqua fructum ferre 
non potest: et per lapideum canalem transit aqua, transit aqua ad areolas; in canali lapideo 
nihil generat, sed tamen hortis plurimum fructum affert. Spiritualis enim virtus 
Sacramenti ita est ut lux: et ab illuminandis pura excipitur, et si per immundos transeat, 
non inquinatur“ (Augustinus: In Iohannis evangelium tractatus, V,15, PL 35,1422). 

27 Eine deutliche Erläuterung der Transsubstantiation. 
28 Überraschend stimmt der Satz mit dem Absatz aus dem Brief von Innozenz III überein: 

„in quo [an der Messe] nihil a bono maius nec a malo minus perfici credimus sacerdote; 
quia non in merito consecrantis, sed in verbo efficitur Creatoris et in virtute Spiritus 
sancti“ (Denzinger 2015: No. 794). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



127 

Glauben her ist er der Meinung, es werde eine Möglichkeit verpasst, das 
ewige Heil zu gewinnen. Am deutlichsten ist das in der heiligen Messe 
begreiflich, die „vertilget alle die missetat / die div christenhaeit bigat, / die 
des mit warem gelouben gedinget“ (TG, 169 – 171) und dies unabhängig 
vom seelischen Zustand des Priesters: „da wirt der gotes leichnamen“ (TG, 
183). Sie soll sich als großartiges Mittel erweisen, in den Himmel Einlass zu 
finden. Zugleich ist es kein Zufall, dass kaum mehr Beispiele vorhanden 
sind. Weitere erdenklich positive Ansätze der christlichen Lehre wie 
Zuwendung, Barmherzigkeit und Liebe kommen kaum zum Vorschein. Im 
Gegenteil dazu drängt die Angst vor dem Jüngsten Gericht in den 
Vordergrund, und mit ihm alles, was erschreckend scheinen mag.29 

Bezüglich der Aussage über die Wirkung der Messe ist darauf 
hinzuweisen, wie sich Heinrichs Stil dreierlei gestaltet. Einerseits richten 
sich die negativen Äußerungen gegen die heuchlerischen Priester, 
andererseits stützen sich die Verurteilungen auf biblische Zitate. Dieser Stil 
stellt eine Argumentation dar, die vom bestehenden und offensichtlichen 
Gegensatz ausgeht. Aber drittens lässt sich feststellen, dass Heinrich seinen 
Standpunkt auch mit ergänzenden, weitgehend lapidaren, teils oben zitierten 
Aussagen untermauert, die immerhin als Kernsätze seiner Meinung wirken: 
 

christenlicher orden, 
der ist harte erworden. 
[...] 
bediv, vnzuht vnt haeilichaeit, 
vnchivsche vnt raeinechaeit, 
die sint wol ensamt. 
[...] 
daz opher wirdet lobesam. 
ez vertilget alle die missetat, 
die div christenhaeit bigat, 
die des mit warem gelouben gedinget. 

                    
29 Zunächst wird der Zorn im Namen einer nicht genau beschriebenen Laiengruppe zum 

Ausdruck gebracht („dar vmbe sei wir in erbolgen!“ TG, 180), später wird zunehmend 
mit der Hölle gedroht: „div gruob is div helle; / [...] / daz sint die boesen leraere, / die die 
verworchten hoeraere / mit in laeiten in den ewigen val“ (TG, 259; 261-263). „Eine 
Identifikation des Autors mit der innerklösterlichen Gruppe der Laienbrüder kommt 
schon nach dem Textbefund kaum in Frage. [...] Die Verse 234 bis 242 fassen die 
Mönchskritik noch einmal zusammen. Da die fragliche Äußerung also inmitten der Kritik 
an den Laienbrüdern erscheint, muß an einen Gegensatz sowohl zu (Priester-)Mönchen 
als auch zu Laienbrüdern gedacht sein. Daher bleibt als mögliche Bedeutung nur: 
Nichtgeweihter, Laie, Christ; diese kirchenrechtliche Bedeutung des Wortes ist offenbar 
auch für die Verse 36, 266 und 273 anzusetzen“ (TG, Kommentar, 108). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



128 

[...] 
iriv wort sint vil manic valt. 
sine haben ampt oder gewalt, 
anders dunchet ez siv zenichte. 
si dienent niwan zegesichte, 
durch vorchte, nicht durch minne. 
sie gesitzent nimmer inne, 
si wellent vmbetwungen sein (TG, 55 – 56; 153  – 155; 168  – 171; 205  – 211). 

 
Abgesehen von der teils positiven Aussage über die Messe, 

überwiegen auch hier die negativen Feststellungen, die sich alle an den 
mehrmals angedeuteten Gegensatz richten. Noch interessanter ist es zu 
erkennen, wie sich diese Sätze an die ebenfalls angesprochene 
Richterposition des Verfassers anpassen. Sie gelten als Urteile, die der 
Richter Heinrich ausspricht. Erst dann identifiziert er sich doch mit einer 
Gruppe („Dar vf hab wir laeien ein archwan“ TG, 22530), wenn die 
besondere Wirkung der Priesterweihe auf den gesellschaftlichen Stand 
betrachtet wird: 
 

von wie getaner ordenunge 
sold er ze einem herren werden gehabt, 
fvr daz er der werlt hat wider sagt, 
der vor des ein arm mensch was? (TG, 230-233). 

 
Dahinter soll eine persönliche Verletzung stehen: Jemand ist nur 

durch die Priesterweihe zu einer angesehenen Person geworden, und nicht 
durch die geistliche Eignung und die Aufnahme in die Gemeinschaft: 
 

der sich inder werlt dunchet chvne, 
so der greiffet an gaeistlich leben, 
[...] 
so zimt vil weisleichen, 
daz er ander sein geleichen 
aller erst inne bringe 
seiner tugentlicher dinge (TG, 236 – 242). 

 

                    
30 „Ob man hinter der Äußerung in V. 225 überhaupt eine Selbstaussage des Autors sehen 

darf oder ob es sich um ein Rollen-Wir handelt mit paränetischem Charakter, ist allerding 
eine offene Frage. Es muß nämlich auch die rhetorische Funktion der ‚wir‘-Aussage 
beachtet werden. Sie suggeriert die Zugehörigkeit des Sprechers zu einer Gruppe, die 
bestimmte moralische Forderungen an die gaeistliche samnunge richtet“ (TG, 
Kommentar, 108). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



129 

Nachdem Heinrich die einzelnen Fehler der Priesterschaft akribisch 
aufgezählt und sich zu den Laien eingestuft hat, wäre es nachvollziehbar, 
die Grundsätze des richtigen Lebens zu schildern und mit Beispielen aus 
den Laienkreisen zu untermauern. Heinrich von Melk gibt sich jedoch 
weiterhin kämpferisch. Der Übergang von einem Stand zum anderen 
eröffnet ihm den Weg, seine Kritik auszudehnen: ein ander sturm schal 
(TG, 264b)31 ertönt und er wendet sich an diejenigen unter den Laien, die 
ebenfalls ein sündhaftes Leben führen. 
 
Vornehme Herren und wenig vornehme Frauen 
 
Bald taucht ein Satz auf, der einen früheren in Erinnerung ruft: „div triwe ist 
gaerlich erslagen / vnder den, die laien sint“ (TG, 272 – 273). Und zwar 
diesen: „christenlicher orden, / der ist harte erworden“ (TG, 55-56.) Die 
Ähnlichkeit springt ins Auge: Beide Aussagen stellen eine tiefgreifende und 
schlimme Entwicklung fest, die vom Verschwinden wesentlicher Werte 
zeugt und die in allen Schichten der Gesellschaft zum Vorschein kommt. 
Weder in der Familie: 
 

der vater mvz hazzen daz chint; 
er wirt des nimmer an sorgen, 
vol waehset ez hivt oder morgen, 
ern verstozze in alles des er hat (TG, 274  – 277). 

 
– noch im Lehnswesen ist die Treue mehr vorhanden: „der herre versicht 
sich zedem chnechte, / noch der chnecht zu dem herren / weder triwen noch 
eren“ (TG, 286 – 288.) Wie es sich vorhin herausgestellt hat, hängen orden 
und triwe voneinander ab und gehören daher zusammen. Im Vergleich zum 
gewin und nvtze32 werden sie in den Hintergrund gedrängt. Sie gelten als 
begriffliche Ausdehnung der im ersten Teil angedeuteten schatze33 bzw. 
ampt und gewalt.34 

                    
31 „Als Warnung vor drohender Gefahr (Am 3, 6; Os 5,8; Ez 33, 3 – 6) verkündet das 

Blasen der Posaune oder des Hornes Israels Bestrafung (Is 18,3; 58,1; Os 8,1; Ier 4,5; 6,1) 
und die Ankunft des Tages des Zornes (vgl. Apc 8,6 – 9,21)“ (TG, Kommentar, 110). 

32 „so vaste strebet ir muot vf gewin: / swa er sich des nvtzes nicht versicht“ (TG, 282 – 
283). 

33 „daz gebent si ander niemen, / wan der ez mit schatze mac verdienen“ (TG, 69 – 70). 
34 „iriv wort sint vil manic valt. / sine haben ampt oder gewalt, / anders dunchet ez siv 

zenichte“ (TG, 205 – 207). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



130 

Zunächst ist es nicht leicht nachzuvollziehen, wie aus diesem Verlust 
auf die Verurteilung der neuen Lebensweise der Ritter und der Frauen zu 
schließen ist. Heinrichs Logik ist jedoch verständlich: Er geht von dem aus, 
was er überall erlebt. Wie es später mit einem Beispiel belegt wird, kann das 
Problem am meisten an den Kleidern und am dazu gehörenden Benehmen 
geortet werden, die sich nach niwer site (TG, 293a) orientieren. Ihnen liege 
der vom Teufel angestiftete Hochmut zugrunde, der die Wirkung des 
heiligen Geistes verunmögliche, das Seelenheil in Gefahr bringe und der der 
Auslöser der Sünden aller Art sei, die überall wahrzunehmen seien: 
 

die cherent allen ir list, 
wie si niwer site megen gedenchen, 
da mit si die sele chrenchen. 
daz ist ein strich der hohverte35 
der den tivel des himelriches beherte. 
[...] 
si ist alles vbeles vollaeist 
vnt enlaet den haeiligen gaeist 
bei dem menschen nicht beleiben (TG, 292 – 296; 311 – 313). 

 
Wie das Geld und der Reichtum im ersten Abschnitt des ersten Teils 

die Hauptrolle gespielt haben, ebenso steht der mit ihnen und mit dem ampt 
und gewalt zusammenhängende Hochmut von nun an im Mittelpunkt. Er 
steht offensichtlich hinter allen Gedanken der Richter und der Frauen und 
befällt sogar ihre Seele. Wie umfangreich die Wirkung des Hochmuts ist, 
stellt sich durch die bevorstehenden Fallbeispiele, vor allem durch jenes der 
armen Frau, heraus. Unter den weiteren Fallbeispielen wird nicht jede 
gesellschaftliche Gruppe gleichermaßen angesprochen. Am meisten sorgen 
die einfachen, nicht vornehmen Frauen und die Ritter im Allgemeinen für 
Aufregung. Bei den Letzteren scheint es deutlich zu sein, dass Unzucht, 
Ehebruch und Gewalttätigkeit den fragwürdigen Ruhm gewähren: 
 

swa sich div reiterschaft gesamnet, 
da hebet sich ir wechsel sage, 
wie manige der vnt der behuret habe. 
ir laster mvgen si nicht versweigen, 
ir ruom ist niwan von den weiben. 
[...] 
‚den mag man inallen landen 
ze einem guoten chnecht wol haben, 
der hat so manigen erslagen‘ (TG, 354 – 358; 370b – 372) 

                    
35 Bemerkenswert ist es, dass zwei unterschiedliche Wörter für den Hochmut im Original 

stehen können: hohvert und vbermvt (s. TG, 295b; 307b). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



131 

Die Kritik an niwer site bezieht sich also nicht nur auf oberflächliche 
Phänomena, sondern auch auf das neue Verhalten und die neue 
Rittermoral.36 Da der Verfasser felsenfest auf christlicher Basis steht, kann 
er auf keinen Kompromiss eingehen. Die Kleider, ebenso wie auch der 
Hochmut veranschaulichen die neue Lebensweise, deren Vertreter 
denjenigen guote(n) chnechte(n) (TG, 382b) gegenüber stehen, die früher 
lebten.37 Die laudatio temporis acti, die bei allen Schichten spürbaren 
Sünden und der Verfall der traditionellen Werte sorgen für die durchaus 
erbitterte Tonart und die getrübte Stimmung des Werkes. Anlässlich des 
Rückblickes auf die Vergangenheit wird auf die frühere Generation 
hingewiesen. Sie taucht nicht nur als Gesellschaft von guote(n) chnecht(en) 
auf, sondern auch als Besitzer der eben verloren gehenden Weisheit, die 
heutzutage nicht mehr vorhanden ist: „wa schaeinet der altherren weistuom, 
/ den niemen ercellen maechte / vnder allem ir geslaechte?“ (TG, 388 – 
390). Mit der Weisheit gehen auch weitere Werte unter, was am besten auf 
dem wohlbekannten Schicksals- bzw. Glücksrad zu betrachten wäre: „Ere, 
zucht vnt tugent, / die neigent sam vm ein rat“ (TG, 396 – 397).38 

Gegen Ende der Aufzählung der Sünden der verschiedenen 
gesellschaftlichen Gruppen wird die Kritik noch schärfer und richtet sich 
diesmal deutlich gegen den Papst. Der Vater, der von Ehre, Anstand und 
Wert geprägt werden sollte, ist auch nicht mehr in Rom zu finden: „Rome, 
aller werlde houpt stat / div hat ir alten vaters nicht“ (TG, 398 – 399). 
Heinrichs Kritik scheint in zweifacher Hinsicht bemerkenswert zu sein. 

                    
36 Wenn die Beschreibung in Dialogform inszeniert wäre, würden die Stimmung und vor 

allem die Verhältnisse solcher höfisch-ritterlicher Gesellschaftsszenen noch mehr zum 
Vorschein kommen. 

37 „div chlagen von rechte / die vordern guote chnehte / die ir so gar sint benomen“ (TG, 
381 – 383). 

38 „Als Hinweis auf die Vergänglichkeit von Macht und Ansehen stellt es [sc. rota 
Fortunae] in der gesamten uns zugänglichen ikonographischen Tradition Aufstieg 
(regnabo), Herrschaft (regno), Sturz (regnavi) und Machtlosigkeit (sum sine regno) einer 
durch Krone und andere Insignien als König gekennzeichneten Figur dar, deren Schicksal 
von der das Rad drehenden Fortuna bestimmt wird. Die der christlichen Idee der 
göttlichen Vorsehung scheinbar widersprechende antike Personifikation der Wechselfälle 
des menschlichen Lebens konnte in die christliche Literatur Eingang finden, seit Boëthius 
sie im fünften Buch seiner Schrift ‚Philosophiae Consolatio‘ als ausführende Macht dieser 
Vorsehung interpretiert hatte“ (TG, Kommentar 116 – 117). Fortuna wird im zweiten 
Buch des Werkes vorgestellt, daraus steht ein einschlägiger Abschnitt: „Fortunae te 
regendum dedisti, dominae moribus oportet obtemperes. Tu vero volventis rotae impetum 
retinere conaris? At omnium mortalium stolidissime: si manere incipit, fors esse desistit“ 
(Boëthius: De consolatione philosophiae, Lib. II.,1, PL 63,662A). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



132 

Einerseits hält er sich nicht zurück, sogar den Papst, genauer gesagt, die 
hochrangigen Vertreter des Klerus anzugreifen.39 Andererseits erkennt er 
den Mangel40 zweier Tugenden, die das Christentum prägen sollen: „man 
vinden da dehaein zu versicht / rechtes noch genaden, / wan wie man dem 
schatze mvge gelagen“ (TG, 400 – 402). Aus beiden Aspekten der Kritik 
lassen sich langanhaltende Folgen ziehen. Wie mehrmals darauf hingedeutet 
wurde, versetzt sich Heinrich immer mehr in eine eigenartige 
Richterposition. Von der Aufzählung von Sünden einiger Schichten gelangt 
er zur allgemeinen Zeitklage, die er zunächst von einer unbestimmten Wir-
Position vorlegt, dann versteht er sich als einer der Laien. Als Höhepunkt 
dieser Entwicklung können die Sätze zitiert werden, die das Werturteil 
vermeintlich im Namen Gottes ankündigen: 
 

[...] ez svl got missecemen, 
daz wir der misse vernemen, 
die wir so nicht sehen leben 
noch den segen so rechte geben, 
als si von rechte solden (TG, 175b – 179). 
 
Werltliche richtaere 
daz sint wider vechtaere 
gotes vnt aller gvte (TG, 267 – 269). 

                    
39 Es soll nicht außer Acht gelassen werden, dass die römische Kirche zwischen 1159 und 

1177 durch eine Spaltung geteilt war, die schon seit der Papstwahl zwischen (dem 
Verlierer) Viktor IV. und (dem gewählten) Alexander III. drohte und 1159 tatsächlich 
ausbrach. „Als Roland [Alexander III.] im Begriff war, sich den päpstlichen Mantel 
umzulegen, riß ihn Oktavian [Monticelli: Viktor IV.] von seiner Schulter, um ihn sich 
selbst umzulegen; und in diesem Moment strömten die Stadtrömer, von Otto von 
Wittelsbach dazu angestiftet, in die Kirche, um den neuen Papst zu akklamieren. [...] der 
Kaiser in Pavia ein Konzil einberufen hatte, das die Rechtmäßigkeit Viktors IV. erweisen 
sollte. [...] Dagegen erklärte Alexander III. am Gründonnerstag (24. März) 1160 in 
Anagni die Exkommunikation über seinen Rivalen und entband das Gefolge des Kaisers 
von seinem Treueeid. Er erklärte, als gültiger Papst auch nicht von einem Konzil gerichtet 
werden zu können, es sei denn, er habe die Synode einberufen und selbst geleitet“ 
(Vauchez – Engels 1994/5: 218-219). Die Erschütterung, dass sich die Kirche ein 
Jahrhundert nach der Trennung von der griechischen Kirche wieder mit einer, diesmal 
innerlichen Krise auseinandersetzt, hat den Verfasser der Mahnrede deutlich erbittert und 
empört. 

40 Dieser Mangel umfasst die zwei Gefährten des Hochmuts: „zwene geverten hat div vber 
muot, / die setzent die reiter an die gluot / der ewigen fivres vanchen“ (TG, 343 – 345). 
Sie sind die Unzucht („behuret habe“ TG, 356b) und die Tötung („hat so manigen 
erslagen“ TG, 372). Wie sich aus dem nächsten Zitat herausstellt, fehlen die Gerechtigkeit 
und die Barmherzigkeit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



133 

 
Reiter vnt frowen 
der leben svl wir lazzen schowen, 
daz got vil wider vertic ist (TG, 289 – 291.). 
 
des rechtes ist lvtzel bistanden 
vnder armen vnt vnder reichen. 
daz muz got von schuld misseleichen (TG, 338 – 340). 
 
wie harte si muzzen verderben 
gotes vnt ir christentuom! (TG, 386 – 387). 

 
Im Lichte dieser Aussagen scheint Heinrich nicht nur ein Vertreter der 

Laien zu sein, sondern sich vielmehr als Sprecher Gottes auszugeben, der 
sogar das Recht hat, den kirchlichen Würdenträger zu verachten. Die andere 
Folge bzw. Lehre der zweiteiligen Kritik ist ein weiteres Zeugnis von 
theologischen Kenntnissen. Anhand der Päpste ruft Heinrich die Eckpunkte 
der christlichen Moral (rechtes und genaden, TG, 401) in Erinnerung, die 
durchaus schwierig zu versöhnen sind.41 Zugleich ist es bemerkenswert, 
welcher Gegensatz zwischen dem bedauerten Verhalten und seiner eigenen 
Annäherungsweise besteht. Heinrich versucht nicht einmal, die Ritter und 
die Frauen zu verstehen oder mildernde Umstände für sie zu suchen, 
sondern besteht unbeweglich auf seiner vermeintlich richtigen Position. 

Wenn ein Rückblick auf die Darstellung der Frauen am Anfang der 
Klagen geworfen wird, bleibt ihr Fehlverhalten schwer erkennbar. Erfolgen 
die künstliche Gesichtsfarbe und die Kleidermode der armen Frauen 
wirklich aus dem Hochmut? Warum taucht wieder die Ordnung (daz recht)42 
kurz nach der Beschreibung der Frau auf? 
 

Vvir sehen cegazzen vnt ze chirchen 
vm die arm tage wrchen, 
div nicht mehr erwerben mac; 
si gelebt ir nimmer guoten tac, 
sie en mache ir gewant also lanc, 
[...] 
mit ir hohvertigem gange 
vnt mit vroemder varwe andem wange 

                    
41 Zum Thema lauten die Grundsätze aus der Bibel wie folgt: „Liebe will ich, nicht 

Schlachtopfer, / Gotteserkenntnis statt Brandopfer“ (Hos 6,6). „Wenn eure Gerechtigkeit 
nicht weit größer ist als die der Schriftgelehrten und der Pharisäer, werdet ihr nicht in das 
Himmelreich kommen“ (Mt 5,20b). „Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer“ (Mt 9,13b). 

42 „daz sol den von recht wesen ande, / die daz recht minnent“ (TG, 334 – 335). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



134 

vnt mit gelwem gibende43 
wellent sich die gebivrinen an allem ende 
der reichen mannes tochter ginozzen (TG, 319 – 323; 327 – 331).44 
 

Was die Anzeichen miteinander verknüpft, ist die Täuschung.45 Sie 
steckt am deutlichsten hinter den auffälligen Kleidern der armen Frau, aber 

                    
43 Eine mögliche Antwort auf die Fragen kann in der Darstellung der Frau stehen. Wenn die 

städtische Szene vor Augen geführt wird, kann eine armselige, schlicht alternde Frau 
vorgestellt werden, die sich noch bemüht, den Männern zu gefallen, weil sie kein anderes 
Mittel hat, ihren Lebensunterhalt zu verdienen. Deswegen greift sie auf die 
Täuschungsmethoden zurück. Kein einziges Wort fällt jedoch, das darauf hinweisen 
würde, die Frau wäre eine Dirne. (Als einziger eventueller Hinweis kann das allgemeine 
Urteil über die Frauen gelten: „der weibe chivsche ist enwicht“ TG, 426). Ihre prägende 
Beschreibung besteht aus gewissen Einzelheiten, die auf den ersten Blick doch nicht im 
Einklang mit der mit deutlichen Wörtern geschilderten weitgehenden moralischen Krise 
stehen. Das fehlerhafte Benehmen wird auf einem niedrigeren Niveau dargestellt, als die 
sonstige Betrachtung des moralischen Untergangs. Ihre heftige Erscheinung überall dürfte 
auf den allgemeinen moralischen Niedergang hinweisen. „Auch das Mittelalter kannte die 
gelbe Farbe als Zeichen der Dirnen. Daneben war es die Farbe von Bettlern, Juden, 
Henkersfrauen etc., also den Personen, die von der Gesellschaft ausgestoßen waren. [...] 
Im höfisch-ritterlichen Minnekult, in dem die Farbsymbolik eine große Rolle spielte, hatte 
die gelbe Farbe die Bedeutung der Minnegewährung. Daraus wird nun verständlich, daß 
gelbes Gebende den Zorn des Dichters erregt, der darin entweder das Kennzeichen der 
sinnlichen Freuden oder des Unglaubens erblickt“ (Lehmann-Langholz 1985: 107-108). 
„Der beschriebene übersteigerte Aufwand der äußeren Erscheinung indiziert eine Kritik 
am übertriebenen Luxus, der sich in diesem Falle nicht nur auf die oberen Schichten der 
Feudalgesellschaft bezieht, sondern gegen jeden richtet, der aus Eitelkeit und Gefallsucht 
gegen asketisch orientierte Lebensmaximen verstößt“ (Raudszus 1985: 41). 

44 Dieses Benehmen stehe dem recht (TG, 334; 335; 338) gegenüber. Auf diesen Vergleich 
kommt der entschlossene Rechtspruch: „daz muz got von schuld misseleichen.“ (TG, 
340). Auffallend ist dabei, wie eine strikte Ablehnung (siehe: muz) Gott zugesprochen 
wird. Hinter dem Stichwort recht soll die christliche Moral als einzige mögliche und 
würdige stehen. 

45 Das wurde schon im christlichen Altertum verurteilt: „In illum enim delinquunt, quae 
cutem medicaminibus ungunt, genas rubore maculant, oculos fuligine collinunt. Displicet 
nimirum illis plastica Dei, in ipsis redarguunt, reprehendunt artificem omnium. [...] Quod 
nascitur, opus Dei est; ergo quid fingitur, diaboli negotium est“ (Tertullianus: De cultu 
feminarum, PL 1, 1321A-B). Ähnlicherweise äußert sich Cyprian: „[...] fraternitas exigit, 
non virgines tantum aut viduas, sed et nuptas puto et omnes omnino feminas admonendas 
quod opus Dei et factura ejus et plastica adulterari nullo modo debeat adhibito flavo 
colore, vel nigro pulvere, vel rubore, aut quolibet denique lineamenta nativa corrumpente 
medicamine. [...]Et audet quisquam mutare et convertere quod Deus fecit? Manus Deo 
inferunt quando id quod ille formavit reformare et transfigurare contendunt, nescientes 
quia opus Dei est omne quod nascitur, diaboli quodcumque mutatur. Si quis pingendi 
artifex vultum alicujus et speciem et corporis qualitatem aemulo colore signasset, et, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



135 

sie ist auch bei weiteren Gruppen zu entdecken. Dahinter steckt die Antwort 
auf die Frage: Warum scheinen die oben kritisierten niwer site 
problematisch zu sein? Weil in keinem Fall die Wahrheit zum Ausdruck 
gebracht wird, sondern etwas Anderes. Die Frau hat weder hübsche 
Wangen, wie eine höfische (und junge) Dame, noch elegante Röcke, wie 
eine vornehme Frau. Der Hochmutsbegriff wird dabei durch eine gewisse 
Lebenslüge bereichert und mitgeprägt, die nun am Beispiel der armen Frau 
illustriert wird, aber eigentlich die sich brüstende höfische Rittergesellschaft 
trifft. Nachdem in mehreren Beispielen zitiert worden ist, wie der Hochmut 
unter den Geistlichen und den Rittern herrscht, stellt es sich heraus, dass 
sich auch Menschen niederer Schicht angesteckt haben: 
 

Die phaffen die sint geitic, 
die gebovr die sint neidic, 
die chovflivt habent triwen nicht, 
der weibe chivsche ist enwicht (TG, 423 – 426). 

 
Im Lichte des neuerlich erkannten Hintergrunds des Hochmuts nimmt 

Heinrichs vielfältige Kritik neue Gestalt an, die seine bisherigen Aussagen 
umwertet und weiter verstärkt. Neben der mehrere Gesellschaftsgruppen 
betreffenden Kritik erkennt auch er gegen Ende des ersten Teiles die Wurzel 
der moralischen Krise: Die Täuschung lenkt alle von den wirklich wichtigen 
Werten ab: 
 

daz machent laesterlichen dinch 
vnt ditzes leibes getrvgde, 
der vns von des gehvgde 
manigen ende laeitet, 
al wir iv vor haben gebraeitet (TG, 442 – 446). 

 
Dabei wird der grundlegende Gegensatz einmal mehr hervorgehoben, 

der bezüglich der Sünden von Geistlichen und der Gegenüberstellung von 
Lehre und Praxis im ersten Abschnitt bereits behandelt wurde. Hier im Zitat 
stehen getrvgde und gehvgde einander gegenüber, hinter denen Tricksen 
und Betrachten vermutet werden können. Beide stehen mit einem Substantiv 
in Zusammenhang: leibes und ende. Verben und Substantive liefern einen 
deutlichen Aufschluss über Heinrichs Denkweise, wo das Jenseits und das 
Diesseits einander grundsätzlich und diametral gegenüber stehen. Allem 
                    

signato jam consummatoque simulacro, manus alius inferret, ut jam formata, jam picta 
quasi peritior reformaret, gravis prioris artificis injuria et justa indignatio videretur“ 
(Cyprianus Carthaginensis: De habitu virginum, PL 4, 455A). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



136 

Anschein nach müssen alle eine Grundentscheidung46 treffen, die 
weitgehende Auswirkung auf das persönliche Schicksal hat. Wie 
weitreichende Folgen sie hat, und wie ungleich die niwer site dem 
menschlichen Schicksal gegenüber steht, stellt sich in dem zweiten Teil 
heraus, wohin uns das Wort ende überleitet. 
 
memento mori 
 
Im Folgenden wird dieses ende mit einer so ungewöhnlichen, stellenweise 
naturalistischen Deutlichkeit geschildert, dass es unmöglich ist, es sich nicht 
wirklich vor Augen zu führen und darüber nachzudenken. Mithilfe zweier 
Beispiele verweist Heinrich auf den unausweichlichen Tod, der allen gilt. 
Auch diese Reihe von abschreckenden Bildern baut teils auf Parallelen auf, 
die meistens auf Gegensätze hindeuten, die sich zwischen himmlischen und 
irdischen Werten bzw. zwischen dem Jenseits und dem Diesseits befinden. 
Den Beispielen ist ebenfalls gemeinsam, dass sie jeweils in Ermahnungen 
münden. 

Gleich vor der Deutung der plausiblen Beispiele lohnt es sich kurz 
darauf hinzuweisen, dass dieser zweite Teil in einem eigenartigen 
Gattungskontext steht. Infolge der zunehmenden Anzahl derjenigen, die sich 
mehr oder weniger an ein Kloster banden und an den spirituellen Gütern 
und der geistlichen Gnade einer Mönchsgemeinschaft beteiligt sein wollten, 
sind immer mehr Texte verfasst worden, die außerhalb der Liturgie 
vorgelesen wurden und von der regelrechten kirchlichen Verwendung 
dermaßen entfernt waren, dass sie ursprünglich gleich in der Volkssprache 
gedichtet worden sind. Sie griffen ebenfalls theologische Fragen und 
Ansätze auf, aber auf einem leichter zugänglichen Niveau.47 Ein treffendes 
Beispiel ist das der Mahnrede von Heinrich am nächsten stehende Werk aus 
der Feder eines gewissen Notkers,48 das ebenfalls in der zweiten Hälfte des 
                    
46 In der Moraltheologie wird sie oft Grundoption benannt. 
47 „[...] suchten auch viele Menschen im Kloster Zuflucht, um der Gefahr zu entgehen, 

durch unwissentliche Berührung mit Schismatikern dem Verdammungsurteil zu verfallen. 
[...] Und aus dieser religiösen Bewegung scheint auch das in der Volkssprache abgefaßte 
Memento mori erwachsen zu sein. [...] In einer solchen religiösen Bewegung mochte das 
Bedürfnis nach dichterischer Formulierung zentraler religiöser Themen in der Sprache der 
Laien bestanden haben. [...] Solche religiöse Dichtungen in der Sprache des Volkes 
werden zum liturgischen oder predigtähnlichen Vortrag bestimmt gewesen sein; das 
Letztere mag insbesondere für das alemannische Memento mori angenommen werden 
dürfen“ (Schützeichel 1962: 107). 

48 Herausgegeben von Schützeichel 1962: 126 – 133. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



137 

zwölften Jahrhunderts entstanden ist. Bemerkenswert ist dabei, welche 
Ansätze beide Autoren beschäftigten: reht (wie von Heinrich bisher und 
spätestens zitiert, meistens als ‚Gerechtigkeit‘ und ‚Ordnung‘) und minne 
(meistens im Sinne der christlichen caritas).49 

Ebenfalls lohnt es sich vor den detaillierten Erläuterungen der 
folgenden Abschnitte sich die Inszenierung des Sterbens vor Augen zu 
führen. Neben der großen Beliebtheit des Themas durch die 
Literaturgeschichte hindurch nimmt die Todesdarstellung in der christlichen 
Frömmigkeitsliteratur immer mehr an Bedeutung zu. Ohne eine 
umfangreiche Analyse der Todesliteratur zu bieten,50 lässt sich feststellen, 
dass das allgemeine Interesse der Menschheit am Sterben mit der 
besonderen Orientierung des Christentums nach dem Jenseits übereintrifft. 
Hinter beiden Ansätzen steckt das Bestreben, den Übergang vom Leben in 
den Tod gründlich zu beobachten, gänzlich nachzuvollziehen und völlig 
wahrzunehmen.51 Nach der Geburt, die eigentlich unbewusst erlebt, sogar 
                    
49 Bei Notker bezeichnet das reht entweder den Endbericht bzw. die abzulegende 

Rechenschaft beim Jüngsten Gericht: „ir muozt is ze jungest reda ergeben“ (VI,1b) oder 
die unerlässliche Gerechtigkeit für alle: „tes rehten bedarf ter armo man“ (IX,2a). „Diese 
Stelle ist eine Klage über die Benachteiligung des Armen, des wirtschaftlich Schwachen, 
dem bei simonistischer Praxis das ihm Zukommende (daz rehte), dem überhaupt das Heil 
nicht oder nur schwer zugänglich wäre, wobei zu beachten ist, daß ihm auch der Kauf 
nichts nützen könnte“ (Schützeichel 1962: 84) oder die Vollmacht (zur Spendung der 
Sakramente): „wanda er daz reht verchoufta, so vert er in die hella“ (X,3) – und damit 
wird auf die Simonie angedeutet: „Es dürfte mithin nicht fehlgegangen sein, wenn man 
annimmt, daß der Handel mit dem Recht die Simonie meint, die im Investiturstreit und 
dem religiös-sittlichen Ringen des Zeitalters so große Bedeutung erlangte, wie eine relativ 
breite Überlieferung eindeutig dokumentiert“ (Schützeichel 1962: 84). Weiters bedeutet 
das Wort das richtige Leben: „Ube ir alle einis rehtin lebitint / so wurdint ir alle geladet in 
/ ze der ewigun mendin, / da ir iemer soltint sint“ (XI,1-2) „Hier ist offenbar ein Recht im 
Sinne von ordo, im Sinne einer urkirchlichen Ordnung der liebenden Gemeinschaft aller 
Christen gemeint“ (Schützeichel 1962: 84). Die minne taucht fünfmal, meistens negativ 
auf, als Beharren auf die vergängliche bzw. elende Welt „ir minnont tisa brodemi“ (I,2a), 
„sie minnoton tisa wencheit“ (II, 2a); 2) als rhetorische Formel („minnesam“: I, 3a; II, 
3a); 3) positiv: als erwartete christliche Lebensweise: „mit minnon hie ze wesinne“ (VII, 
2b). 

50 Z. B.: Williams 1976; Spoerri 1999; Ohler 2003; Knaeble 2011. 
51 „Die meisten Völker glauben zudem an ein Leben nach dem Tod, wobei häufig das 

Leben im Jenseits rein geistig ist, nur die Seele ist unzerstörbar. [...] In manchen Kulturen 
wird der Tod als von Sünde verursacht, also als Erlösung von Sünde vorgestellt. Stellt 
man sich vor, daß man in dieser Welt gute und schlechte Taten begehen kann und daß 
diese irgendwann belohnt und bestraft werden, kann man dieses Gericht im unmittelbaren 
(wie in Ägypten) oder im fernen Jenseits (wie in der jüdisch-christlichen Tradition) 
ansetzen (Totengericht, Weltgericht). [...] Der Übergang und die Reise ins Jenseits 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



138 

überlebt wird, steht das Sterben für jenen Übergang, der mit nachlassendem 
Bewusstsein in das Unbekannte und das Unerfahrene führt. Ebenso wie die 
Geburt, wird auch das Sterben mit Brauchtümern umrahmt, die sich aus 
Sicht der Verwandten und der sterbenden Person sowohl um das Schwinden 
des Bewusstseins als auch um das unbekannte, je nach der gefolgten 
Religion vorgestellte Jenseits gestalten. Diese regulär durchgeführten, von 
allgemeinem menschlichem Interesse und seelischem Bedürfnis zeugenden 
Handlungen und Texte münden im Laufe der Kunstgeschichte und 
insbesondere der Literaturgeschichte in strukturierte Gattungen und 
Texttypen, deren deutliche Beispiele Notkers und Heinrichs Texte sind. 

In diesem Zusammenhang sollen die folgenden literarischen Diskurse 
verstanden werden. Zunächst wird die adlige Witwe von dem Erzähler 
begleitet, damit sie hinter den physischen Phänomenen auch die allgemein 
gültige Vergänglichkeit des Menschen wahrnehmen kann. Später äußert sich 
der einst brave, nun verstorbene Ritter, der versucht, zumindest seinen Sohn 
von der ewigen Verdammnis zu retten. Dabei entstehen rhetorisierte 
Gespräche, die, wenn auch auf unterschiedlichen Ebenen, zwischen den 
Seelen von noch lebendigen und schon verstorbenen Personen geführt 
werden. Zugleich ist es leicht hinter der Begleitperson in der ersten Szene 
die Figur eines Priesters und seine mahnende Rede zu entdecken. 
Ähnlicherweise können die Sätze, die die im Leben durchgeführten und 
versäumten Taten sowie die erdenkliche Gutmachung zusammenfassen, den 
an der Totenfeier teilnehmenden Verwandten zugesprochen werden. Statt 
zahlreicher Gäste bleiben nur heimlich sprechende Seelen übrig, die aus 
christlicher Sicht die Kernfragen des menschlichen Daseins aufwerfen und 
beantworten. 

Wie angedeutet, weist der erste Abschnitt auf die Eitelkeit des 
menschlichen Lebens hin. Es sei überflüssig, den Reichtum anzustreben, 
weil man immer unter Schmerzen geboren sei, was den schmerzhaften Tod 
vorwegnehme: „mit grimme ist recht, daz er zerge, / der geborn ist mit 
grimme“ (TG, 506 – 507).52 Das Leben bestehe auf jeden Fall aus Leiden 

                    
werden dramatisiert, als öffentliche Zeremonien, Bestattungsriten, Leichenbegängnisse“ 
(Metzeltin –Thir 1998: 162). 

52 Dahinter stehen eine Textstelle von Jeremias und eine kirchenväterliche Tradition: 
„Warum denn kam ich hervor aus dem Mutterschoß, / um nur Mühsal und Kummer zu 
erleben / und meine Tage in Schande zu beenden?“ (Jer 20,18). „Nam ipsa vita humana 
quam ingressi sumus, misera est, laboribus plena, doloribus, periculis, aerumnis, 
tentationibus. Nolite seduci gaudio rerum humanarum; flenda in rebus humanis advertite. 
Poterat ridere prius puer qui nascitur: quare a fletu incipit vivere? Ridere nondum novit; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



139 

und führe zum Tod, was auch alle treffe: „doh mvg wir iv manige not niht 
verdagen, / die den armen vnt den reichen / geschent misleichen“ (TG, 544-
546). Hinter der langen Aufzählung der körperlichen Auffälligkeiten soll die 
allgemeine Angst im Mittelalter vor den zahlreichen unerklärbaren und 
unheilbaren Krankheiten stecken.53 Selbst wenn sie nicht auftreten, ist eine 
der wichtigsten existentiellen Fragen nicht zu ersparen: „nv, waz ist er rede 
mere?“ (TG, 563). 

Die unumstrittene Tatsache, dass nichts von der materiell-körperlichen 
Schönheit übrig bleibt, wird demnächst weitgehend geschildert. Mit dem 
ersten Beispiel wird die theoretische Einführung in das menschliche 
Schicksal abgeschlossen. Von nun an werden Szenen dargestellt, welche die 
Eitelkeit aller weltlichen Güter unterstreichen. Ihre letzte Erscheinung ist 
die sich lang hinziehende Totenfeier, die trotz aller Pracht den Schrecken 
des Todes nicht verhüllen kann.54 Wie schrecklich sich der Tod zeigt, stellt 
sich gleich bei der Aufbahrung eines reichen Mannes dar. In der ersten 
Szene tritt eine adlige Frau auf, die sich den Leichnam ihres Mannes 
anschaut. Den leblosen Körperteilen werden einstige Taten und Gebärden 
zugesprochen, die sie noch im Leben gekennzeichnet haben, aber nun bloß 
die weitgehende Vergänglichkeit des irdischen menschlichen Lebens 
hervorheben, wie z. B.: 

 
 

                    
quare plorare iam novit? Quia coepit ire in istam vitam. Sed si de illis captivis est, hic flet 
et gemit; sed veniet gaudium“ (Augustinus: Enarrationes in Psalmos, CXXV,10, PL 37, 
1664). „Felices illi qui moriuntur antequam oriantur. Prius mortem sentientes, quam 
vitam scientes. (705A) Quidam enim tam deformes et prodigiosi nascuntur, ut non 
homines, sed abominationes potius videantur, quibus forte melius fuisset provisum, si 
nunquam prodiissent ad visum, quoniam ut monstra monstrantur, et ostenduntur ostentui“ 
(Innocentius III: De contemptu mundi, I., 6, PL 217,704D – 705A). 

53 „einer hat daz vieber oder daz vergiht; / einer verlivset daz horen oder daz liecht; / einem 
wirt etlich lit enzogen; / einer laeit gaerlich versmogen, / daz er gen vnt sten nicht 
enmach; / einer verlivset waz vnt smach; / einer verlivset seine sprache“ (TG, 547 – 553). 

54 „zwene tage oder drei / oder swaz ez laenger dar vber sei: / daz ist doch ein chlaeiglich 
hine vart!“ (TG, 591 – 593). „Its message stems from and is directed against the society 
of the latter half of the twelfth century: Heinrich attacks its love poetry, its pleasure in its 
recital, its striving for polished courtly conduct, its burial pomp, its superfluous 
ceremonials, its social rivalry, Heinrich rejects the idea, the demand, to expand territory to 
increase power. He accuses the nobility of neglecting its responsibilities to the governed, 
which alone justify its being placed so highly in society“ (Williams 1976: 518). „Die 
Reise in die andere Welt kann eine bestimmte, festgelegte Zeit dauern, und erst nach 
Ablauf dieser Zeit kann dann der Tote definitiv in das andere Reich ziehen und zum 
Ahnen werden“ (Metzeltin – Thir 1998: 162). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



140 

schowe vil ernstleiche, 
ob er gebar icht vroeleichen, 
als er offenlichen vnt tovgen. 
gegen dir spilte mit den ovgen (TG, 603 – 606). 

 
Erst im folgenden Abschnitt wird der im Vorfeld mehrmals 

angesprochene Schrecken des Todes deutlich. Nicht nur die einzelnen 
farblosen Körperteile, sondern auch der Gestank vergegenwärtigen die 
Macht des Todes. Der anaphorisch aufgebaute fiktive Dialog zieht eine 
Parallele zwischen den ehemaligen Taten und dem derzeitigen Zustand und 
lenkt die Aufmerksamkeit der Dame bzw. der Leserschaft auf den 
Gegensatz zwischen dem lustvollen Leben und dem aussichtslosen und 
unausweichlichen Tod: 
 

nv sich, wa sint55 seiniv mvzige wart, 
da mit er der frowen hohvart56 
lobet vnt saeite? 
nv sich, in wie getaner haeite 
div zunge lige in seinem munde, 
da mit er div trovt liet chunde 
behagenlichen singen!57 
[...] 
nv sich, wa ist daz chinne, 
mit dem niwen barthare? 
nv sich, wie recht vndare 
ligen die arme mit den henden, 

                    
55 „Mit der Führung des wa sint?-fragenden Erzählers folgen wir den Spuren des Todes auf 

dem Körper des Verstorbenen; wir scheinen mit der Frau zusammen diese schrecklichen 
Beobachtungen zu machen, weil es dem Erzähler durch die wiederholte Aufforderung nv 
sich an die Witwe gelingt, deren Blick mit dem unseren zu vereinen. Nun sind wir es, die 
auf den Leichnam blicken, mit dem Autor nach der verschwundenen Jugend, Pracht, 
Lebenslust und Schönheit dieses Mannes fragen und mit ihr und ihm Auge in Auge mit 
dem Tode stehen“ (Spoerri 1999: 56). 

56 Das Wort dürfte auf das weibliche Selbstbewusstsein hindeuten, das einst gewürdigt 
wurde. 

57 Dabei dürfte auf die damalige Praxis des Minnesangs hingewiesen werden: „Diese Sätze, 
die vermutlich um 1160/80 geschrieben wurden, sind von großer kulturgeschichtlicher 
Bedeutung: sie sind das älteste Zeugnis für den höfischen Minnesang“ (Bumke 2004: 90 – 
91). „Dabei kommen Dinge zur Sprache, die um so erstaunlicher wirken mußten, solange 
man noch an der Datierung in die Mitte des 12. Jahrhunderts festhielt. Dazu gehörte 
insbesondere die angeblich früheste Erwähnung deutscher ritterlicher Minnedichtung 
dort, wo Heinrich die ekelerregende Verkehrung des Lebens durch den Tod am Beispiel 
eines gestorbenen Ehemanns vor Augen führt: Wo sind da noch die troutliet 
(‚Erinnerung‘ v. 612), mit denen er die Damen gefeiert hat?“ (Kartschoke 2004: 386). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



141 

da mit er dich in allen enden 
trovt vnt vmbe vie! 
[...] 
nv schowe in al al enmitten: 
da ist er geblaet als ein segel. 
[...] 
nuo sich enceit vmbe, 
e dich dein ivngiste stunde 
begreiffe, div dir ie zefvrchten was: 
„repentina calamitas“ (TG, 607 – 613; 616 – 621; 630 – 631; 639 – 642).58 

 
Durch die ausführliche Betrachtung des Leichnams zeichnet sich die 

Gestalt eines höfischen Ritters ab, der zwar seine Frau geliebt haben dürfte, 
sich aber auch anderen Damen gegenüber zumindest mit Komplimenten 

                    
58 Es ist kaum möglich, hinter Heinrichs Betrachtungen nicht die Schrift von Bernhard von 

Clairvaux zu erkennen und unerwähnt zu lassen: „(...) dic mihi, ubi sunt amatores mundi, 
qui ante pauca tempora nobiscum erant? Nihil ex eis remansit, nisi cineres et vermes. 
Attende diligenter quid sunt, vel quid fuerunt. Homines fuerunt sicut tu: comederunt, 
biberunt, riserunt, duxerunt in bonis dies suos; et in puncto ad inferna descenderunt. Hic 
caro eorum vermibus, et illic anima ignibus deputatur, donec rursus infelici collegio 
colligati, sempiternis involvantur incendiis, qui socii fuerunt in vitiis. Una namque pœna 
implicat, quos unus amor in crimine ligat. Quid profuit illis inanis gloria, brevis laetitia, 
mundi potentia, carnis voluptas, falsae divitiae, magna familia, et mala concupiscentia? 
Ubi risus, ubi jocus, ubi jactantia, ubi arrogantia? De tanta laetitia, quanta tristitia! Post 
tantillam voluptatem, quam gravis miseria! De illa exsultatione ceciderunt in magnam 
miseriam, in grandem ruinam et in magna tormenta“ (Bernardus: Meditationes de humana 
conditione, III. 9., PL 184,491). Etwas später äußert sich Innozenz III folgendermaßen: 
„Quid ergo foetidius humano cadavere? quid horribilius homine mortuo? Cui gratissimus 
erat amplexus in vita, molestus etiam erit aspectus in morte. Quid ergo prosunt divitiae? 
quid epulae? quid deliciae? quid honores? Divitiae non liberabunt a morte, epulae non 
defendent a morte, nec deliciae a verme, honores non eripient a fetore. Qui modo sedebat 
gloriosus in throno, modo iacet despectus in tumulo; qui modo fulgebat ornatus in aula, 
modo sordet nudus in tumba; qui modo vescebatur deliciis in coenaculo, modo 
consumitur a vermibus in sepulcro“ (Innocentius III: De contemptu mundi, Cap. I., PL 
217,735). Wie weitgehend diese Auffassung Wirkung ausübte, zeigt sich unter anderem 
in einem um ein Jahrhundert späteren okzitanischen Text aus Toulouse, der die Regeln 
der Troubadourlyrik bestimmen sollte: „Digas me on son li aymador d’aquest mon que 
non ha gayre eran am nos; re no lor rema, mas verm e cendres. Que lor aprofiecha lor 
vana gloria, ni·l poders d’aquest mon, le delieytz de la carn, las falsas riquezas, la grans 
companha, la cobezessa ? On es ara le grans solas, le jocz e·l ris, le deportz, la vanetatz e 
la grans pompa que avian en aquest mon? Halas! e de tan pauc alegrier tan gran tristicia! 
Quar d’aquel va e petit gaug e plazer son cazut en gran decazensa et en grans turmens 
perdurables“ (Las Leys d’Amors, hrsg. von Joseph Anglade, Privat, Toulouse, 1919 – 
1920, I. 108). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



142 

nicht zurückhaltend zeigte.59 Noch auffallender ist, was der Beschreibung 
fehlt: Er täte kaum etwas für die Armen, die Kranken und für die Kirche. 
Ihm dürften die christlichen Wohltaten und Liebtätigkeiten gefehlt haben.60 
Ohne diesen Mangel an weiteren Aufzählungen und wenn die ausführliche 
und deutliche Betrachtung des aufgebahrten Ritters nicht als Mahnung an 
alle Menschen gelten sollte, wäre der Aufruf zur Bekehrung sinnlos und 
unbegründet. Der Autor trennt sich allmählich vom konkreten Verstorbenen 
und wendet sich an alle Menschen: „owe, dirre chlaegliche sterbe / vnt der 
wirsist aller tode, / der mant dich, mensch, deiner broede“ (TG, 636-638). 
Allen voran nun an die Beobachterin des verstorbenen Mitmenschen und die 
Vertreterin des jeweiligen Publikums richtet sich der Aufruf: „repentina 
calamitas“ (TG, 642).61 

Es lohnt sich, einen kurzen Blick auf die calamitas zu werfen. Die 
vielschichtige Bedeutung des Wortes62 lässt sich mit der Umschreibung 
‚Missglück und sämtliche Eitelkeit im Leben‘ begreifen. Im Vergleich dazu, 
wie der Ritter nun ausschaut und wie ungewiss sein zukünftiges Schicksal 
ist, bezieht sich das Wort auf alle Ereignisse, die dem Ritter im Leben 
passierten. Auch wenn der knappe lateinische Satz nur ein übliches und 
passendes Bibelzitat zu sein scheint, schließt er in der Tat die erste Szene 
mit der vornehmen Frau ab, und führt zur zweiten über. Dabei taucht 
nunmehr das Hauptanliegen des Werkes, und zwar die Einladung zur Buße 
und Bekehrung, die auch die Hauptfigur der zweiten Todesszene betreffen 
soll, zunächst allegorisch („chere dein schef zestete“ TG, 650), dann 
deutlich auf: „waz will dv deine dinges cechen, / so du gebvzzen nine 
macht?“ (TG, 660 – 661). Denn auch der junge Mann muss sich mit der 
Vergänglichkeit seines geschätzten Vaters bei dessen Grab 
auseinandersetzen. Das Gespräch nimmt bewusst eine fiktive Gestalt an: 
Vor allem ist es demjenigen, der sich im Namen des Vaters äußert, deutlich, 
wie unmöglich es ist, nach dem Tod noch ein Gespräch zu führen: 
 

                    
59 „This is a portrait of a man who, as a lover, poet and feudal knight, tried to live up to the 

demands of his society. But courtly manners and life which in the eyes of the wife and the 
world enhance the man’s worth, lead only to neglect of his spiritual salvation. Tender care 
for the body and interest in its correct adornement replace care for the soul“ (Williams 
1976: 53). 

60 Dieser Mangel wird später, in der Mahnung des verstorbenen Ritters deutlich: „war sint 
nu div almusen div du begast? / wa sint die dvrftigen, die dv getroestet hast? / wenne 
gedaechte dv mein mit den messen?“ (TG, 761 – 763). 

61 Dahinter: Spr 1,27c: „wenn Not und Drangsal euch überfallen“. 
62 Sturz, Unfall, Niederlage, Schaden, Missgeschick usw. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



143 

nv gedenche63 an die sinne, 
wie er dir antwurten solde, 
ob ez der natawer rechte verdolde 
oder ob sein got wolde verhengen (TG, 690 – 693).64 

 
Die dialogische Form bleibt weiterhin aufrecht erhalten, aber der 

Dialog selber wird nicht ausschließlich innerlich, sondern zumindest zum 
Teil äußerlich, zwischen dem jungen Herrn und seinem verstorbenen, im 
Grab liegenden Vater geführt. Wie darauf hingedeutet, geschieht das 
teilweise, weil die einzelnen Sätze in den Mund der Gesprächspartner gelegt 
werden. 

Alles, was der verstorbene Ritter ausführt, ist die Begründung, warum 
sich allen voran sein Sohn, dann alle jene, die sich mit der Mahnrede 
auseinandersetzen, bekehren sollen. Das Sinnbild mit dem Schiff, das 
richtig gelenkt werden muss, stützt sich also auf zwei Beispiele: einerseits 
auf das Beispiel mit der jungen Frau, andererseits mit dem jungen Mann. 
Beide Beispiele dienen dazu, den Aufruf zur dringenden Bekehrung zu 
beleuchten. In der ersten Szene spielt der Schrecken des Todes die 
Hauptrolle, was in der Vernichtung der Schönheit und der offensichtlichen 
Auflösung des menschlichen Leibes zum Vorschein kommt. In der zweiten 
dagegen rückt die detailliert geschilderte Hölle in den Mittelpunkt: Zunächst 
generell („ich han haerwen lon funden / alles, des ich ie begie, / daz ich 
laeider mir vngebvzzet lie“ TG, 712 – 714), später mit einer Aufzählung 
verweist der Vater auf die unerträglichen Leiden der Verdammnis, die sich 
im Einzelnen an irdische Vergnügungen anknüpfen: 
 

aller mazze het ich vergezzen 
mit trinchen vnt mit ezzen; 
vn wurd ich betwungen 
mit durst vnt mit hunger. 
e bran ich an meinem vlaeische 
mit hurlichem swaeizze; 
nu brennet mich der gotes ban 
indem fiwer, daz niemen erleschen chan (TG, 715 – 722). 

 

                    
63 Dem deutschen Verb soll wieder das lateinische memento entsprechen. 
64 Hinter einem möglichen allerletzten Dialog steckt das Gleichnis Jesu über den reichen 

Mann und den armen Lazarus (Lk 16,19 – 31). Die Anknüpfung zum Gleichnis wird 
etwas später aufgegriffen: „er sprichet offenleichen, daz / ein oelbende mvge baz / durch 
einer nadel oere gevarn, / denne der reiche choem in Abrahames barn“ (TG, 829 – 832). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



144 

Alle aufgezählten Lüste sind von sinnlicher Art, die nun auch sinnlich 
und zwar mit ihrem Gegenteil bestraft werden.65 Zugleich besteht ein 
deutlicher Unterschied zwischen den unbegrenzten Vergnügungen, weil die 
Maßlosigkeit nur bezüglich der Ernährung in Frage kommt. Selbst die 
Tatsache, dass das Maß als erforderliches Kriterium Erwähnung findet, lässt 
den Einfluss der ritterlichen Kultur vermuten. Der Mangel an Maß steht 
einem richtigen Ritterleben gegenüber, was einmal mehr zur ausgeglichenen 
Einschätzung des Ritters beiträgt. Noch auffallender wird der anlässlich des 
ersten verstorbenen Ritters angedeutete Mangel an guten Taten, als der 
zweite Ritter nun seinen Sohn dazu einlädt, fromme Taten durchzuführen: 
„war sint nu div almusen div du begast? / wa sint die dvrftigen, die dv 
getroestet hast? / wenne gedaechte dv mein mit den messen?“ (TG, 761 – 
763). Der aussichtslose Zustand in der Vergessenheit sogar durch seinen 
Sohn („dv hast mein gar vergezzen“ TG, 764) löst zum zweiten Mal die 
tiefste Erbitterung und den perspektivlosen Zweifel an der persönlichen 
Existenz aus: „sam ich nie geborn wurde“ ( TG, 765).66 

Es ist bemerkenswert, welche Vorstellungen von der Hölle und von 
Gott, die in der Mahnung des verstorbenen Vaters zum Ausdruck gebracht 
werden, die Denkweise des Dichters bestimmt haben dürften. Es heißt, die 
Hölle sei überwiegend von dem Feuer und der Finsternis geprägt („ich han 
fiwer vnt vinster“ TG, 70467), Gott sei zornig und bereit zum Strafen: „div 

                    
65 „Die hier und im Folgenden genannten Sünden (Völlerei, Wollust, Habgier, Hochmut) 

sind dem Lasterkatalog entnommen. Heinrich wendet wie auch in den Versen 750-757 
zur Darstellung der Höllenstrafen die in der Rechtspflege üblichen Verfahren der 
Spiegelstrafe und Vergeltungsstrafe (poena talionis) an. Bei der Spiegelstrafe sühnt der 
Delinquent mit dem Körperteil, mit dem er das Verbrechen beging; [...] Im Hintergrund 
stehen neben der zeitgenössischen Gerichtspraxis gewiß auch die biblischen Autoritäten, 
die von einem engen bildlichen Zusammenhang zwischen der Art der Übeltat und der 
Strafe sprechen, so Sap 11,17: Ut scirent quia per quae peccat quis, per haec et torquetur“ 
(TG, Kommentar, 136). 

66 Vorher: „owe, daz ich diese werlt ie gesach!“ (TG, 724); nachher: „verfluchet sei der tac, 
der mih gebaere!“ (TG, 770); „ach, daz ich diese werlt ie gesach!“ (TG, 802). Dahinter 
stehen Textstellen von Jeremias und Hiob: „Verflucht der Tag, an dem ich geboren 
wurde; / der Tag, an dem meine Mutter mich gebar, sei nicht gesegnet. / Verflucht der 
Mann, / der meinem Vater die frohe Kunde brachte: Ein Kind, ein Knabe ist dir geboren, / 
und ihn damit hoch erfreute“ (Jer 20,14 – 15); „Ausgelöscht sei der Tag, an dem ich 
geboren bin, / die Nacht, die sprach: Ein Mann ist empfangen“ (Hiob 3,3). 

67 Weitere Beispiele: „indem fiwer, daz niemen erleschen chan“ (TG, 722); „mit den 
haeizen fivres flammen“ (TG, 729); „indes fievers flamme grivlicher esse“ (TG, 819). 
Jesus selbst deutet auf das Feuer hin: „So wird es auch am Ende der Welt sein: Die Engel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



145 

cheten der gotes rache / hat mich starche gebunden“ (TG, 710 – 711).68 Von 
einem barmherzigen und gütigen Gott, der seiner eigenen Barmherzigkeit 
entsprechende Taten auch vom Ritter erwartet hätte, ist keine Rede. Man 
sehnt sich nicht nach dem Heil aufgrund der göttlichen Einladung, sondern 
man wird mit der Verdammnis bedroht und erschrickt vor der Hölle.69 
Neben den deutlichen Allegorien wird sogar eine weitere Art von Hölle 
angesprochen, die eben durch die in den vorangehenden Abschnitten 
verurteilten Habgier und den Hochmut zugänglich sogar erteilt worden ist: 
„gaeitichaeit vnt hohvart, / div zwaei haben mir verspart / div tor der innern 
helle“ (TG, 725-727).70 Auch wenn sich der Ritter nicht mehr retten kann,71 
öffnet sich ihm die Möglichkeit, seinen Sohn zu ermahnen.72 

Mit dem Antritt des unumstrittenen und bezeugten Leidens wird die 
Argumentation vollständig: Im ersten Teil der Mahnrede werden die 
allgemeinen Verhältnisse geschildert, die von der Macht des Geldes und des 
Ansehens geprägt sind. Wohin dies führt, stellt sich im zweiten Teil heraus. 
Der gegen Ende der ersten Todesszene angeführte allgemeine Aufruf zur 
Bekehrung („chere dein schef zestete“ TG, 650) wiederholt sich im 
dreimaligen persönlichen Aufruf des Vaters an sein Kind: „des bechere 
dich, ob dv wellest! / [...] / „nv becher dich enceit, mein trovt chint! / [...] / 
wan ob dv groz not wellest vermeiden, / so bedenche dich enceit!“( TG, 
794; 811; 876 – 877). 

Auffällig ist, wie der Reichtum als Hindernis auf dem Weg zum Heil 
erneut in den Mittelpunkt rückt. Da der letztgenannte Auslöser der 
Verdammnis der Reichtum ist,73 der auch das Heil des jungen Ritters in 
Gefahr bringen könnte,74 wird die Belehrung des Vaters ergänzt und eine 

                    
werden kommen und die Bösen von den Gerechten trennen und in den Ofen werfen, in 
dem das Feuer brennt“ (Mt, 13,49 – 50a). 

68 Weitere Beispiele: „nu brennet mich der gotes ban“ (TG, 721); „er war vnsaelich geborn 
/ wie aber der, vber den der gotes zorn / vnt sein rache wirt ertaeilet“ (TG, 927 – 929). 

69 Damit scheint der Verfasser der Mahnrede den Fehler zu begehen, den er früher den 
Priestern vorgeworfen hat: „durch vorchte, nicht durch minne“ (TG, 209). 

70 Jahrhunderte vor Dante soll Heinrich erkannt haben, dass sich die ewige Verdammnis aus 
mehreren Stufen zusammensetzt. 

71 „mein chlage ich nv cespate tuon“ (TG, 743). 
72 „nv becher dich enceit, mein trovt chint!“ (TG, 811). Dabei weicht der Dialog vom 

biblischen Muster ab, weil Abraham keinen Sinn sieht, die Hinterbliebenen des reichen 
Mannes zu warnen (Lk 16,27 – 31). 

73 „doch waer ich nicht gar verdampnet / het ich dir den reichtum niht gesamnet, / da mit dv 
nv laesterlichen lebest“ (TG, 785 – 787). 

74 „dein guot dich nicht gefristen mac“ (TG, 790). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



146 

Betrachtung über die Eitelkeit der Güter hinzugefügt. Neben der vielfältigen 
biblischen Begründung75 lohnt es sich vor Augen zu führen, wo die Wurzel 
dieser Eitelkeit liegt. Heinrich kennt nämlich keinen Kompromiss: Besitz an 
Reichtum und Teilnahme am Himmel schließen sich gegenseitig aus: „Swer 
an dem reichtum begriffen wirt, / den im div geirischaeit gebirt, / dem ist 
daz himelreich vor bislozzen“ (TG, 823 – 825). Dabei kehrt jener 
grundlegende Gegensatz zurück, der zwischen denjenigen besteht, die auf 
das Jenseits blicken oder nur auf das Diesseits. Da die zwei Bereiche 
vollkommen abgetrennt sind, können die materiellen Güter nicht übertragen 
und beibehalten werden: „ez sei golt, silber oder wat / oder icht, des iemen 
gewan, / ez muz allez hinder im bistan“ (TG, 846 – 848). Diese 
„Untragbarkeit“ des materiellen Reichtums und damit die grundlegende 
Eitelkeit der überall herrschenden Habgier werfen die Existenzialfrage auf: 
„nv sage mir mensch, wer du bist!“ (TG, 885). Die Frage richtet sich an 
jeden einzelnen Menschen, weil weder eine Frau, noch Kinder in Betracht 
genommen werden sollen, wenn es ums persönliche Heil geht: 
 

nicht gihalt ez deinem weibe! 
ir ist lvtzel, die der triwen phlegen; 
wanchel vnt vnstaete ist ir leben. 
Uersvnder dih nicht durh deine chint! 
der leben is ouch al ein wint. 
ir gemvte ist vntugentleich, 
ze allem laster gebrovchleich, 
zeder frvmchaeit vngehorsam (TG, 864 – 871). 

 
In diesem Sinne soll jeder die Eigenverantwortung für das Heil tragen. 

Leicht wäre es, hinter Heinrichs Aussage eine mittelalterliche 
Frauenfeindlichkeit aufzuspüren, aber dies ist nicht der Fall. Vielmehr 
scheint sie ein Hinweis auf die Bibelstelle von Matthäus zu sein, die zur 
radikalen Folge Jesu einlädt.76 Umso zutreffender ist diese Interpretation, 

                    
75 „er sprichet offenleichen, daz / ein oelbende mvge baz / durch einer nadel oere gevarn, / 

denne der reiche choem in Abrahames barn“ (TG, 829 – 832). Hinter diesen Zeilen stehen 
zwei Evangelienstellen: „Denn eher geht ein Kamel durch ein Nadelöhr, als dass ein 
Reicher in das Reich Gottes gelangt“ (Lk 18,25) und „Als nun der Arme starb, wurde er 
von den Engeln in Abrahams Schoß getragen. Auch der Reiche starb und wurde 
begraben“ (Lk 16,22). Gegen den Besitz äußert sich Paulus: „als er nicht enhabe, alsus sol 
er haben“ (TG, 835), „wer kauft, als würde er nicht Eigentümer“ (1 Cor 7,30b). 

76 „Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht würdig, und wer Sohn oder 
Tochter mehr liebt als mich, ist meiner nicht würdig“ (Mt 10,37). „Wenn jemand zu mir 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



147 

weil darauf eine fiktive Ermahnung seitens Jesu an denselben Menschen 
folgt, der vor kurzem bereits angesprochen worden ist. Von nun an spricht 
nicht mehr der Verfasser zu allen, die seiner Meinung nach nicht richtig 
leben, sondern Jesus selber, was dem Werk eine neue Farbe verleiht: 
 

‚mein liebistiv hant gitat, 
war vmbe verwurfe dv den rat, 
den dir mein leraer taten 
vnt dich zedem himelreich ladten? (TG, 889 – 892). 

 
Im Gegenteil zu der überwiegend negativen, auf Angst und 

Abschreckung bauende Annäherungsweise dringt nun die Barmherzigkeit 
vor. Der kurze Abschnitt stützt sich auf ein alttestamentliches Zitat, das 
später, in der Karfreitagsliturgie Anwendung fand.77 Ähnlicherweise wendet 
sich Jesus an den Menschen, der zum Heil eingeladen worden ist: „vnt dich 
zedem himelreich ladten?“ (TG, 892). Damit taucht die positive Botschaft 
des Christentums im Werk erstmals auf. Wie die vorangehenden 
Mahnungen, gestaltet sich auch dieser Abschnitt um den grundlegenden 
Gegensatz zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, hier genauer 
bestimmt, zwischen den vergänglichen Gütern des irdischen Lebens und der 
Verklärung im Himmel: 
 

mich selben gesihestu nimmer mere, 
ist dir lieber wertltlicher gemach, 
den niemen lange gehaben mach, 
denne div himelische ere (TG, 904 – 907). 

 
Der Dichter der Mahnrede begnügt sich nicht mit der fiktiven 

Ansprache Jesu, sondern ergänzt sie mit den personifizierten Gegnern. Es 
stehen tivel und got78 einander gegenüber, und weisen jeweils ein Angebot 

                    
kommt und nicht Vater und Mutter, Frau und Kinder, Brüder und Schwestern, ja sogar 
sein Leben gering achtet, dann kann er nicht mein Jünger sein“ (Lk 14,26). 

77 „Mein Volk, was habe ich dir getan, / oder womit bin ich dir zur Last gefallen?“ (Mi 
6,3ab). Die bekannteste Verwendung dieser Textstelle ist am Anfang der sogenannten 
Improperien zur Kreuzverehrung („Popule meus“). Im Weiteren verfolgt Heinrichs Text 
nicht die Liturgie, sondern deutet auf den Kreuzestod Jesu hin: „dvne wellest dirz 
enblanden, / swie tiwer ez mir sei gestanden, / daz ich dirz han wider gewunnen“ (TG, 
893-895). 

78 „vnt habe ditz ze einem spelle, / daz der tivel oder div helle / vns nach disem leibe icht 
mvgen geschaden. / wie gitane frevde mac der haben, / der got nimmer gesehez muoz?“ 
(TG, 913 – 917). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



148 

auf: ohne Gott gibt es keine frevde,79 mit dem Teufel wird nur die not80 
zuteil. Im Gegenteil: Zu den früher im Einzelnen angesprochenen Qualen 
wird die Verdammnis neuerlich damit erleuchtet, dass es dabei unmöglich 
ist, Gott zu sehen: 
 

mich selben gesihestu nimmer mere, 
[...]  
wie gitane frevde mac der haben, 
der got nimmer gesehen muoz? 
[...] 
wie moecht in immer wirs geschehen, 
die got nimmer svlen gesehen? (TG, 904; 916 – 917; 925 – 926). 

 
Die verheißene Freude und die drohende Verdammnis veranlassen den 

Verfasser, einmal mehr auf die einzelnen Sünden und ihre Bestrafungen 
einzugehen. Keine von den hier aufgezählten Sünden ist neu: In den 
bisherigen Betrachtungen sind Unzucht81, Prahlerei82, Gewalttätigkeit83, 
sogar Mord84, schließlich Diebstahl und Raub85 mehrmals erwähnt und 
verurteilt worden. Gemeinsam ist es allen, dass sie gegen den 
gesellschaftlichen Frieden verstoßen. Gegenüber dem Gefängnis der Hölle 
steht der himmlische Saal, wo es möglich ist, Gott anzublicken, was die 
Seligkeit gewährleistet: „ir aller maeiste wnne, / daz ist gotes antlvtze“ (TG, 
992 – 993). 

Wie sich aus den Zitaten herausstellt, fasst Heinrich das Wesentliche 
des Himmels und der Hölle richtig zusammen: Die Hölle gleicht dem 
Mangel an Liebe, Aufnahme, Geborgenheit und vor allem der endgültigen 
Abwesenheit Gottes. In diesem Zusammenhang kann die ausführliche 
Beschreibung der vielfältigen Schmerzen des verstorbenen Ritters eher 
metaphorisch wahrgenommen werden. Es ist kaum möglich, die Qual der 

                    
79 „wie gitane frevde mac der haben, / der got nimmer gesehez muoz?“ (TG, 916 – 917). 
80 „ny gesweige wir der grozzen not“ (TG, 921). 
81 „du da hie ein huraer bist, / da haeizze dich deinen truge list / vnt deine honchust 

beschirmen“ (TG, 953 – 955). 
82 „da mvzet ir rednaere gehirmen, / da wert ir vnrechtes gewert; / [...] / da wert ir scheltaere 

gideget; / ir da dehaein ander rache suchet / niwan daz ir fluchet“ (TG, 956 – 957; 960 – 
962). 

83 „da zuchet ivriv swert, / wert ivch, ob ir meget!“ (TG, 958 – 959). 
84 „da mvzzen die mansleken schowen, / wie man siv an swert mac verhowen“ (TG, 963 – 

964). 
85 „diebe vnt rovbaere – / wie vngelovbich ez waere, / der in daz moechte fvr gerechen, / 

wie man siv beginnet zechen / mit bech welliger hitze!“ (TG, 967 – 970). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



149 

Trennung von Gott in Worte zu fassen, deswegen werden Gleichnisse von 
den menschlichen Schmerzen verwendet.86 

Auch wenn kein Seliger aus dem Himmel von den Erfahrungen 
berichtet, gelten ähnliche Gleichnisse auch für den Himmel: Seligkeit87, 
Friede88, Gnade89, Freude90, Weisheit91 prägen den Himmel mit. Im 
Vergleich zum theologischen Gespür und den umfangreichen biblischen 
Zitaten sowie Anspielungen wirkt es überraschend, welche Vorstellungen 
Heinrich über die irdische Lage des Paradieses ausführt. 
 

ouch ist vns offenbar geschriben, 
daz paradeis sei vff dirre erde, 
daz besliezen die hohisten berge, 
die dehaein ovge mag vber raeichen (TG, 1012 – 1015). 

 
Vergeblich beruft sich Heinrich auf die Schriften, der Himmel wird 

sich eben nicht auf der Erde verwirklichen.92 Die konkrete Beschreibung 
wird jedoch allmählich wieder mit allgemeinen Aussagen über den Himmel 
aufgeweicht93 und mit einem doppelten regelrecht liturgischen Gebet 
verstärkt: 
 
 

                    
86 Ähnlicherweise ist die Unmöglichkeit auch dem Verfasser bekannt, die himmlische 

Freude zu beschreiben: „da ist wnne also vil, / daz sein niemen ercellen mac“ (TG, 998 – 
999). 

87 „daz geit die saelde an vrdrvtze“ (TG, 994). 
88 „vnt fride ane lage“ (TG, 995). 
89 „genade an vngenade“ (TG, 996). 
90 „ir vrevde ist immer ane cil“ (TG, 997). 
91 „Er ist saelic vnt weise“ (TG, 1001). 
92 Als einzige entsprechende Textstelle kann wie folgt zitiert werden: „Da entrückte er mich 

in der Verzückung auf einen großen, hohen Berg und zeigte mir die heilige Stadt 
Jerusalem, wie sie von Gott her aus dem Himmel herabkam, erfüllt von der Herrlichkeit 
Gottes“ (Offb 21,10 – 11b). Im Gegenteil dazu äußerte sich Jesus folgendermaßen: „Als 
Jesus von den Pharisäern gefragt wurde, wann das Reich Gottes komme, antwortete er: 
Das Reich Gottes kommt nicht so, dass man es an äußeren Zeichen erkennen könnte. Man 
kann auch nicht sagen: Seht, hier ist es!, oder: Dort ist es! Denn: Das Reich Gottes ist 
(schon) mitten unter euch“ (Lk 17,20 – 21). Ähnlich im Laufe des Prozesses: „Mein 
Königtum ist nicht von dieser Welt“ (Joh 18,36a). Die Beschreibung soll sich auf 
mittelalterliche Vorstellungen über paradisum terrestrem stützen: „Das irdische Paradies 
wird seit den Zeiten der Kirchenväter als jene Region betrachtet, in der sich Adam und 
Eva vor dem Sündenfall aufhielten“ (TG, Kommentar, 153). 

93 „daz reich ist immer ane sorgen, / doch div himelische ere / sei zeloben michel mere; / 
[...] / er ist saelich, der dar gearbeitet!“ (TG, 1018 – 1020; 1028). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



150 

dar bringe dv, got here, 
durch deiner muter ere 
vnt durch aller deiner haeiligen recht 
Haeinrichen, deinen armen chnecht (TG, 1029 – 1032).94 

 
Das wird, wie es in zahlreichen mittelalterlichen Werken üblich war, 

auch auf den vermutlichen Auftraggeber, den Gönner, den Vorgesetzten 
ausgedehnt: „vnt den abt Erchennenfride, / den habe dv, herre, indeinem 
fride“ (TG, 1033 – 1034). Die große Anzahl der versteckten Bibelzitate, die 
alle auf die göttliche Verheißung hinweisen, münden in die erste 
Anwendung des Pronomens wir. Abgesehen davon, dass die dazu 
angeknüpfte Erklärung fälschlich untermauert wird, scheint das Pronomen 
hier besonders betont und stiftet eine Gemeinschaft jener, denen die 
Offenbarung vertraut ist. In diesem Zusammenhang verstehen sich alle 
nachfolgenden Pronomina wir als Bestimmung der Auserwählten, die ihr 
Leben im Diesseits richtig führen und deswegen im Jenseits reichlich 
belohnt werden. Im Abschluss wendet sich Heinrich zunehmend an die 
Gläubigen, die Gott im Rahmen der Kirche vertrauen. Deswegen bittet er 
Gott auch um ihr Heil: 
 

vnt alle, die dirs getrowen, 
daz wir mit samt dir bowen 
daz frone himelreiche, 
daz wir taegliche 
mit der engel vollaeiste 
indem haeiligem gaeiste 
loben den vater vnt den svn (TG, 1035 – 1041).95 

 
Dabei stellt sich die Frage der Zugehörigkeit von Heinrich erneut. Wie 

vorhin mehrmals darauf hingedeutet wurde, versetzt sich Heinrich 
allmählich in eine Lage, aus der er sich von einer gewissen Richterposition 

                    
94 „Durch die Selbstbezeichnung als Gottes chnecht scheint sich Heinrich in eine bei den 

Aposteln beginnende Tradition zu stellen, wonach die Charakterisierung als servus dei 
mit einem besonderen Maß an religiösen Ansprüchen oder Verpflichtungen in Beziehung 
steht“ (TG, Kommentar, 155). 

95 „Doch auch eine Argumentationsstrategie, in der die Laienrolle des Verfassers vielleicht 
sogar die Bedingung ihrer Wirksamkeit ist, wäre unglaubwürdig und damit in ihrer 
Wirkung beeinträchtigt angesichts der doch wohl biographischen Beziehung des armen 
chnecht Haeinrich zu einem Abt Erkenfried und damit zu einem Kloster, wenn der Autor 
mit der Namensnennung und Fürbitte für einen Abt im Schlußgebet sich zwangsläufig als 
Angehöriger einer Klostergemeinschaft zu erkennen gäbe“ (TG, Einführung in das Werk, 
161). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



151 

äußern und die einzelnen Ereignisse, Erscheinungen und Lebensweisen 
beurteilen kann.96 Zugleich könnte die Zugehörigkeit zwar mehreren 
Personen und Menschengruppen gelten, aber wenn der Text aufmerksam 
gelesen wird, fällt auf, dass es nicht bloß um eine gewisse Gemeinschaft 
von Benediktinern geht, sondern um eine versteckte Gemeinschaft, deren 
Mitglieder sich den gleichen Werten widmen. Entscheidend ist dabei, 
welche Verben an die Pronomina geknüpft sind: bowen und loben. Die 
Voraussetzung dieser aufgrund der Umstände im Himmel freudevollen 
Handlung sowie dieses glücklichen Zustandes ist die angesprochene 
Sehnsucht nach dem Himmel, die in der Liebe wurzelt: 
 

so solde wir doch die minne97 haben 
zio dem obristen reiche 
vnt solden sivfften taegleiche 
vz disem ellendem wuofftal 
zo dem himelischem sal (TG, 980-984). 
 
Im Mittelpunkt steht dabei der den im Himmel stattfindenden 

Handlungen vorangehende Akt, der tägliche Ausdruck der Sehnsucht: 
sivfften, die den möglichen Übergang vom irdischen Jammertal in den 
glücklichen Himmel eröffnet. Aus dem Seufzen wird Loben, aus der 
Sehnsucht wird Vervollkommnung, die unbedingt in einer Gemeinschaft zu 
erleben ist: „da ist elliv chlage fremde / vnder dem himelischem sende“ 
(TG, 985 – 986). Noch stärkere Belege für den gemeinschaftlichen Aspekt 
sind vor allem die wiederholten Pronomina ir und die weiteren 
Pluralpronomen in der dritten Person. Der Zustand der 
                    
96 Z. B.: „dar vmbe heb wir vns ze ruffe / vnt sprechen: ez svl got missecemen, / daz wir der 

misse vernemen, / die wir so nicht sehen leben / noch den segen so rechte geben, / als si 
von rechte solden. / dar vmbe sei wir in erbolgen!“ (TG, 174 – 180). „iriv wort sint vil 
manic valt. / sine haben ampt oder gewalt, / anders dunchet ez siv zenichte. / si dienent 
niwan zegesichte, / durch vorchte, nicht durch minne. / sie gesitzent nimmer inne, / si 
wellent vmbetwungen sein“ (TG, 205 – 211). 

97 Das Wort minne kommt mehrmals vor, wie z. B.: „vnt lazzen vbel scheinen, / ob si die 
waren minne / in dem hercen svlen gewinnen“ (TG, 202 – 204), „si dienent niwan 
zegesichte, / durch vorchte, nicht durch minne“ (TG, 208 – 209). „daz sol den von recht 
wesen ande, / die daz recht minnent“ (TG, 334 – 335). „ob dich der iamer hete beweget / 
vaeterlicher minne“ (TG, 688 – 689). „so solde wir doch die minne haben“ (TG, 980). 
Diesen Wortbeispielen lässt sich entnehmen, dass minne in unterschiedlichen 
Bedeutungen Anwendung findet. In den ersten zwei Beispielen taucht sie als caritas auf, 
dann als ‚Beachtung‘, in Bezug auf den Vater als philia, schließlich wieder als caritas. 
Am meisten weist sie also auf die christliche Liebesauffassung hin, die vor allem 
Zuwendung, Hingabe, Aufopferung und Anpassung an die christlichen Ideale umfasst. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



152 

Gemeinschaftsmitglieder wird mit einer Verdichtung mehrerer versteckter 
Bibelzitate98 und mit einer Anspielung auf das Glaubensbekenntnis 
zusammengefasst: 
 

mer vrevden mvgen si da iehen, 
denne iemen habe gehoert oder gesehen 
oder iemen gedanchen chvnne. 
ir aller maeiste wnne, 
daz ist gotes antlvtze: 
daz geit die saelde an vrdrvtze 
vnt fride ane lage, 
genade an vngenade. 
ir vrevde ist immer ane cile (TG, 989-997).99 

 
Schlussbetrachtung 
 
Wie sich herausgestellt hat, bietet Heinrich von Melks Mahnrede über den 
Tod deutlich mehr, als die ersten kritischen Anmerkungen zum Thema 
niwer site. Seine strukturiert gestaltete Mahnrede stützt sich auf die 
Wahrnehmung des Gegensatzes, der sich zwischen dem verkündigten 
Glauben bzw. der Theorie und der erfahrenen Praxis zieht. Er soll für alle 
gelten, wenn auch bestimmte Gruppen keine Erwähnung finden. Besonders 
kritisiert werden die Geistlichen, die wegen der Habsucht und des 
Amtsmissbrauchs ihrer Berufung untreu geworden sind. Die 
Argumentationsstrategie des Verfassers geht immer von den Phänomenen 
aus und schließt auf den meistens seelischen Hintergrund. Das deutlichste 
Beispiel dafür ist die neuerlich herrschende Mode der langen Röcke, die auf 
den offensichtlichen Gegensatz zwischen Sein und Schein hinweist. Die 
Kleider gelten aber nur als Anzeichen der Krise, weil sie über den Träger 
etwas anderes vermitteln als die Wahrheit. Hinter dieser Fälschung steht der 
Hochmut, der statt Gott den Menschen zum Bezugspunkt macht und als 
Werkzeug des Teufels die Wirkung des Heiligen Geistes verhindert. Damit 
steht schon der unversöhnliche Gegensatz zwischen denjenigen, die ihr 
Leben nach ewigen Werten führen, und denjenigen, die sich nur mit 
irdischen Anliegen beschäftigen. 
                    
98 Einerseits: „Wir verkündigen, wie es in der Schrift heißt, was kein Auge gesehen und 

kein Ohr gehört hat, was keinem Menschen in den Sinn gekommen ist: das Große, das 
Gott denen bereitet hat, die ihn lieben“ (1 Cor 2,9). Andererseits: „Selig, die ein reines 
Herz haben; denn sie werden Gott schauen“ (Mt 5,8). 

99 Offensichtlich spielt der Vers auf das Glaubensbekenntnis an: „cuius regni non erit finis“ 
(Denzinger 2015: No. 150). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



153 

Der zweite und längere Abschnitt des Werkes liefert plausible 
Beispiele dafür, was der zweiten Gruppe droht. Gegen Ende der Mahnrede 
verlegt sich der allgemein gültige Gegensatz ins Jenseits, da es sich nicht 
mehr um Tugenden und Sünden handelt, sondern zunehmend um die 
wesentlich unterschiedlichen Schicksale, die nach dem Tod zu erwarten 
sind: Entweder die Verdammnis oder das Heil. Jede Tat hat zwangsläufig 
ihre Folge: Den vorhin ausführlich aufgezählten Missetaten entsprechen 
schmerzhafte Strafen. Und dabei springt die Unausgewogenheit des Werkes 
gleich ins Auge: Es fallen deutlich weniger Sätze über den Himmel als über 
die Hölle. Sie wird mit zahlreichen Gleichnissen geschildert, im Himmel 
dagegen wird die Seligkeit nur mit einem knappen Abschnitt und dem 
Anblick Gottes in Aussicht gestellt. Neben der im ersten Teil detaillierten 
Bestandsaufnahme der sich entfaltenden moralischen Krise wirkt der Text 
auch im zweiten Teil weitgehend negativ, weil die Verdammnis deutlich 
ausführlicher und wortreicher dargestellt wird als das Heil. Rhetorisch 
gesehen scheint das didaktische Ziel, d. h. die eigentliche Mahnung an 
diejenigen, die von dem gemaeinem lebene gefangen sind, verfehlt zu sein. 
Neben der handgreiflichen Bedrohung durch die Hölle und neben dem 
Zusammenhang der Leiden mit den im irdischen Leben begangenen Sünden 
wird das in erreichbarer Nähe liegende Heil etwas in den Hintergrund 
gedrängt und nicht anreizend genug dargestellt. Vergeblich steht der Dichter 
unnachgiebig auf einer soliden christlichen ethischen Basis, vergeblich wird 
die moralische Krise umfangreich beschrieben und vergeblich werden die 
höllischen Leiden einprägsam geschildert, gelingt es dem armen chnecht, 
abgesehen von wenigen Zeilen, doch nicht, die positive Botschaft des 
Christentums zu verkünden und die Einladung in den Himmel zu 
überbringen. Dabei können weder die zahlreichen Bibelzitate, noch die 
frommen Gebetsformeln helfen. Trotz der schmalen, zugleich harten 
Minnekritik und des weitgehenden gesellschaftlichen Überblicks bleibt das 
Werk innerhalb der Frömmigkeitsliteratur. Es stellt eher ein Denkmal der 
Spiritualität als eines der Literaturgeschichte dar. 
 
 
Literatur 
 
Anglade, Joseph von (Hrsg.) (1919 – 1920): Las Leys d’Amors, Toulouse.  
Augustinus: Enarrationes in Psalmos, PL 37. 
Augustinus: In Iohannis evangelium tractatus, PL 35. 
Bernardus: Meditationes de humana conditione, PL 184. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



154 

Boëthius: De consolatione philosophiae, PL 63. 
Bumke, Joachim (2004): Geschichte der deutschen Literatur im hohen 

Mittelalter, München: DTV. 
Cyprianus Carthaginensis: De habitu virginum, PL 4. 
Denzinger, Henrici (2015): Enchiridion symbolorum, definitionum et 

declarationum de rebus fidei et morum, Freiburg i. Br.: Herder. 
Holzherr, Georg (Hrsg.) (2007): Die Benediktsregel, Freiburg i. Br.: 

Paulusverlag. 
Innocentius III: De contemptu mundi, PL 217. 
Kartschoke, Dieter (2000): Geschichte der deutschen Literatur im frühen 

Mittelalter, München: DTV. 
Knaeble, Susanne (2011): Gott und Tod (Tod und Sterben in der 

höfischen Kultur des Mittelalters), Berlin: Lit. 
Lehmann-Langholz, Ulrike (1985): Kleiderkritik in mittelalterlicher 

Dichtung, Frankfurt/Main: Peter Lang. 
Melk, Heinrich von (1994): Mahnrede über den Tod. Herausgeberarbeit, 

Kommentar und Einführung von Thomas Bein, Trude Ehlert, Peter 
Konietzko, Stephan Speicher, Karin Trimborn, Rainer Zäck, Susanne 
Kramarz-Bein, Stuttgart: Reclam. 

Metzeltin, Michael/Thir, Margit (1998): Erzählgenese (Ein Essay über 
Ursprung und Entwicklung der Textualität), Wien: Eigenverlag 3 
Eidechsen. 

Neuser, Peter-Erich (1973): Zum sogenannten ‚Heinrich von Melk‘ 
(Überlieferung, Forschungsgeschichte und Verfasserfrage der 
Dichtungen Vom Priesterleben und Von des todes gehugde), Köln: 
Böhlau. 

Ohler, Norbert (2003): Sterben und Tod im Mittelalter, Düsseldorf: 
Patmos. 

Raudszus, Gabriele (1985): Die Zeichensprache der Kleidung 
(Untersuchungen zur Symbolik des Gewandes in der deutschen 
Epik des Mittelalters), Hildesheim: Olms. 

Schützeichel, Rudolf (1962): Das alemannische Memento mori: das 
Gedicht und der geistig-historische Hintergrund, Tübingen: 
Niemeyer. 

Spoerri, Bettina (1999): Der Tod als Text und Signum (Der literarische 
Todesdiskurs in geistlich-didaktischen Texten des Mittelalters, 
Frankfurt/Main: Peter Lang. 

Tertullianus: De cultu feminarum, PL 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag



155 

Vauchez, André/ Engels, Odilo (1994): Geschichte des Christentums 
(Religion, Politik, Kultur), Freiburg i. Br.: Herder. 

Williams, Gerhild S. (1976): The Vision of Death (A Study of the 
‚memento mori‘ Expressions in Some Latin, German and French 
Didactic Texts of the 11th and 12th Centuries), Göppingen: 
Kümmerle. 

Williams, Gerhild S. (1978): „Against Court and School (Heinrich von 
Melk and Hélinant de Froidmont as Critics of the Twelfth-Century 
Society)“ In: Neophilologus, 62 (1978), 513-526. 

xxx Missale Romanum, unveränderter Nachdruck, Bonn, 2014. 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)
BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

