Imre Gabor Majorossy
Gran/Esztergom

»Ez vertilget alle die missetat* —
Die Facetten der Tugenden und Siinden im klosterlichen
Umfeld
(Heinrich von Melk: Mahnrede iiber den Tod — ein
Fallbeispiel)

Abstract: The paper deals with the Mahnrede iiber den Tod of Heinrich von Melk. This
work focuses on the opposing of ideal virtues and their false implementation. Sins which
appear in all social levels point out that an extensive crisis develops behind courtly scenery.
In order to intensify the exhortation to repentance, death scenes are described that put the
most existential questions to all audiences. In a generally depressive atmosphere the only
hope appears in the expected, but actually feared second coming of Jesus, at the Last
Judgement.

Keywords: Heinrich von Melk, Mahnrede, courtly critics, medieval Christianity, religious
literature.

Einleitung

Es ist kaum zu tiberschitzen, welche bestimmende Rolle die Benediktiner
nach der Griindung der ersten europdischen Staaten in der Verbreitung der
christlichen Kultur spielten. Neben den damals riesengroflen Didzesen
nahmen die Abteien und Stifte einen zunehmenden Einfluss auf ihre
Umgebung, und brachten der Bevolkerung zunichst den christlichen
Glauben, dann den alltidglichen wirtschaftlichen Lebensunterhalt und die
Kultur nahe. Dabei konnen vor allem die Erzdidzesen Passau, Salzburg und
Gran (heute: Esztergom, Ungarn) bzw. die Stifte Melk, Vorau und
Martinsberg (heute: Pannonhalma, Ungarn) aufgezidhlt werden.' Sie
erweiterten ithren Einflussbereich allméhlich in Richtung Ostungarn bzw.
heutiges Ruménien, was zur Entstehung mehrerer weiterer, vor Ort
bedeutender kirchlicher Zentren fiihrte. Dabei entwickelten sich parallele
kirchliche Strukturen nebeneinander, die teils unterschiedliche Aufgaben
iibernahmen, teils auf unterschiedlichen Idealen beruhten. Im Netzwerk der
Diozesen und der Pfarreien betreuten die Didzesanpriester weitgehend die

! Griindungsjahre: 996 (Martinsberg), 1089 (Melk).

117

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Glaubigen, wihrend die Ordenspriester bzw. Briider dem ersten
abendldndischen Ordensgriinder, dem heiligen Benedikt, folgten und
Monchsgemeinschaften zunichst fiir die sorgsame Liturgiepflege und die
vielschichtige Handarbeit griindeten. Die Néhe und die Entfernung zu der
AuBlenwelt bestimmten nicht nur die Lebensweisen, sondern auch die
Erwartungen. Zugleich stellten der Reichtum und die Macht zunehmend
eine betrachtliche Versuchung dar, was spéter zu scharfer Kritik, zu den
ersten kirchlichen Reformbewegungen, aber Jahrhunderte spiter auch zur
Reformation fiihrte. Die Monche befolgten hingegen seit ihrem Anfang die
evangelischen Rite, denen die alltdgliche gemeinschaftliche Verwirklichung
der Regeln von Benedikt zugrunde lag. Neben den streng genommen
religidsen Ubungen wurde auch praktische Arbeit vorgeschrieben,” die nicht
nur gewissermallen zur geistlichen Vertiefung, sondern auch zum
Lebensunterhalt der Gemeinschaft und zur Verbreitung vor allem
landwirtschaftlicher Methoden diente. Vornehme Vertreter beider
Strukturen gelangten nicht selten zu Ruhm, und wurden entweder
Machthaber oder einflussreiche Ratgeber von Herrschern.” Im Gegensatz zu
der auch heute bedauerlicherweise verbreiteten, sich noch auf die erbittert
kirchenfeindliche Aufkliarung berufenden Auffassung, die den zunehmenden
kirchlichen Einfluss auf die weltliche Politik pauschal verurteilt, ldsst sich
feststellen, dass fiihrende religiose Figuren wie etwa Bischofe und Abte
neben der Glaubensverkiindigung auch vorwiegend zur wirtschaftlichen und
kulturellen Entwicklung der umliegenden Gebiete beitrugen.*

Weder das geistliche noch das materielle Aufblilhen konnte
einwandfrei stattfinden. Machtmissbrauch, Habgier und moralische
Ausschweifungen aller Art sorgten wiederholt fiir Unmut und Aufregung.
Gegen die zunehmenden Verstofe entfaltete sich die kirchliche
Reformbewegung, die weitgehend dem burgundischen Kloster in Cluny
zugesprochen war, aber spéter auch in weiteren Klostern aufgenommen und
gepflegt wurde. So ist Hirsau im Schwarzwald Mitte des zwdolften
Jahrhunderts zum Ausgangspunkt der Reformbestrebungen im Deutschen

2 MiiBiggang ist ein Feind der Seele. Deshalb sollen sich die Briider beschiftigen: zu
bestimmten Zeiten mit Handarbeit, zu bestimmten andern Stunden mit heiliger Lesung®
(Holzherr 2007: 287).

> Wie, zum Beispiel, Bernhard von Clairvaux, der in der ersten Hilfte des zwdlften
Jahrhunderts zum geistlichen Leiter der europdischen Konigreiche geworden war.

* Wie, zum Beispiel, das Stift Klosterneuburg, das zu einem der groBten Arbeitgeber
ndrdlich von Wien gewachsen war.

118

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Reich geworden, was dann eine erhebliche Wirkung auf das deutsche
Klosterleben austibte.’

Gleich nach dem Ausbau der Kirchenstruktur blithte die hofische
Gesellschaft auf, deren Grundwerte auf moralischer Ebene nicht selten im
Gegensatz zur christlichen Ethik standen. Auch wenn sich die ritterliche
bzw. hofische Gesellschaft zum Christentum bekannte, entstand ein immer
groBBer werdender Spalt zwischen dem Idealbild und dem Alltag, der immer
mehr Zeitgenossen Sorge machte. Wie es sich im Folgenden herausstellen
soll, beschéftigten jedoch nicht nur die gesellschaftlichen, sondern auch die
kirchlichen Schwierigkeiten den Verfasser namens Heinrich.® Dass solche
Probleme auch in einer geschlossenen, sich von der AuBenwelt relativ
abschottenden oder zumindest schwer zuginglichen und durch die Religion
grundsétzlich und weitgehend gepriagten Gemeinschaft zu Bedenken fiihren
konnten, beweist seine eigenartige Lehrdichtung aus der zweiten Hélfte des

[

,Die cluniazensische Reform ist nur eine der monchischen Reformbewegungen. [...]
Neben der cluniazensischen Reform gab es andere monchische Reformen mit eigenem
Zentrum und eigenem Ausstrahlungsgebiet. [...] Von besonderer Bedeutung fiir
Deutschland und das Reichsmonchtum aber wurde die lothringische Reform, die von
Gorze ausging und die zahlreiche deutsche Kloster erfaBBt hat™ (Schiitzeichel 1962: 113).
»In der zweiten Halfte des 11. Jahrhunderts erreichte der von Cluny ausgehende
Reformimpuls auch das Reich, und zwar in der besonderen Ausprigung, die das
Cluniazensertum im Kloster Hirsau im Schwarzwald erfuhr. Von hier aus wurde die
Reform in Gestalt einer verschérften Benediktinerregel und einer eigenen Liturgie auf
andere Kloster iibertragen, von hier aus wurden nicht wenige neue Reformkloster
gegriindet* (Kartschoke 2000: 212). , Hirsau im Nordschwarzland und schon im Bistum
Speyer gelegen entwickelte sich zum Reformzentrum ersten Ranges, das seinen Einflufl
auf das ganze Reich ausdehnte, nach Norden bis Liineburg und Berge bei Magdeburg. Er
erscheint auch als eine neue Stufe in der Reformentwicklung des Reichsmonchtums®
(Vauchez/ Engels 1994: 171).

,Unbestritten bleibt jedoch, daBl beide Texte [sc. auch das ,Priesterleben‘] sich im selben
geistigen Umfeld , kluniazensischen® Denkens bewegen, das durch die neuen
Reformorden des 11. und 12. Jahrhunderts noch verschérfte asketische Akzente erhalten
hat [...] (Raudszus 1985: 38). Nach einer langen Diskussion ist Peter-Erich Neuser zum
Ergebnis gekommen, dass wohl ein bestimmter Heinrich von Melk nicht der Autor des
Textes sein konnte. ,Erstens fehlt in dieser Dichtung selbst wie auch in ihrer
Uberlieferung jeder Hinweis auf lokalhistorische Charakteristika, die den Ort Melk
auszeichnen. Zweitens ist auch das einzige historische Indiz fiir diese Annahme, der in
der Dichtung erwéhnte Abt Erkenfried (TG V. 1033), grundsétzlich erschiittert, seitdem
weitere Erkenfried-Gestalten fiir die Zeit der frithmittelalterlichen geistlichen Dichtung
im oberdeutschen Sprachraum beigebracht werden konnten. Demnach sollten wir
korrekterweise nicht ldnger von einem der Sache nach fragwiirdigen, sog. Heinrich von
Melk‘, sondern treffender von einem armen chnecht Hainrich als dem Verfasser von TG
(vgl. TG V. 1032) sprechen (Neuser 1973: 159 — 160).

(=2}

119

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



zwolften Jahrhunderts deutlich. Heinrich stot auf Widerspriiche, die im
Spannungsfeld der Theorie und Praxis wurzeln bzw. sich zwischen dem
Sein und Schein erstrecken. Heutzutage ist es jedoch kaum mehr aufspiirbar,
was genau die Verfassung des Textes ausloste. Wegen seiner entsetzlichen
Erfahrungen iibt Heinrich von Melk allerdings an der Praxis sowohl von
Geistlichen als auch von Laien verheerende Kritik. Im Folgenden wird
versucht, die Gegeniiberstellung der idealen Tugenden und ihrer
gegensitzlichen Siinden auszulegen und den Fragen nachzugehen, welche
Krise im Hintergrund der Entstehung zu identifizieren ist, welche
Gesellschaftsgruppen kritisiert werden, welcher Meinung Heinrich ist und
aus welchem Grund er diese Meinung vertritt. Nicht zuletzt wire es
bereichernd schildern zu kénnen, in welchem Kontext das Werk steht, durch
welche Symbole die moralische Botschaft zur Geltung kommt und welche
anthropologische Riten hinter der Handlung bzw. den beinhalteten Szenen
geortet werden kdnnen.

Allgemeine und besondere Krisen

Im Sinne der deutlichen Absicht des Dichters besteht das Werk, das zu
Recht unter der Bezeichnung ,,Mahnrede* betrachtet wird, aus zwei Teilen’.
Der erste Teil befasst sich iiberwiegend mit den Anzeichen jenes
Gegensatzes, der zwischen der gelehrten Lehre und der erlebten Praxis
vorliegt und auf alle gesellschaftlichen Schichten zutrifft. Der zweite Teil
steht einer Untergattung nahe, in deren Mittelpunkt die Betrachtung des
Todes (,,memento mori) steht. Durch das Werk hindurch zieht sich die eher
pessimistische, das Diesseits verachtende, getriibte Stimmung, die im
Glaubensbekenntnis und im Gottesbild des Verfassers wurzelt.

Der erste Abschnitt des ersten Teils ldsst sich weiter aufteilen. Im
Fadenkreuz der ersten harten Kritik stehen die Priester, die zwar unter
anderem zur Fiihrung des christlichen Volkes berufen sind, die sich aber
nicht nur von den erhéhten Idealen trennten, sondern auch das Seelenheil
der ihnen anvertrauten Gldubigen vernachldssigten. Sie gerieten unter den
Einfluss der Welt voller Versuchungen und Verfiithrungen, die im Gegensatz
zu der christlichen Lehre und der erwarteten christlichen Lebensweise
stehen. Gleich im Auftakt wird dieser grundlegende Gegensatz angedeutet,

7 _hie welle wir enden dietz liet: / daz vorder gehillet disem niet, / daz wir haben zeredene. /
,von dem gemaeinem lebene‘“ (Heinrich 1994: 447 — 450, immer mit Zeilennummern, im
Weiteren wie iiblich in der Fachliteratur nach dem Originaltitel Von des todes gehugde:
TG).

120

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



der nicht nur zwischen der Theorie und der Praxis besteht und nicht nur
zwischen dem Diesseits und dem Jenseits aufzuspiiren ist, sondern auch
zwischen denjenigen, die nur an das erste und denjenigen, die auch an das
zweite denken:

daz ich werltlichen livten
beschaeidenlichen mvze bedivten

ir aller vraeise vnt ir not,

die ovf den taeglichen tot,

der allen livten ist gemaeine,

sich beraeitent laeider saeine (TG, 5 — 10).

Diese Dichotomie gilt fiir das ganze Werk, weil jede Figur und jede
Handlung nach der moralischen Ausrichtung, sub specie aeternitatis
beurteilt werden. In diesem Zitat kommen gleich mehrere Stichworter vor,
die den Unterschied zwischen den zwei Gruppen betonen und die getriibte
Tonart bestimmen sollen: Trotz vraeise und not beschiftige der fot doch
nicht die wertlichen Leute. Ihnen gegeniiber steht der Erzéhler, der sich fiir
sie zustdndig fiihlt und sich bereit zeigt, die Verantwortung zu tibernehmen.
Sein seelischer Hintergrund wird gleich im Auftakt stark hervorgehoben:
»Mich laeitet meines gelouben gelvbde, / daz ich von des todes gehvgde /
eine rede fvr bringe* (TG, 1 - 3). Sein sogar vermutlich mit einem
personlichen Vorsatz bzw. einem Geliibde bekriftigter Glaube® kniipft sich
allem voran an den Tod und nicht an die Kernbotschaft des Christentums, d.
h. an die Auferstehung und das ewige Leben. Die Gegeniiberstellung der
persdnlichen Uberzeugung und der alltiglichen Erfahrung bewegen den
Dichter, die Macht des Todes zu verkiindigen. Um sich Autoritit zu
verleihen, baut er rhetorisch die Argumentation auf, und zwar mit einem
deutlichen’ und mit einem versteckten'’ Bibelzitat sowie mit der

8 Da ein solcher Kontext [das Monchsgeliibde] bei Heinrich fehlt, scheint es ndherliegend,
den Eingangsvers allgemeiner zu deuten, gelouben gelvbde etwa im Sinne des
Glaubensbekenntnisses wahrend der Taufe zu verstehen* (TG, Kommentar, §3).

? omnes declinaverunt® (TG, 12b), ist ein Zitat aus Rom 3,12a, das ebenfalls ein Zitat vom
Ps 14,3 ist. Im Originalkontext setzt sich der Text fort wie folgt: ,,Alle sind sie abtriinnig
und verdorben, / keiner tut Gutes, auch nicht ein Einziger* (Ps 14,3). ,,Alle sind abtriinnig
geworden, / alle miteinander taugen nichts. / Keiner tut Gutes, / auch nicht ein Einziger*
(R6m 3,12).

19" wan vnder rovsent svndaeren / mvg wir vil chovm einen bewaeren, / der dvrnechtic
mvge haeizzen (TG, 17 — 19). Heinrich diirfte damit das Tauziechen Abrahams mit Gott
in Erinnerung rufen: ,,Abraham aber stand noch immer vor dem Herrn. Er trat ndher und
sagte: Willst du auch den Gerechten mit den Ruchlosen wegraffen? Vielleicht gibt es
flinfzig Gerechte in der Stadt: Willst du auch sie wegraffen und nicht doch dem Ort

121

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



tiberlieferten Legende von Maria Magdalena." Die herangezogenen
Beispiele stellen drei mogliche Bestandteile der Umkehr dar: die
allgemeingiiltige Bedrohung, die Hoffnung auf die Barmherzigkeit und die
Stihne. Fraglich ist es, inwieweit der abschreckende Tod, die abstrakte
Anspielung auf eine alttestamentliche Bibelstelle oder die ,,ineiner
aeislichen wste“ leidende, aber Hoffnung schopfende Magdalena die
erwartete'” Wirkung hétten ausiiben konnen. Diese Steigerung dient aber nur
zur Einleitung zum Angriff, der im ersten Teil der Schrift gegen die
Priesterschaft gefiihrt wird.

Siinden der Geistlichen

Fiir die erste Aufregung sorgt ndmlich die Lebensweise der Priester. In ihrer
Verurteilung spielt nach wie vor der angedeutete Gegensatz die Hauptrolle,
weil sie anders leben, als sie leben miissten.” Wenn die witternden Klagen
von einer breiteren Perspektive betrachtet werden, stellt es sich heraus, dass

vergeben wegen der flinfzig Gerechten dort? Das kannst du doch nicht tun, die Gerechten
zusammen mit den Ruchlosen umbringen. Dann ginge es ja dem Gerechten genauso wie
dem Ruchlosen. Das kannst du doch nicht tun. Sollte sich der Richter iiber die ganze Erde
nicht an das Recht halten? Da sprach der Herr: Wenn ich in Sodom, in der Stadt, fiinfzig
Gerechte finde, werde ich ihretwegen dem ganzen Ort vergeben. Abraham antwortete und
sprach: Ich habe es nun einmal unternommen, mit meinem Herrn zu reden, obwohl ich
Staub und Asche bin. Vielleicht fehlen an den fiinfzig Gerechten fiinf. Wirst du wegen
der fiinf die ganze Stadt vernichten? Nein, sagte er, ich werde sie nicht vernichten, wenn
ich dort fiinfundvierzig finde. Er fuhr fort, zu ihm zu reden: Vielleicht finden sich dort nur
vierzig. Da sprach er: Ich werde es der vierzig wegen nicht tun. Und weiter sagte er: Mein
Herr ziirne nicht, wenn ich weiterrede. Vielleicht finden sich dort nur dreifig. Er
entgegnete: Ich werde es nicht tun, wenn ich dort dreifig finde. Darauf sagte er: Ich habe
es nun einmal unternommen, mit meinem Herrn zu reden. Vielleicht finden sich dort nur
zwanzig. Er antwortete: Ich werde sie um der zwanzig willen nicht vernichten. Und
nochmals sagte er: Mein Herr zilirne nicht, wenn ich nur noch einmal das Wort ergreife.
Vielleicht finden sich dort nur zehn. Und wiederum sprach er: Ich werde sie um der zehn
willen nicht vernichten. Nachdem der Herr das Gesprach mit Abraham beendet hatte,
ging er weg und Abraham kehrte heim™ (Gen 18,22b — 33).

11 oder anderswa gebvzze, / als Maria, div svzze, / div nach christes ovf verte / ceit vnt stat
bischerte / ineiner aeislichen wste* (TG, 26 — 29). Laut ihrer Legende verlie§3 sie nach der
Auferstehung Jesu Paléstina, und gelangte nach Siidgallien. In der Ndhe von Marseille
lebte sie jahrelang als Einsiedlerin in einer Hohle, und starb dort auf christliche Art und
Weise, nach dem Empfang der Eucharistie. Spéter wurden ihre Uberreste nach Vézelay
uberfiihrt, d. h. ins Kloster, wo der vorhin erwidhnte Bernhard von Clairvaux den zweiten
Kreuzzug ankiindigte.

12 dar an ist aller mein gedinge* (TG, 4).

1 die so nicht lebent, als er in gebivtet” (TG, 47).

122

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



sie sich vor allem um den Reichtum und dann um die Macht bewegen. Thr
Besitz und ihre Wirkung reichen {iberallhin: Weihen, Ernennungen und
kirchliche Wiirden sind nur fiir Geld zu erhalten, und dariiber hinaus diirften
auch Sakramente und Sakramentalien gegen Bezahlung gespendet werden:'

pharre, probstei vnt abtei,

weihe, zehende, phrvnde,

die si nicht zeverchovfen bestvnde,

daz gebent si ander niemen,

wan der ez mit schatze mac verdienen (TG, 66-70).
[...]

beichte vnt bivilde,

misse vnt salmen,

daz bringent si allenthalben

ze etlichem chovfe.

ez sei der chresem oder div tovfe

od ander swaz si svlen began,

daz lant si niemen vergeben stan,

wan als div miete erwerben mac (TG, 74-81).

Durch diese harte Formulierung versetzt sich der Verfasser des Textes
in die Lage eines Richters."” Das soll den Leser nicht {iberraschen, weil nicht
nur die Erinnerung an das Jiingste Gericht (,,owe, ivngister tac, / welhen lon
soltv in bringen!* TG, 82 — 83), sondern auch der deutlich frither angefiihrte
erste Aufschrei owe (,,Owe armiv phafthaeite” TG, 35'°) als Anspielung auf
apokalyptische Bibelstellen gilt.”” Den erwéhnten Stellen und ihrer

14 Bekanntlich heiBt diese Tat Simonie, und geht auf die Apostelgeschichte zuriick: ,,Als
Simon sah, dass durch die Handauflegung der Apostel der Geist verliechen wurde, brachte
er ihnen Geld und sagte: Gebt auch mir diese Macht, damit jeder, dem ich die Hénde
auflege, den Heiligen Geist empfangt. Petrus aber sagte zu ihm: Dein Silber fahre mit dir
ins Verderben, wenn du meinst, die Gabe Gottes lasse sich fiir Geld kaufen* (Apg 8,18 —
20).

13 They [sc. auch Hélinant de Froidmont] see themselves as masters of its conventions and
prosecutors of the society which cultivates these conventions in an effort to gain physical
and spiritual perfection* (Williams 1978: 514).

' Hinter dem Vers steckt das folgende Bibelzitat: ,,Weh euch, ihr Schriftgelehrten und
Phariséer, ihr Heuchler! Thr verschlie8t den Menschen das Himmelreich. IThr selbst geht
nicht hinein; aber ihr lasst auch die nicht hinein, die hineingehen wollen* (Mt 23,13).

" Die Verse Mt 23, 13, 15-16, 23, 25, 27, 29 beginnen je mit ,,Weh euch“. Der Schluss der
Predigt lautet: ,,Wie wollt ihr dem Strafgericht der Hélle entrinnen?* (Mt 23,33b). Die
Drohungen und die ausfiihrlichen Beschreibungen der Erscheinungen am Ende der Welt
leiten die umfangreiche Vorhersage des Jiingsten Gerichts im Kapitel 25 (insbesondere:
31 — 46) cin. Parallelstellen sind wie folgt: Lk 11,42 — 44; 46 — 47,52. Diese beginnen
ebenfalls mit dem erwahnten Aufschrei.

123

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Anwendung ist gemein, dass sie all die auffilligsten und entsetzlichsten
Handlungsweisen des jeweiligen Zeitalters ins Visier nehmen, die
keinesfalls hinnehmbar sind. Die aktuell aufgezdhlten Siinden und der
angespielte, den kulturellen Hintergrund bestimmende ideologische Rahmen
bilden die Eckpunkte des von Anfang an bestehenden Gegensatzes, der sich
zwischen der als authentisch anerkannten Lehre und der alltidglich erlebten
Praxis zieht.

Uber die Simonie hinaus werden den Geistlichen weitere
Versdumnisse vorgeworfen, die etwas weniger die materiellen Giiter,
vielmehr die Seele der Glaubigen angehen. Vergeblich seien die Priester an
der apostolischen Macht beteiligt, vernachldssigen sie doch das Heil des
Volkes." Diese Fille deuten darauf hin, dass das Geld auch in diesem
Bereich im Mittelpunkt stiinde. Die Menschen konnen wieder in zwei
Gruppen eingeteilt werden, je nachdem wie viel Vermdgen sie besitzen:

si refsent niewan die armen,

die solden in erbarmen.

swaz der reiche man getuot,

daz dunchet siv svz vnt guot (TG, 123 — 126).

Diese Unterscheidung soll schwere Folgen haben. Dabei wird die
Tonart, wenn moglich, noch rauer: Der Siinder ,muz leiden.“” Wie
unbedeutend auch immer die Anzeichen zunichst scheinen mogen, wird die
Richterposition des Dichters im Folgenden stirker. Das Ende der Welt wird
dabei zum ersten Mal als schidung betrachtet, wo gotes zorn zum Vorschein
kommt.” Die vermehrte Verwendung der Pronomina wir und unser”
verweist auf den Aufruf, den der Dichter als vermeintlicher Vertreter einer
Laiengruppe zu duflern wagt. Von nun an fiihlt er sich berechtigt, Urteile
den nachldssigen Priestern gegentiber zu sprechen:

18 svmlich haben den namen an daz ambet. / laeider vil Ivtzel im iemen enblandet / vf den
wuocher der armen sele” (TG, 57-59).

1 Der Kontext: ,,als wir div buoch horen schreiben, / ir aller weitze er mzz leiden / nach der
ivngisten schidunge® (TG, 133 — 135). Hinter dem Zitat steht die Anspielung auf die Rede
Jesu Uber das Jingste Gericht: ,,Dann wird er sich auch an die auf der linken Seite
wenden und zu ihnen sagen: Weg von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das fiir
den Teufel und seine Engel bestimmt ist!* (Mt 25,41).

2 nach der ivngisten schidunge, / so lacider ane barmunge / gotes zorn vber siv erget*
(TG, 135 -137).

21 als wir div buoch horen schreiben, / [...] / Unser geloube daz bivangen hat™ (TG, 133;
161).

124

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



dar vmbe heb wir vns ze ruffe

vnt sprechen: ez svl got missecemen,

daz wir der misse vernemen,

die wir so nicht sehen leben

noch den segen so rechte geben,

als si von rechte solden.

dar vmbe sei wir in erbolgen! (TG, 174 — 180).

Zur Begriindung der tiefen EmpoOrung trdgt auch eine weitere
Bestrebung bei, die etwas frither angesprochen worden ist. Neben der
Habgier unterscheiden sich ndmlich die Priester auch deswegen kaum mehr
von den einfachen Glaubigen, weil sie auf die Frauen doch nicht verzichten
mochten:

nv wellent die phaffen vber al

in daz haben ze einem rechte gar,

daz sich vnder der phaffen schar

svl der weibe iemen anen (TG, 142 — 145).

Bekanntlich stand das Zolibat im Mittelpunkt der kirchendisziplinidren
Debatten der ersten Jahrhunderte im neuen Jahrtausend.”> Wie und warum es
zum Unmut des Verfassers gekommen ist, ldsst sich heute nicht mehr
aufspiiren. Wichtiger ist es, dass dieses Problem im Vergleich zum
Reichtum weitgehend im Hintergrund bleibt. Es stellt nur einen Teil der
offensichtlichen Krise dar, die aus dem deutlichen Gegensatz zwischen der
Lehre und der Praxis entstanden sein diirfte. Ebenfalls wichtig ist, aus
welchem Grund er das Zolibat fiir wiinschenswert und fiir erforderlich halt:

swenne des briesters hant

wandelt gotes leich namen,

sol si sich danne nicht zamen

von weiplichen ane greiffen? (TG, 156-159).%

> Nach mehreren Versuchen und Aufforderungen ist das Zolibat erst durch das erste
lateranische Konzil (1123) vorgeschrieben und verordnet worden: ,Presbyteris,
diaconibus vel subdiaconibus concubinarum et uxorum contubernia penitus interdicimus
et aliarum mulierum cohabitationem, praeter quas Synodus Nicaena propter solas
necessitudinum causas habitare permisit, videlicet matrem, sororem, amitam, vel
materteram aut alias huiusmodi, de quibus nulla valeat iuste suspicio oriri“ (Denzinger
2015: No.711).

2 Auf diese Aussage folgt die Anspielung auf das Hochgebet und auf die Lehre iiber ,,opus
operatum®. Siehe die Funote 25.

125

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Hinter dieser Auffassung steht die deutliche Gegeniiberstellung des
gottlichen und des weiblichen Leibes, was eine logische Folge der iiber
Augustinus bis auf den antiken Manichdismus zuriickreichenden Auffassung
darstellt, die die Seele und den Leib im unversohnlichen Gegensatz
wahrnimmt.>* Uber die zahlreichen biblischen Anspielungen hinaus weisen
diese und weitere theologische Ansidtze eindeutig darauf hin, dass der
Verfasser eine bemerkenswerte Ausbildung genossen hatte. Gleich nach der
Erwdhnung des Zolibats und umrahmend den zitierten Aufruf spielt er auf
den (damals einzigen, ersten) romische Messkanon an:

vnder dem gerivne da,

enstliezent sich die himel sa,

daz seiniv wort dar durch varn.

im sendet ouz allen englischen scharn

vnser herre seine dienst man.

daz opher wirdet lobesam (TG, 163 — 168).%

Und dann stellt er nach dem zitierten Aufruf den Sinn der Lehre iiber
das opus operatum® fest: ,,da wirt der gotes leichnamen in der misse®’ / von
einem svndaer so gewisse / so von dem haeiligstem man‘ (TG, 183 - 185).*
Auf Grund solcher umfangreicher Kenntnisse iiber die richtige Lehre kann
sich Heinrich berechtigt fiihlen, die im Alltag erlebte Praxis mit der
angeeigneten Lehre zu vergleichen und eine Bilanz zu ziehen. Von seinem

2 Etwas spéter: ,,vnt sollten daz vlaeisch an in rewen® (TG, 195). Das Wort viaeisch steht
fiir das griechische sarx, d. h. fiir den materiellen Leib, das den Siinden ausgesetzt ist.

 Hinter der Textstelle steht das romische Kanon: ,.jube hac perferri per manus sancti
Angeli tui in sublime altare tuum, in conspectu divine majestatis tua*. Ein zeitgemiles
Zitat aus dem Messbuch, das im Stift Melk beniitzt wurde, wiirde einen
liturgiegeschichtlichen Aufwand bedeuten, deswegen wird hier auf das spétere,
tridentinische Missale Romanum verwiesen (Missale Romanum 2014: 339).

%% Zunichst bei Augustinus: ,,Qui vero fuerit superbus minister, cum zabulo computatur:
sed non contaminatur donum Christi, quod per illum fluit purum, quod per illum transit
liquidum venit ad fertilem terram. Puta quia ipse lapideus est, quia ex aqua fructum ferre
non potest: et per lapideum canalem transit aqua, transit aqua ad areolas; in canali lapideo
nihil generat, sed tamen hortis plurimum fructum affert. Spiritualis enim virtus
Sacramenti ita est ut lux: et ab illuminandis pura excipitur, et si per immundos transeat,
non inquinatur (Augustinus: In Iohannis evangelium tractatus, V,15, PL 35,1422).

%" Eine deutliche Erlauterung der Transsubstantiation.

* Uberraschend stimmt der Satz mit dem Absatz aus dem Brief von Innozenz III iiberein:
,»in quo [an der Messe] nihil a bono maius nec a malo minus perfici credimus sacerdote;
quia non in merito consecrantis, sed in verbo efficitur Creatoris et in virtute Spiritus
sancti“ (Denzinger 2015: No. 794).

126

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Glauben her ist er der Meinung, es werde eine Moglichkeit verpasst, das
ewige Heil zu gewinnen. Am deutlichsten ist das in der heiligen Messe
begreiflich, die ,,vertilget alle die missetat / die div christenhaeit bigat, / die
des mit warem gelouben gedinget™ (TG, 169 — 171) und dies unabhéngig
vom seelischen Zustand des Priesters: ,,da wirt der gotes leichnamen* (TG,
183). Sie soll sich als groBartiges Mittel erweisen, in den Himmel Einlass zu
finden. Zugleich ist es kein Zufall, dass kaum mehr Beispiele vorhanden
sind. Weitere erdenklich positive Ansdtze der christlichen Lehre wie
Zuwendung, Barmherzigkeit und Liebe kommen kaum zum Vorschein. Im
Gegenteil dazu dringt die Angst vor dem Jingsten Gericht in den
Vordergrund, und mit ihm alles, was erschreckend scheinen mag.”
Beziiglich der Aussage iiber die Wirkung der Messe ist darauf
hinzuweisen, wie sich Heinrichs Stil dreierlei gestaltet. Einerseits richten
sich die negativen AuBerungen gegen die heuchlerischen Priester,
andererseits stiitzen sich die Verurteilungen auf biblische Zitate. Dieser Stil
stellt eine Argumentation dar, die vom bestehenden und offensichtlichen
Gegensatz ausgeht. Aber drittens lésst sich feststellen, dass Heinrich seinen
Standpunkt auch mit ergénzenden, weitgehend lapidaren, teils oben zitierten
Aussagen untermauert, die immerhin als Kernsétze seiner Meinung wirken:

christenlicher orden,

der ist harte erworden.

[...]

bediv, vnzuht vnt haeilichaeit,
vnchivsche vnt raeinechaeit,
die sint wol ensamt.

[...]

daz opher wirdet lobesam.

ez vertilget alle die missetat,
die div christenhaeit bigat,

die des mit warem gelouben gedinget.

¥ Zunichst wird der Zorn im Namen einer nicht genau beschriebenen Laiengruppe zum
Ausdruck gebracht (,,dar vmbe sei wir in erbolgen!” TG, 180), spiter wird zunehmend
mit der Holle gedroht: ,.div gruob is div helle; / [...] / daz sint die boesen leraere, / die die
verworchten hoeraere / mit in laeiten in den ewigen val“ (TG, 259; 261-263). ,,Eine
Identifikation des Autors mit der innerkldsterlichen Gruppe der Laienbriider kommt
schon nach dem Textbefund kaum in Frage. [...] Die Verse 234 bis 242 fassen die
Moénchskritik noch einmal zusammen. Da die fragliche AuBerung also inmitten der Kritik
an den Laienbriidern erscheint, muf3 an einen Gegensatz sowohl zu (Priester-)Monchen
als auch zu Laienbriidern gedacht sein. Daher bleibt als mogliche Bedeutung nur:
Nichtgeweihter, Laie, Christ; diese kirchenrechtliche Bedeutung des Wortes ist offenbar
auch fiir die Verse 36, 266 und 273 anzusetzen* (TG, Kommentar, 108).

127

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



[...]

iriv wort sint vil manic valt.

sine haben ampt oder gewalt,

anders dunchet ez siv zenichte.

si dienent niwan zegesichte,

durch vorchte, nicht durch minne.

sie gesitzent nimmer inne,

si wellent vmbetwungen sein (TG, 55 — 56; 153 —155; 168 —171;205 —211).

Abgesehen von der teils positiven Aussage ilber die Messe,
liberwiegen auch hier die negativen Feststellungen, die sich alle an den
mehrmals angedeuteten Gegensatz richten. Noch interessanter ist es zu
erkennen, wie sich diese Sitze an die ebenfalls angesprochene
Richterposition des Verfassers anpassen. Sie gelten als Urteile, die der
Richter Heinrich ausspricht. Erst dann identifiziert er sich doch mit einer
Gruppe (,,Dar vf hab wir laeien ein archwan“ TG, 225%), wenn die
besondere Wirkung der Priesterweihe auf den gesellschaftlichen Stand
betrachtet wird:

von wie getaner ordenunge

sold er ze einem herren werden gehabt,

fvr daz er der werlt hat wider sagt,

der vor des ein arm mensch was? (TG, 230-233).

Dahinter soll eine personliche Verletzung stehen: Jemand ist nur
durch die Priesterweihe zu einer angesehenen Person geworden, und nicht
durch die geistliche Eignung und die Aufnahme in die Gemeinschaft:

der sich inder werlt dunchet chvne,

so der greiffet an gaeistlich leben,

[...]

so zimt vil weisleichen,

daz er ander sein geleichen

aller erst inne bringe

seiner tugentlicher dinge (TG, 236 — 242).

3% Ob man hinter der AuBerung in V. 225 iiberhaupt eine Selbstaussage des Autors sehen
darf oder ob es sich um ein Rollen-Wir handelt mit pardnetischem Charakter, ist allerding
eine offene Frage. Es mufl ndmlich auch die rhetorische Funktion der ,wir‘-Aussage
beachtet werden. Sie suggeriert die Zugehorigkeit des Sprechers zu einer Gruppe, die
bestimmte moralische Forderungen an die gaeistliche samnunge richtet“ (TG,
Kommentar, 108).

128

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Nachdem Heinrich die einzelnen Fehler der Priesterschaft akribisch
aufgezdhlt und sich zu den Laien eingestuft hat, wére es nachvollziehbar,
die Grundsitze des richtigen Lebens zu schildern und mit Beispielen aus
den Laienkreisen zu untermauern. Heinrich von Melk gibt sich jedoch
weiterhin kimpferisch. Der Ubergang von einem Stand zum anderen
eroffnet ihm den Weg, seine Kritik auszudehnen: ein ander sturm schal
(TG, 264b)*" ertont und er wendet sich an diejenigen unter den Laien, die
ebenfalls ein siindhaftes Leben fiihren.

Vornehme Herren und wenig vornehme Frauen

Bald taucht ein Satz auf, der einen fritheren in Erinnerung ruft: ,,div triwe ist
gaerlich erslagen / vnder den, die laien sint* (TG, 272 - 273). Und zwar
diesen: ,,christenlicher orden, / der ist harte erworden* (TG, 55-56.) Die
Ahnlichkeit springt ins Auge: Beide Aussagen stellen eine tiefgreifende und
schlimme Entwicklung fest, die vom Verschwinden wesentlicher Werte
zeugt und die in allen Schichten der Gesellschaft zum Vorschein kommt.
Weder in der Familie:

der vater mvz hazzen daz chint;

er wirt des nimmer an sorgen,

vol waehset ez hivt oder morgen,

ern verstozze in alles des er hat (TG, 274 —277).

— noch im Lehnswesen ist die Treue mehr vorhanden: ,,der herre versicht
sich zedem chnechte, / noch der chnecht zu dem herren / weder triwen noch
eren” (TG, 286 - 288.) Wie es sich vorhin herausgestellt hat, hingen orden
und triwe voneinander ab und gehoren daher zusammen. Im Vergleich zum
gewin und nvtze*® werden sie in den Hintergrund gedréngt. Sie gelten als
begriffliche Ausdehnung der im ersten Teil angedeuteten schatze® bzw.
ampt und gewalt.*

3 Als Warnung vor drohender Gefahr (Am 3, 6; Os 5,8; Ez 33, 3 — 6) verkiindet das
Blasen der Posaune oder des Hornes Israels Bestrafung (Is 18,3; 58,1; Os 8,1; Ier 4,5; 6,1)
und die Ankunft des Tages des Zornes (vgl. Apc 8,6 — 9,21)“ (TG, Kommentar, 110).

32 so vaste strebet ir muot vf gewin: / swa er sich des nvtzes nicht versicht™ (TG, 282 —
283).

33 daz gebent si ander niemen, / wan der ez mit schatze mac verdienen“ (TG, 69 — 70).

3% iriv wort sint vil manic valt. / sine haben ampt oder gewalt, / anders dunchet ez siv
zenichte” (TG, 205 — 207).

129

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Zundéchst ist es nicht leicht nachzuvollziehen, wie aus diesem Verlust
auf die Verurteilung der neuen Lebensweise der Ritter und der Frauen zu
schlieen ist. Heinrichs Logik ist jedoch verstdndlich: Er geht von dem aus,
was er iiberall erlebt. Wie es spéter mit einem Beispiel belegt wird, kann das
Problem am meisten an den Kleidern und am dazu gehorenden Benehmen
geortet werden, die sich nach niwer site (TG, 293a) orientieren. Ihnen liege
der vom Teufel angestiftete Hochmut zugrunde, der die Wirkung des
heiligen Geistes verunmdgliche, das Seelenheil in Gefahr bringe und der der
Ausloser der Siinden aller Art sei, die tiberall wahrzunehmen seien:

die cherent allen ir list,

wie si niwer site megen gedenchen,
da mit si die sele chrenchen.

daz ist ein strich der hohverte®

der den tivel des himelriches beherte.

[.]

si ist alles vbeles vollaeist
vnt enlaet den haeiligen gaeist
bei dem menschen nicht beleiben (TG, 292 —296; 311 —313).

Wie das Geld und der Reichtum im ersten Abschnitt des ersten Teils
die Hauptrolle gespielt haben, ebenso steht der mit thnen und mit dem ampt
und gewalt zusammenhdngende Hochmut von nun an im Mittelpunkt. Er
steht offensichtlich hinter allen Gedanken der Richter und der Frauen und
befillt sogar ihre Seele. Wie umfangreich die Wirkung des Hochmuts ist,
stellt sich durch die bevorstehenden Fallbeispiele, vor allem durch jenes der
armen Frau, heraus. Unter den weiteren Fallbeispielen wird nicht jede
gesellschaftliche Gruppe gleichermalBBen angesprochen. Am meisten sorgen
die einfachen, nicht vornehmen Frauen und die Ritter im Allgemeinen fiir
Aufregung. Bei den Letzteren scheint es deutlich zu sein, dass Unzucht,
Ehebruch und Gewalttdtigkeit den fragwiirdigen Ruhm gewihren:

swa sich div reiterschaft gesamnet,

da hebet sich ir wechsel sage,

wie manige der vnt der behuret habe.

ir laster mvgen si nicht versweigen,

ir ruom ist niwan von den weiben.

[...]

,den mag man inallen landen

ze einem guoten chnecht wol haben,

der hat so manigen erslagen‘ (TG, 354 —358; 370b — 372)

5 Bemerkenswert ist es, dass zwei unterschiedliche Waérter fiir den Hochmut im Original
stehen konnen: hohvert und vbermvt (s. TG, 295b; 307b).

130

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Die Kritik an niwer site bezieht sich also nicht nur auf oberflachliche
Phdnomena, sondern auch auf das neue Verhalten und die neue
Rittermoral.’® Da der Verfasser felsenfest auf christlicher Basis steht, kann
er auf keinen Kompromiss eingehen. Die Kleider, ebenso wie auch der
Hochmut veranschaulichen die neue Lebensweise, deren Vertreter
denjenigen guote(n) chnechte(n) (TG, 382b) gegeniiber stehen, die frither
lebten.”” Die laudatio temporis acti, die bei allen Schichten spiirbaren
Stinden und der Verfall der traditionellen Werte sorgen fiir die durchaus
erbitterte Tonart und die getriibte Stimmung des Werkes. Anlésslich des
Riickblickes auf die Vergangenheit wird auf die frithere Generation
hingewiesen. Sie taucht nicht nur als Gesellschaft von guote(n) chnecht(en)
auf, sondern auch als Besitzer der eben verloren gehenden Weisheit, die
heutzutage nicht mehr vorhanden ist: ,,wa schaeinet der altherren weistuom,
/ den niemen ercellen maechte / vnder allem ir geslaechte?* (TG, 388 —
390). Mit der Weisheit gehen auch weitere Werte unter, was am besten auf
dem wohlbekannten Schicksals- bzw. Gliicksrad zu betrachten wire: ,,Ere,
zucht vnt tugent, / die neigent sam vm ein rat (TG, 396 - 397).*®

Gegen Ende der Aufzihlung der Siinden der verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen wird die Kritik noch schérfer und richtet sich
diesmal deutlich gegen den Papst. Der Vater, der von Ehre, Anstand und
Wert gepriagt werden sollte, ist auch nicht mehr in Rom zu finden: ,,Rome,
aller werlde houpt stat / div hat ir alten vaters nicht“ (TG, 398 - 399).
Heinrichs Kritik scheint in zweifacher Hinsicht bemerkenswert zu sein.

3 Wenn die Beschreibung in Dialogform inszeniert wire, wiirden die Stimmung und vor
allem die Verhéltnisse solcher hofisch-ritterlicher Gesellschaftsszenen noch mehr zum
Vorschein kommen.

37 div chlagen von rechte / die vordern guote chnehte / die ir so gar sint benomen* (TG,
381 —383).

¥ _Als Hinweis auf die Verginglichkeit von Macht und Ansehen stellt es [sc. rota
Fortunae] in der gesamten uns zuginglichen ikonographischen Tradition Aufstieg
(regnabo), Herrschaft (regno), Sturz (regnavi) und Machtlosigkeit (sum sine regno) einer
durch Krone und andere Insignien als Konig gekennzeichneten Figur dar, deren Schicksal
von der das Rad drehenden Fortuna bestimmt wird. Die der christlichen Idee der
gottlichen Vorsehung scheinbar widersprechende antike Personifikation der Wechselfille
des menschlichen Lebens konnte in die christliche Literatur Eingang finden, seit Boéthius
sie im fiinften Buch seiner Schrift ,Philosophiac Consolatio® als ausfithrende Macht dieser
Vorsehung interpretiert hatte” (TG, Kommentar 116 — 117). Fortuna wird im zweiten
Buch des Werkes vorgestellt, daraus steht ein einschldgiger Abschnitt: ,,Fortunae te
regendum dedisti, dominae moribus oportet obtemperes. Tu vero volventis rotae impetum
retinere conaris? At omnium mortalium stolidissime: si manere incipit, fors esse desistit™
(Boéthius: De consolatione philosophiae, Lib. II.,1, PL 63,662A).

131

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Einerseits hélt er sich nicht zuriick, sogar den Papst, genauer gesagt, die
hochrangigen Vertreter des Klerus anzugreifen.”” Andererseits erkennt er
den Mangel® zweier Tugenden, die das Christentum prégen sollen: ,,man
vinden da dehaein zu versicht / rechtes noch genaden, / wan wie man dem
schatze mvge gelagen” (TG, 400 - 402). Aus beiden Aspekten der Kritik
lassen sich langanhaltende Folgen ziehen. Wie mehrmals darauf hingedeutet
wurde, versetzt sich Heinrich immer mehr in eine eigenartige
Richterposition. Von der Aufzihlung von Siinden einiger Schichten gelangt
er zur allgemeinen Zeitklage, die er zunédchst von einer unbestimmten Wir-
Position vorlegt, dann versteht er sich als einer der Laien. Als Hohepunkt
dieser Entwicklung konnen die Sidtze zitiert werden, die das Werturteil
vermeintlich im Namen Gottes ankiindigen:

[...] ez svl got missecemen,

daz wir der misse vernemen,

die wir so nicht sehen leben

noch den segen so rechte geben,

als si von rechte solden (TG, 175b — 179).

Werltliche richtaere
daz sint wider vechtaere
gotes vnt aller gvte (TG, 267 — 269).

%% Es soll nicht auBer Acht gelassen werden, dass die romische Kirche zwischen 1159 und
1177 durch eine Spaltung geteilt war, die schon seit der Papstwahl zwischen (dem
Verlierer) Viktor IV. und (dem gewdhlten) Alexander III. drohte und 1159 tatsachlich
ausbrach. ,,Als Roland [Alexander IIl.] im Begriff war, sich den péapstlichen Mantel
umzulegen, rif3 ihn Oktavian [Monticelli: Viktor IV.] von seiner Schulter, um ihn sich
selbst umzulegen; und in diesem Moment stromten die Stadtromer, von Otto von
Wittelsbach dazu angestiftet, in die Kirche, um den neuen Papst zu akklamieren. [...] der
Kaiser in Pavia ein Konzil einberufen hatte, das die RechtméBigkeit Viktors IV. erweisen
sollte. [...] Dagegen erkliarte Alexander III. am Griindonnerstag (24. Mirz) 1160 in
Anagni die Exkommunikation {iber seinen Rivalen und entband das Gefolge des Kaisers
von seinem Treueeid. Er erklirte, als giiltiger Papst auch nicht von einem Konzil gerichtet
werden zu konnen, es sei denn, er habe die Synode einberufen und selbst geleitet*
(Vauchez — Engels 1994/5: 218-219). Die Erschiitterung, dass sich die Kirche ein
Jahrhundert nach der Trennung von der griechischen Kirche wieder mit einer, diesmal
innerlichen Krise auseinandersetzt, hat den Verfasser der Mahnrede deutlich erbittert und
emport.

* Dieser Mangel umfasst die zwei Gefahrten des Hochmuts: ,,zwene geverten hat div vber
muot, / die setzent die reiter an die gluot / der ewigen fivres vanchen (TG, 343 — 345).
Sie sind die Unzucht (,,behuret habe* TG, 356b) und die Totung (,,hat so manigen
erslagen” TG, 372). Wie sich aus dem néchsten Zitat herausstellt, fehlen die Gerechtigkeit
und die Barmherzigkeit.

132

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Reiter vnt frowen
der leben svl wir lazzen schowen,
daz got vil wider vertic ist (TG, 289 —291.).

des rechtes ist lvtzel bistanden
vnder armen vnt vnder reichen.
daz muz got von schuld misseleichen (TG, 338 — 340).

wie harte si muzzen verderben
gotes vnt ir christentuom! (TG, 386 — 387).

Im Lichte dieser Aussagen scheint Heinrich nicht nur ein Vertreter der
Laien zu sein, sondern sich vielmehr als Sprecher Gottes auszugeben, der
sogar das Recht hat, den kirchlichen Wiirdentriger zu verachten. Die andere
Folge bzw. Lehre der zweiteiligen Kritik ist ein weiteres Zeugnis von
theologischen Kenntnissen. Anhand der Pipste ruft Heinrich die Eckpunkte
der christlichen Moral (rechtes und genaden, TG, 401) in Erinnerung, die
durchaus schwierig zu verséhnen sind.*' Zugleich ist es bemerkenswert,
welcher Gegensatz zwischen dem bedauerten Verhalten und seiner eigenen
Anndherungsweise besteht. Heinrich versucht nicht einmal, die Ritter und
die Frauen zu verstehen oder mildernde Umstidnde fiir sie zu suchen,
sondern besteht unbeweglich auf seiner vermeintlich richtigen Position.

Wenn ein Riickblick auf die Darstellung der Frauen am Anfang der
Klagen geworfen wird, bleibt ihr Fehlverhalten schwer erkennbar. Erfolgen
die kiinstliche Gesichtsfarbe und die Kleidermode der armen Frauen
wirklich aus dem Hochmut? Warum taucht wieder die Ordnung (daz recht)*
kurz nach der Beschreibung der Frau auf?

Vvir sehen cegazzen vnt ze chirchen
vm die arm tage wrchen,

div nicht mehr erwerben mac;

si gelebt ir nimmer guoten tac,

sie en mache ir gewant also lanc,

[...]

mit ir hohvertigem gange

vnt mit vroemder varwe andem wange

# Zum Thema lauten die Grundsitze aus der Bibel wie folgt: ,,Liebe will ich, nicht
Schlachtopfer, / Gotteserkenntnis statt Brandopfer” (Hos 6,6). ,,Wenn eure Gerechtigkeit
nicht weit grofer ist als die der Schriftgelehrten und der Pharisder, werdet ihr nicht in das
Himmelreich kommen® (Mt 5,20b). ,,Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer* (Mt 9,13b).

42 daz sol den von recht wesen ande, / die daz recht minnent“ (TG, 334 — 335).

133

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



vnt mit gelwem gibende™
wellent sich die gebivrinen an allem ende
der reichen mannes tochter ginozzen (TG, 319 —323; 327 — 331).%

Was die Anzeichen miteinander verkniipft, ist die Téuschung.* Sie
steckt am deutlichsten hinter den auffilligen Kleidern der armen Frau, aber

“ Eine mogliche Antwort auf die Fragen kann in der Darstellung der Frau stehen. Wenn die
stadtische Szene vor Augen gefiihrt wird, kann eine armselige, schlicht alternde Frau
vorgestellt werden, die sich noch bemiiht, den Méannern zu gefallen, weil sie kein anderes
Mittel hat, ihren Lebensunterhalt zu verdienen. Deswegen greift sie auf die
Téuschungsmethoden zuriick. Kein einziges Wort fillt jedoch, das darauf hinweisen
wiirde, die Frau wére eine Dirne. (Als einziger eventueller Hinweis kann das allgemeine
Urteil iiber die Frauen gelten: ,,der weibe chivsche ist enwicht™ TG, 426). Thre pragende
Beschreibung besteht aus gewissen Einzelheiten, die auf den ersten Blick doch nicht im
Einklang mit der mit deutlichen Wortern geschilderten weitgehenden moralischen Krise
stehen. Das fehlerhafte Benehmen wird auf einem niedrigeren Niveau dargestellt, als die
sonstige Betrachtung des moralischen Untergangs. Thre heftige Erscheinung tiberall diirfte
auf den allgemeinen moralischen Niedergang hinweisen. ,,Auch das Mittelalter kannte die
gelbe Farbe als Zeichen der Dirnen. Daneben war es die Farbe von Bettlern, Juden,
Henkersfrauen etc., also den Personen, die von der Gesellschaft ausgestoBen waren. [...]
Im hofisch-ritterlichen Minnekult, in dem die Farbsymbolik eine groB3e Rolle spielte, hatte
die gelbe Farbe die Bedeutung der Minnegewahrung. Daraus wird nun verstindlich, da
gelbes Gebende den Zorn des Dichters erregt, der darin entweder das Kennzeichen der
sinnlichen Freuden oder des Unglaubens erblickt (Lehmann-Langholz 1985: 107-108).
,Der beschriebene iibersteigerte Aufwand der duferen Erscheinung indiziert eine Kritik
am Ubertriebenen Luxus, der sich in diesem Falle nicht nur auf die oberen Schichten der
Feudalgesellschaft bezieht, sondern gegen jeden richtet, der aus Eitelkeit und Gefallsucht
gegen asketisch orientierte Lebensmaximen verstoft™ (Raudszus 1985: 41).

* Dieses Benchmen stehe dem recht (TG, 334; 335; 338) gegeniiber. Auf diesen Vergleich
kommt der entschlossene Rechtspruch: ,,daz muz got von schuld misseleichen.” (TG,
340). Auffallend ist dabei, wie eine strikte Ablehnung (sieche: muz) Gott zugesprochen
wird. Hinter dem Stichwort recht soll die christliche Moral als einzige mdgliche und
wiirdige stehen.

* Das wurde schon im christlichen Altertum verurteilt: ,,In illum enim delinquunt, quae
cutem medicaminibus ungunt, genas rubore maculant, oculos fuligine collinunt. Displicet
nimirum illis plastica Dei, in ipsis redarguunt, reprehendunt artificem omnium. [...] Quod
nascitur, opus Dei est; ergo quid fingitur, diaboli negotium est* (Tertullianus: De cultu
feminarum, PL 1, 1321A-B). Ahnlicherweise duBert sich Cyprian: ,,[...] fraternitas exigit,
non virgines tantum aut viduas, sed et nuptas puto et omnes omnino feminas admonendas
quod opus Dei et factura ejus et plastica adulterari nullo modo debeat adhibito flavo
colore, vel nigro pulvere, vel rubore, aut quolibet denique lineamenta nativa corrumpente
medicamine. [...]Et audet quisquam mutare et convertere quod Deus fecit? Manus Deo
inferunt quando id quod ille formavit reformare et transfigurare contendunt, nescientes
quia opus Dei est omne quod nascitur, diaboli quodcumque mutatur. Si quis pingendi
artifex vultum alicujus et speciem et corporis qualitatem aemulo colore signasset, et,

134

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



sie ist auch bei weiteren Gruppen zu entdecken. Dahinter steckt die Antwort
auf die Frage: Warum scheinen die oben kritisierten niwer site
problematisch zu sein? Weil in keinem Fall die Wahrheit zum Ausdruck
gebracht wird, sondern etwas Anderes. Die Frau hat weder hiibsche
Wangen, wie eine hofische (und junge) Dame, noch elegante Rocke, wie
eine vornehme Frau. Der Hochmutsbegriff wird dabei durch eine gewisse
Lebensliige bereichert und mitgeprigt, die nun am Beispiel der armen Frau
illustriert wird, aber eigentlich die sich briistende hofische Rittergesellschaft
trifft. Nachdem in mehreren Beispielen zitiert worden ist, wie der Hochmut
unter den Geistlichen und den Rittern herrscht, stellt es sich heraus, dass
sich auch Menschen niederer Schicht angesteckt haben:

Die phaffen die sint geitic,

die gebovr die sint neidic,

die chovflivt habent triwen nicht,

der weibe chivsche ist enwicht (TG, 423 — 426).

Im Lichte des neuerlich erkannten Hintergrunds des Hochmuts nimmt
Heinrichs vielfdltige Kritik neue Gestalt an, die seine bisherigen Aussagen
umwertet und weiter verstirkt. Neben der mehrere Gesellschaftsgruppen
betreffenden Kritik erkennt auch er gegen Ende des ersten Teiles die Wurzel
der moralischen Krise: Die Tduschung lenkt alle von den wirklich wichtigen
Werten ab:

daz machent laesterlichen dinch

vnt ditzes leibes getrvgde,

der vns von des gehvgde

manigen ende laeitet,

al wir iv vor haben gebraeitet (TG, 442 — 446).

Dabei wird der grundlegende Gegensatz einmal mehr hervorgehoben,
der beziiglich der Siinden von Geistlichen und der Gegeniiberstellung von
Lehre und Praxis im ersten Abschnitt bereits behandelt wurde. Hier im Zitat
stehen getrvgde und gehvgde einander gegeniiber, hinter denen Tricksen
und Betrachten vermutet werden konnen. Beide stehen mit einem Substantiv
in Zusammenhang: leibes und ende. Verben und Substantive liefern einen
deutlichen Aufschluss iiber Heinrichs Denkweise, wo das Jenseits und das
Diesseits einander grundsitzlich und diametral gegeniiber stehen. Allem

signato jam consummatoque simulacro, manus alius inferret, ut jam formata, jam picta
quasi peritior reformaret, gravis prioris artificis injuria et justa indignatio videretur®
(Cyprianus Carthaginensis: De habitu virginum, PL 4, 455A).

135

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Anschein nach miissen alle eine Grundentscheidung® treffen, die
weitgehende Auswirkung auf das personliche Schicksal hat. Wie
weitreichende Folgen sie hat, und wie ungleich die niwer site dem
menschlichen Schicksal gegeniiber steht, stellt sich in dem zweiten Teil
heraus, wohin uns das Wort ende tiberleitet.

memento mori

Im Folgenden wird dieses ende mit einer so ungewohnlichen, stellenweise
naturalistischen Deutlichkeit geschildert, dass es unmoglich ist, es sich nicht
wirklich vor Augen zu fithren und dariiber nachzudenken. Mithilfe zweier
Beispiele verweist Heinrich auf den unausweichlichen Tod, der allen gilt.
Auch diese Reihe von abschreckenden Bildern baut teils auf Parallelen auf,
die meistens auf Gegensitze hindeuten, die sich zwischen himmlischen und
irdischen Werten bzw. zwischen dem Jenseits und dem Diesseits befinden.
Den Beispielen ist ebenfalls gemeinsam, dass sie jeweils in Ermahnungen
miinden.

Gleich vor der Deutung der plausiblen Beispiele lohnt es sich kurz
darauf hinzuweisen, dass dieser zweite Teil in einem eigenartigen
Gattungskontext steht. Infolge der zunehmenden Anzahl derjenigen, die sich
mehr oder weniger an ein Kloster banden und an den spirituellen Giitern
und der geistlichen Gnade einer Mdnchsgemeinschaft beteiligt sein wollten,
sind immer mehr Texte verfasst worden, die auBerhalb der Liturgie
vorgelesen wurden und von der regelrechten kirchlichen Verwendung
dermaBen entfernt waren, dass sie urspriinglich gleich in der Volkssprache
gedichtet worden sind. Sie griffen ebenfalls theologische Fragen und
Ansitze auf, aber auf einem leichter zuginglichen Niveau.” Ein treffendes
Beispiel ist das der Mahnrede von Heinrich am néchsten stehende Werk aus
der Feder eines gewissen Notkers,” das ebenfalls in der zweiten Hilfte des

% In der Moraltheologie wird sie oft Grundoption benannt.

47 ,[---] suchten auch viele Menschen im Kloster Zuflucht, um der Gefahr zu entgehen,
durch unwissentliche Beriihrung mit Schismatikern dem Verdammungsurteil zu verfallen.
[...] Und aus dieser religiosen Bewegung scheint auch das in der Volkssprache abgefafite
Memento mori erwachsen zu sein. [...] In einer solchen religiosen Bewegung mochte das
Bediirfnis nach dichterischer Formulierung zentraler religidser Themen in der Sprache der
Laien bestanden haben. [...] Solche religiose Dichtungen in der Sprache des Volkes
werden zum liturgischen oder predigtdhnlichen Vortrag bestimmt gewesen sein; das
Letztere mag insbesondere fiir das alemannische Memento mori angenommen werden
diirfen” (Schiitzeichel 1962: 107).

* Herausgegeben von Schiitzeichel 1962: 126 — 133.

136

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



zwoOlften Jahrhunderts entstanden ist. Bemerkenswert ist dabei, welche
Ansitze beide Autoren beschiftigten: reht (wie von Heinrich bisher und
spétestens zitiert, meistens als ,Gerechtigkeit® und ,Ordnung‘) und minne
(meistens im Sinne der christlichen caritas).”

Ebenfalls lohnt es sich vor den detaillierten Erlduterungen der
folgenden Abschnitte sich die Inszenierung des Sterbens vor Augen zu
fihren. Neben der grofen Beliebtheit des Themas durch die
Literaturgeschichte hindurch nimmt die Todesdarstellung in der christlichen
Frommigkeitsliteratur immer mehr an Bedeutung zu. Ohne eine
umfangreiche Analyse der Todesliteratur zu bicten,” ldsst sich feststellen,
dass das allgemeine Interesse der Menschheit am Sterben mit der
besonderen Orientierung des Christentums nach dem Jenseits iibereintrifft.
Hinter beiden Ansitzen steckt das Bestreben, den Ubergang vom Leben in
den Tod griindlich zu beobachten, gidnzlich nachzuvollziehen und voéllig
wahrzunehmen.’ Nach der Geburt, die eigentlich unbewusst erlebt, sogar

¥ Bei Notker bezeichnet das reht entweder den Endbericht bzw. die abzulegende
Rechenschaft beim Jiingsten Gericht: ,,ir muozt is ze jungest reda ergeben™ (VI,1b) oder
die unerldssliche Gerechtigkeit fiir alle: ,.tes rehten bedarf ter armo man* (IX,2a). ,,Diese
Stelle ist eine Klage tiber die Benachteiligung des Armen, des wirtschaftlich Schwachen,
dem bei simonistischer Praxis das ihm Zukommende (daz rehte), dem tiberhaupt das Heil
nicht oder nur schwer zugénglich wére, wobei zu beachten ist, dal ihm auch der Kauf
nichts niitzen konnte® (Schiitzeichel 1962: 84) oder die Vollmacht (zur Spendung der
Sakramente): ,,wanda er daz reht verchoufta, so vert er in die hella® (X,3) — und damit
wird auf die Simonie angedeutet: ,,Es diirfte mithin nicht fehlgegangen sein, wenn man
annimmt, dal3 der Handel mit dem Recht die Simonie meint, die im Investiturstreit und
dem religids-sittlichen Ringen des Zeitalters so groe Bedeutung erlangte, wie eine relativ
breite Uberlieferung eindeutig dokumentiert™ (Schiitzeichel 1962: 84). Weiters bedeutet
das Wort das richtige Leben: ,,Ube ir alle einis rehtin lebitint / so wurdint ir alle geladet in
/ ze der ewigun mendin, / da ir iemer soltint sint* (XI,1-2) ,,Hier ist offenbar ein Recht im
Sinne von ordo, im Sinne einer urkirchlichen Ordnung der liebenden Gemeinschaft aller
Christen gemeint™ (Schiitzeichel 1962: 84). Die minne taucht fiinfmal, meistens negativ
auf, als Beharren auf die vergiingliche bzw. elende Welt ,,ir minnont tisa brodemi‘ (I,2a),
,,Sie minnoton tisa wencheit” (II, 2a); 2) als rhetorische Formel (,,minnesam®: I, 3a; II,
3a); 3) positiv: als erwartete christliche Lebensweise: ,,mit minnon hie ze wesinne® (VII,
2b).

>0 Z. B.: Williams 1976; Spoerri 1999; Ohler 2003; Knaeble 2011.

> | Die meisten Volker glauben zudem an ein Leben nach dem Tod, wobei hiufig das
Leben im Jenseits rein geistig ist, nur die Seele ist unzerstorbar. [...] In manchen Kulturen
wird der Tod als von Siinde verursacht, also als Erlosung von Siinde vorgestellt. Stellt
man sich vor, daBB man in dieser Welt gute und schlechte Taten begehen kann und dafl
diese irgendwann belohnt und bestraft werden, kann man dieses Gericht im unmittelbaren
(wie in Agypten) oder im fernen Jenseits (wie in der jiidisch-christlichen Tradition)
ansetzen (Totengericht, Weltgericht). [...] Der Ubergang und die Reise ins Jenseits

137

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



{iberlebt wird, steht das Sterben fiir jenen Ubergang, der mit nachlassendem
Bewusstsein in das Unbekannte und das Unerfahrene fiihrt. Ebenso wie die
Geburt, wird auch das Sterben mit Brauchtiimern umrahmt, die sich aus
Sicht der Verwandten und der sterbenden Person sowohl um das Schwinden
des Bewusstseins als auch um das unbekannte, je nach der gefolgten
Religion vorgestellte Jenseits gestalten. Diese reguldr durchgefiihrten, von
allgemeinem menschlichem Interesse und seelischem Bediirfnis zeugenden
Handlungen und Texte miinden im Laufe der Kunstgeschichte und
insbesondere der Literaturgeschichte in strukturierte Gattungen und
Texttypen, deren deutliche Beispiele Notkers und Heinrichs Texte sind.

In diesem Zusammenhang sollen die folgenden literarischen Diskurse
verstanden werden. Zunidchst wird die adlige Witwe von dem Erzdhler
begleitet, damit sie hinter den physischen Phinomenen auch die allgemein
giiltige Verginglichkeit des Menschen wahrnehmen kann. Spéter duflert sich
der einst brave, nun verstorbene Ritter, der versucht, zumindest seinen Sohn
von der ewigen Verdammnis zu retten. Dabei entstehen rhetorisierte
Gespréche, die, wenn auch auf unterschiedlichen Ebenen, zwischen den
Seelen von noch lebendigen und schon verstorbenen Personen gefiihrt
werden. Zugleich ist es leicht hinter der Begleitperson in der ersten Szene
die Figur eines Priesters und seine mahnende Rede zu entdecken.
Ahnlicherweise kénnen die Sitze, die die im Leben durchgefiihrten und
versdaumten Taten sowie die erdenkliche Gutmachung zusammenfassen, den
an der Totenfeier teilnehmenden Verwandten zugesprochen werden. Statt
zahlreicher Giste bleiben nur heimlich sprechende Seelen {ibrig, die aus
christlicher Sicht die Kernfragen des menschlichen Daseins aufwerfen und
beantworten.

Wie angedeutet, weist der erste Abschnitt auf die Eitelkeit des
menschlichen Lebens hin. Es sei iiberfliissig, den Reichtum anzustreben,
weil man immer unter Schmerzen geboren sei, was den schmerzhaften Tod
vorwegnehme: ,,mit grimme ist recht, daz er zerge, / der geborn ist mit
grimme® (TG, 506 - 507).”> Das Leben bestehe auf jeden Fall aus Leiden

werden dramatisiert, als 6ffentliche Zeremonien, Bestattungsriten, Leichenbegingnisse*
(Metzeltin —Thir 1998: 162).

2 Dahinter stehen eine Textstelle von Jeremias und eine kirchenviterliche Tradition:
»,Warum denn kam ich hervor aus dem Mutterschof3, / um nur Miihsal und Kummer zu
erleben / und meine Tage in Schande zu beenden? (Jer 20,18). ,,Nam ipsa vita humana
quam ingressi sumus, misera est, laboribus plena, doloribus, periculis, aerumnis,
tentationibus. Nolite seduci gaudio rerum humanarum; flenda in rebus humanis advertite.
Poterat ridere prius puer qui nascitur: quare a fletu incipit vivere? Ridere nondum novit;

138

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



und fithre zum Tod, was auch alle treffe: ,,doh mvg wir iv manige not niht
verdagen, / die den armen vnt den reichen / geschent misleichen® (TG, 544-
546). Hinter der langen Aufzéhlung der korperlichen Auffilligkeiten soll die
allgemeine Angst im Mittelalter vor den zahlreichen unerklarbaren und
unheilbaren Krankheiten stecken.”® Selbst wenn sie nicht auftreten, ist eine
der wichtigsten existentiellen Fragen nicht zu ersparen: ,,nv, waz ist er rede
mere? (TG, 563).

Die unumstrittene Tatsache, dass nichts von der materiell-kérperlichen
Schonheit iibrig bleibt, wird demnéchst weitgehend geschildert. Mit dem
ersten Beispiel wird die theoretische Einfiihrung in das menschliche
Schicksal abgeschlossen. Von nun an werden Szenen dargestellt, welche die
Eitelkeit aller weltlichen Giiter unterstreichen. Ihre letzte Erscheinung ist
die sich lang hinziehende Totenfeier, die trotz aller Pracht den Schrecken
des Todes nicht verhiillen kann.>* Wie schrecklich sich der Tod zeigt, stellt
sich gleich bei der Aufbahrung eines reichen Mannes dar. In der ersten
Szene tritt eine adlige Frau auf, die sich den Leichnam ihres Mannes
anschaut. Den leblosen Korperteilen werden einstige Taten und Gebérden
zugesprochen, die sie noch im Leben gekennzeichnet haben, aber nun blof3
die weitgehende Verginglichkeit des irdischen menschlichen Lebens
hervorheben, wie z. B.:

quare plorare iam novit? Quia coepit ire in istam vitam. Sed si de illis captivis est, hic flet
et gemit; sed veniet gaudium* (Augustinus: Enarrationes in Psalmos, CXXV,10, PL 37,
1664). ,Felices illi qui moriuntur antequam oriantur. Prius mortem sentientes, quam
vitam scientes. (705A) Quidam enim tam deformes et prodigiosi nascuntur, ut non
homines, sed abominationes potius videantur, quibus forte melius fuisset provisum, si
nunquam prodiissent ad visum, quoniam ut monstra monstrantur, et ostenduntur ostentui‘
(Innocentius III: De contemptu mundi, L., 6, PL. 217,704D — 705A).

33 einer hat daz vieber oder daz vergiht; / einer verlivset daz horen oder daz liecht; / einem
wirt etlich lit enzogen; / einer laeit gaerlich versmogen, / daz er gen vnt sten nicht
enmach; / einer verlivset waz vnt smach; / einer verlivset seine sprache® (TG, 547 — 553).

>4 zwene tage oder drei / oder swaz ez laenger dar vber sei: / daz ist doch ein chlaeiglich
hine vart!* (TG, 591 — 593). ,,Its message stems from and is directed against the society
of the latter half of the twelfth century: Heinrich attacks its love poetry, its pleasure in its
recital, its striving for polished courtly conduct, its burial pomp, its superfluous
ceremonials, its social rivalry, Heinrich rejects the idea, the demand, to expand territory to
increase power. He accuses the nobility of neglecting its responsibilities to the governed,
which alone justify its being placed so highly in society” (Williams 1976: 518). ,,Die
Reise in die andere Welt kann eine bestimmte, festgelegte Zeit dauern, und erst nach
Ablauf dieser Zeit kann dann der Tote definitiv in das andere Reich ziehen und zum
Ahnen werden (Metzeltin — Thir 1998: 162).

139

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



schowe vil ernstleiche,

ob er gebar icht vroeleichen,

als er offenlichen vnt tovgen.

gegen dir spilte mit den ovgen (TG, 603 — 606).

Erst im folgenden Abschnitt wird der im Vorfeld mehrmals
angesprochene Schrecken des Todes deutlich. Nicht nur die einzelnen
farblosen Korperteile, sondern auch der Gestank vergegenwirtigen die
Macht des Todes. Der anaphorisch aufgebaute fiktive Dialog zieht eine
Parallele zwischen den ehemaligen Taten und dem derzeitigen Zustand und
lenkt die Aufmerksamkeit der Dame bzw. der Leserschaft auf den
Gegensatz zwischen dem lustvollen Leben und dem aussichtslosen und
unausweichlichen Tod:

nv sich, wa sint®® seiniv mvzige wart,
da mit er der frowen hohvart™®
lobet vnt saeite?

nv sich, in wie getaner haeite
div zunge lige in seinem munde,
da mit er div trovt liet chunde
behagenlichen singen!>’

[...]

nv sich, wa ist daz chinne,

mit dem niwen barthare?

nv sich, wie recht vndare

ligen die arme mit den henden,

> Mit der Fithrung des wa sint?-fragenden Erzihlers folgen wir den Spuren des Todes auf
dem Korper des Verstorbenen; wir scheinen mit der Frau zusammen diese schrecklichen
Beobachtungen zu machen, weil es dem Erzéhler durch die wiederholte Aufforderung nv
sich an die Witwe gelingt, deren Blick mit dem unseren zu vereinen. Nun sind wir es, die
auf den Leichnam blicken, mit dem Autor nach der verschwundenen Jugend, Pracht,
Lebenslust und Schonheit dieses Mannes fragen und mit ihr und ihm Auge in Auge mit
dem Tode stehen (Spoerri 1999: 56).

* Das Wort diirfte auf das weibliche Selbstbewusstsein hindeuten, das einst gewiirdigt
wurde.

>7 Dabei diirfte auf die damalige Praxis des Minnesangs hingewiesen werden: ,,Diese Sitze,
die vermutlich um 1160/80 geschrieben wurden, sind von groBler kulturgeschichtlicher
Bedeutung: sie sind das dlteste Zeugnis flir den héfischen Minnesang™ (Bumke 2004: 90 —
91). ,,Dabei kommen Dinge zur Sprache, die um so erstaunlicher wirken mufiten, solange
man noch an der Datierung in die Mitte des 12. Jahrhunderts festhielt. Dazu gehorte
insbesondere die angeblich fritheste Erwdhnung deutscher ritterlicher Minnedichtung
dort, wo Heinrich die ekelerregende Verkehrung des Lebens durch den Tod am Beispiel
eines gestorbenen Ehemanns vor Augen fiihrt: Wo sind da noch die troutliet
(,Erinnerung‘ v. 612), mit denen er die Damen gefeiert hat?* (Kartschoke 2004: 386).

140

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



da mit er dich in allen enden

trovt vnt vimbe vie!

[...]

nv schowe in al al enmitten:

da ist er geblaet als ein segel.

[...]

nuo sich enceit vmbe,

e dich dein ivngiste stunde

begreiffe, div dir ie zefvrchten was:

,repentina calamitas® (TG, 607 —613; 616 — 621; 630 — 631; 639 — 642).58

Durch die ausfiihrliche Betrachtung des Leichnams zeichnet sich die
Gestalt eines hofischen Ritters ab, der zwar seine Frau geliebt haben diirfte,
sich aber auch anderen Damen gegeniiber zumindest mit Komplimenten

*¥ Es ist kaum moglich, hinter Heinrichs Betrachtungen nicht die Schrift von Bernhard von
Clairvaux zu erkennen und unerwihnt zu lassen: ,,(...) dic mihi, ubi sunt amatores mundi,
qui ante pauca tempora nobiscum erant? Nihil ex eis remansit, nisi cineres et vermes.
Attende diligenter quid sunt, vel quid fuerunt. Homines fuerunt sicut tu: comederunt,
biberunt, riserunt, duxerunt in bonis dies suos; et in puncto ad inferna descenderunt. Hic
caro eorum vermibus, et illic anima ignibus deputatur, donec rursus infelici collegio
colligati, sempiternis involvantur incendiis, qui socii fuerunt in vitiis. Una namque pcena
implicat, quos unus amor in crimine ligat. Quid profuit illis inanis gloria, brevis laetitia,
mundi potentia, carnis voluptas, falsae divitiae, magna familia, et mala concupiscentia?
Ubi risus, ubi jocus, ubi jactantia, ubi arrogantia? De tanta laetitia, quanta tristitia! Post
tantillam voluptatem, quam gravis miseria! De illa exsultatione ceciderunt in magnam
miseriam, in grandem ruinam et in magna tormenta“ (Bernardus: Meditationes de humana
conditione, III. 9., PL 184,491). Etwas spater duflert sich Innozenz III folgendermaBen:
,,Quid ergo foetidius humano cadavere? quid horribilius homine mortuo? Cui gratissimus
erat amplexus in vita, molestus etiam erit aspectus in morte. Quid ergo prosunt divitiae?
quid epulae? quid deliciae? quid honores? Divitiaec non liberabunt a morte, epulae non
defendent a morte, nec deliciae a verme, honores non eripient a fetore. Qui modo sedebat
gloriosus in throno, modo iacet despectus in tumulo; qui modo fulgebat ornatus in aula,
modo sordet nudus in tumba; qui modo vescebatur deliciis in coenaculo, modo
consumitur a vermibus in sepulcro® (Innocentius III: De contemptu mundi, Cap. 1., PL
217,735). Wie weitgehend diese Auffassung Wirkung ausiibte, zeigt sich unter anderem
in einem um ein Jahrhundert spéteren okzitanischen Text aus Toulouse, der die Regeln
der Troubadourlyrik bestimmen sollte: ,,Digas me on son li aymador d’aquest mon que
non ha gayre eran am nos; re no lor rema, mas verm e cendres. Que lor aprofiecha lor
vana gloria, nil poders d’aquest mon, le delieytz de la carn, las falsas riquezas, la grans
companha, la cobezessa ? On es ara le grans solas, le jocz e-1 ris, le deportz, la vanetatz e
la grans pompa que avian en aquest mon? Halas! e de tan pauc alegrier tan gran tristicia!
Quar d’aquel va e petit gaug e plazer son cazut en gran decazensa et en grans turmens
perdurables® (Las Leys d’Amors, hrsg. von Joseph Anglade, Privat, Toulouse, 1919 —
1920, 1. 108).

141

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



nicht zuriickhaltend zeigte.”” Noch auffallender ist, was der Beschreibung
fehlt: Er tdte kaum etwas fiir die Armen, die Kranken und fiir die Kirche.
Thm diirften die christlichen Wohltaten und Liebtédtigkeiten gefehlt haben.”
Ohne diesen Mangel an weiteren Aufzédhlungen und wenn die ausfiihrliche
und deutliche Betrachtung des aufgebahrten Ritters nicht als Mahnung an
alle Menschen gelten sollte, wire der Aufruf zur Bekehrung sinnlos und
unbegriindet. Der Autor trennt sich allmédhlich vom konkreten Verstorbenen
und wendet sich an alle Menschen: ,,owe, dirre chlaegliche sterbe / vnt der
wirsist aller tode, / der mant dich, mensch, deiner broede* (TG, 636-638).
Allen voran nun an die Beobachterin des verstorbenen Mitmenschen und die
Vertreterin des jeweiligen Publikums richtet sich der Aufruf: ,,repentina
calamitas® (TG, 642)."

Es lohnt sich, einen kurzen Blick auf die calamitas zu werfen. Die
vielschichtige Bedeutung des Wortes® ldsst sich mit der Umschreibung
,Missgliick und samtliche Eitelkeit im Leben® begreifen. Im Vergleich dazu,
wie der Ritter nun ausschaut und wie ungewiss sein zukiinftiges Schicksal
ist, bezieht sich das Wort auf alle Ereignisse, die dem Ritter im Leben
passierten. Auch wenn der knappe lateinische Satz nur ein iibliches und
passendes Bibelzitat zu sein scheint, schliet er in der Tat die erste Szene
mit der vornehmen Frau ab, und fiihrt zur zweiten iiber. Dabei taucht
nunmehr das Hauptanliegen des Werkes, und zwar die Einladung zur Buf3e
und Bekehrung, die auch die Hauptfigur der zweiten Todesszene betreffen
soll, zunédchst allegorisch (,,chere dein schef zestete“ TG, 650), dann
deutlich auf: ,,waz will dv deine dinges cechen, / so du gebvzzen nine
macht? (TG, 660 — 661). Denn auch der junge Mann muss sich mit der
Verginglichkeit  seines  geschétzten  Vaters bei dessen  Grab
auseinandersetzen. Das Gesprach nimmt bewusst eine fiktive Gestalt an:
Vor allem ist es demjenigen, der sich im Namen des Vaters duf3ert, deutlich,
wie unmoglich es ist, nach dem Tod noch ein Gesprich zu fiihren:

¥ This is a portrait of a man who, as a lover, poet and feudal knight, tried to live up to the
demands of his society. But courtly manners and life which in the eyes of the wife and the
world enhance the man’s worth, lead only to neglect of his spiritual salvation. Tender care
for the body and interest in its correct adornement replace care for the soul* (Williams
1976: 53).

% Dieser Mangel wird spiter, in der Mahnung des verstorbenen Ritters deutlich: ,,war sint
nu div almusen div du begast? / wa sint die dvrftigen, die dv getroestet hast? / wenne
gedaechte dv mein mit den messen? (TG, 761 — 763).

" Dahinter: Spr 1,27c: ,,wenn Not und Drangsal euch iiberfallen®.

82 Sturz, Unfall, Niederlage, Schaden, Missgeschick usw.

142

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



nv gedenche® an die sinne,

wie er dir antwurten solde,

ob ez der natawer rechte verdolde

oder ob sein got wolde verhengen (TG, 690 — 693).%

Die dialogische Form bleibt weiterhin aufrecht erhalten, aber der
Dialog selber wird nicht ausschlieBlich innerlich, sondern zumindest zum
Teil duBerlich, zwischen dem jungen Herrn und seinem verstorbenen, im
Grab liegenden Vater gefiihrt. Wie darauf hingedeutet, geschieht das
teilweise, weil die einzelnen Sitze in den Mund der Gesprachspartner gelegt
werden.

Alles, was der verstorbene Ritter ausfiihrt, ist die Begriindung, warum
sich allen voran sein Sohn, dann alle jene, die sich mit der Mahnrede
auseinandersetzen, bekehren sollen. Das Sinnbild mit dem Schiff, das
richtig gelenkt werden muss, stiitzt sich also auf zwei Beispiele: einerseits
auf das Beispiel mit der jungen Frau, andererseits mit dem jungen Mann.
Beide Beispiele dienen dazu, den Aufruf zur dringenden Bekehrung zu
beleuchten. In der ersten Szene spielt der Schrecken des Todes die
Hauptrolle, was in der Vernichtung der Schonheit und der offensichtlichen
Auflosung des menschlichen Leibes zum Vorschein kommt. In der zweiten
dagegen riickt die detailliert geschilderte Holle in den Mittelpunkt: Zunéchst
generell (,,ich han haerwen lon funden / alles, des ich ie begie, / daz ich
lacider mir vngebvzzet lie“ TG, 712 — 714), spiter mit einer Aufzéhlung
verweist der Vater auf die unertraglichen Leiden der Verdammnis, die sich
im Einzelnen an irdische Vergniigungen ankniipfen:

aller mazze het ich vergezzen

mit trinchen vnt mit ezzen,;

vn wurd ich betwungen

mit durst vnt mit hunger.

e bran ich an meinem vlaeische

mit hurlichem swaeizze;

nu brennet mich der gotes ban

indem fiwer, daz niemen erleschen chan (TG, 715 — 722).

5 Dem deutschen Verb soll wieder das lateinische memento entsprechen.

% Hinter einem moglichen allerletzten Dialog steckt das Gleichnis Jesu iiber den reichen
Mann und den armen Lazarus (Lk 16,19 — 31). Die Ankniipfung zum Gleichnis wird
etwas spater aufgegriffen: ,,er sprichet offenleichen, daz / ein oelbende mvge baz / durch
einer nadel oere gevarn, / denne der reiche choem in Abrahames barn“ (TG, 829 — 832).

143

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Alle aufgezdhlten Liiste sind von sinnlicher Art, die nun auch sinnlich
und zwar mit ihrem Gegenteil bestraft werden.”” Zugleich besteht ein
deutlicher Unterschied zwischen den unbegrenzten Vergniigungen, weil die
MabBlosigkeit nur beziiglich der Erndhrung in Frage kommt. Selbst die
Tatsache, dass das MaB als erforderliches Kriterium Erwdhnung findet, l14sst
den Einfluss der ritterlichen Kultur vermuten. Der Mangel an Mal} steht
einem richtigen Ritterleben gegeniiber, was einmal mehr zur ausgeglichenen
Einschitzung des Ritters beitragt. Noch auffallender wird der anlésslich des
ersten verstorbenen Ritters angedeutete Mangel an guten Taten, als der
zweite Ritter nun seinen Sohn dazu einlddt, fromme Taten durchzufiihren:
,war sint nu div almusen div du begast? / wa sint die dvrftigen, die dv
getroestet hast? / wenne gedaechte dv mein mit den messen? (TG, 761 —
763). Der aussichtslose Zustand in der Vergessenheit sogar durch seinen
Sohn (,,dv hast mein gar vergezzen* TG, 764) 16st zum zweiten Mal die
tiefste Erbitterung und den perspektivlosen Zweifel an der personlichen
Existenz aus: ,,sam ich nie geborn wurde* ( TG, 765).%

Es ist bemerkenswert, welche Vorstellungen von der Holle und von
Gott, die in der Mahnung des verstorbenen Vaters zum Ausdruck gebracht
werden, die Denkweise des Dichters bestimmt haben diirften. Es heif3it, die
Holle sei iiberwiegend von dem Feuer und der Finsternis gepréigt (,,ich han
fiwer vnt vinster TG, 704°"), Gott sei zornig und bereit zum Strafen: ,,div

% Die hier und im Folgenden genannten Siinden (Voéllerei, Wollust, Habgier, Hochmut)
sind dem Lasterkatalog entnommen. Heinrich wendet wie auch in den Versen 750-757
zur Darstellung der Hollenstrafen die in der Rechtspflege iiblichen Verfahren der
Spiegelstrafe und Vergeltungsstrafe (poena talionis) an. Bei der Spiegelstrafe sithnt der
Delinquent mit dem Korperteil, mit dem er das Verbrechen beging; [...] Im Hintergrund
stehen neben der zeitgendssischen Gerichtspraxis gewil3 auch die biblischen Autorititen,
die von einem engen bildlichen Zusammenhang zwischen der Art der Ubeltat und der
Strafe sprechen, so Sap 11,17: Ut scirent quia per quae peccat quis, per haec et torquetur*
(TG, Kommentar, 136).

% Vorher: ,,owe, daz ich diese werlt ie gesach!“ (TG, 724); nachher: ,,verfluchet sei der tac,
der mih gebaere!* (TG, 770); ,,ach, daz ich diese werlt ie gesach!“ (TG, 802). Dahinter
stehen Textstellen von Jeremias und Hiob: ,,Verflucht der Tag, an dem ich geboren
wurde; / der Tag, an dem meine Mutter mich gebar, sei nicht gesegnet. / Verflucht der
Mann, / der meinem Vater die frohe Kunde brachte: Ein Kind, ein Knabe ist dir geboren, /
und ihn damit hoch erfreute” (Jer 20,14 — 15); ,,Ausgeldscht sei der Tag, an dem ich
geboren bin, / die Nacht, die sprach: Ein Mann ist empfangen* (Hiob 3,3).

7 Weitere Beispiele: ,,indem fiwer, daz niemen erleschen chan® (TG, 722); ,mit den
haeizen fivres flammen* (TG, 729); ,,indes fievers flamme grivlicher esse” (TG, 819).
Jesus selbst deutet auf das Feuer hin: ,,So wird es auch am Ende der Welt sein: Die Engel

144

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



cheten der gotes rache / hat mich starche gebunden (TG, 710 — 711).°® Von
einem barmherzigen und giitigen Gott, der seiner eigenen Barmherzigkeit
entsprechende Taten auch vom Ritter erwartet hitte, ist keine Rede. Man
sehnt sich nicht nach dem Heil aufgrund der gottlichen Einladung, sondern
man wird mit der Verdammnis bedroht und erschrickt vor der Holle.”
Neben den deutlichen Allegorien wird sogar eine weitere Art von Holle
angesprochen, die eben durch die in den vorangehenden Abschnitten
verurteilten Habgier und den Hochmut zugénglich sogar erteilt worden ist:
»gaeitichaeit vnt hohvart, / div zwaei haben mir verspart / div tor der innern
helle” (TG, 725-727).” Auch wenn sich der Ritter nicht mehr retten kann,”
offnet sich ihm die Moglichkeit, seinen Sohn zu ermahnen.”

Mit dem Antritt des unumstrittenen und bezeugten Leidens wird die
Argumentation vollstindig: Im ersten Teil der Mahnrede werden die
allgemeinen Verhiltnisse geschildert, die von der Macht des Geldes und des
Ansehens geprdgt sind. Wohin dies fiihrt, stellt sich im zweiten Teil heraus.
Der gegen Ende der ersten Todesszene angefiihrte allgemeine Aufruf zur
Bekehrung (,,chere dein schef zestete“ TG, 650) wiederholt sich im
dreimaligen personlichen Aufruf des Vaters an sein Kind: ,,des bechere
dich, ob dv wellest! / [...] / ,,nv becher dich enceit, mein trovt chint! / [...] /
wan ob dv groz not wellest vermeiden, / so bedenche dich enceit!*“( TG,
794; 811; 876 — 877).

Auffallig ist, wie der Reichtum als Hindernis auf dem Weg zum Heil
erneut in den Mittelpunkt riickt. Da der letztgenannte Ausloser der
Verdammnis der Reichtum ist,” der auch das Heil des jungen Ritters in
Gefahr bringen konnte,” wird die Belehrung des Vaters ergénzt und eine

werden kommen und die Bésen von den Gerechten trennen und in den Ofen werfen, in
dem das Feuer brennt™ (Mt, 13,49 — 50a).

6% Weitere Beispiele: ,,nu brennet mich der gotes ban“ (TG, 721); ,.er war vnsaelich geborn
/ wie aber der, vber den der gotes zorn / vnt sein rache wirt ertaeilet” (TG, 927 — 929).

% Damit scheint der Verfasser der Mahnrede den Fehler zu begehen, den er frither den
Priestern vorgeworfen hat: ,,durch vorchte, nicht durch minne* (TG, 209).

7 Jahrhunderte vor Dante soll Heinrich erkannt haben, dass sich die ewige Verdammnis aus
mehreren Stufen zusammensetzt.

"I mein chlage ich nv cespate tuon (TG, 743).

2 nv becher dich enceit, mein trovt chint!* (TG, 811). Dabei weicht der Dialog vom
biblischen Muster ab, weil Abraham keinen Sinn sieht, die Hinterblicbenen des reichen
Mannes zu warnen (Lk 16,27 — 31).

73 doch waer ich nicht gar verdampnet / het ich dir den reichtum niht gesamnet, / da mit dv
nv laesterlichen lebest™ (TG, 785 — 787).

7, dein guot dich nicht gefristen mac* (TG, 790).

145

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Betrachtung iiber die Eitelkeit der Giiter hinzugefiigt. Neben der vielféltigen
biblischen Begriindung” lohnt es sich vor Augen zu fiihren, wo die Wurzel
dieser Eitelkeit liegt. Heinrich kennt ndmlich keinen Kompromiss: Besitz an
Reichtum und Teilnahme am Himmel schlieBen sich gegenseitig aus: ,,Swer
an dem reichtum begriffen wirt, / den im div geirischaeit gebirt, / dem ist
daz himelreich vor bislozzen® (TG, 823 - 825). Dabei kehrt jener
grundlegende Gegensatz zuriick, der zwischen denjenigen besteht, die auf
das Jenseits blicken oder nur auf das Diesseits. Da die zwei Bereiche
vollkommen abgetrennt sind, konnen die materiellen Giiter nicht iibertragen
und beibehalten werden: ,,ez sei golt, silber oder wat / oder icht, des iemen
gewan, / ez muz allez hinder im bistan“ (TG, 846 - 848). Diese
,Untragbarkeit* des materiellen Reichtums und damit die grundlegende
Eitelkeit der iiberall herrschenden Habgier werfen die Existenzialfrage auf:
v sage mir mensch, wer du bist!“ (TG, 885). Die Frage richtet sich an
jeden einzelnen Menschen, weil weder eine Frau, noch Kinder in Betracht
genommen werden sollen, wenn es ums personliche Heil geht:

nicht gihalt ez deinem weibe!

ir ist lvtzel, die der triwen phlegen;

wanchel vnt vnstaete ist ir leben.

Uersvnder dih nicht durh deine chint!

der leben is ouch al ein wint.

ir gemvte ist vntugentleich,

ze allem laster gebrovchleich,

zeder frvmchaeit vngehorsam (TG, 864 — 871).

In diesem Sinne soll jeder die Eigenverantwortung fiir das Heil tragen.
Leicht wire es, hinter Heinrichs Aussage eine mittelalterliche
Frauenfeindlichkeit aufzuspiiren, aber dies ist nicht der Fall. Vielmehr
scheint sie ein Hinweis auf die Bibelstelle von Matthdus zu sein, die zur
radikalen Folge Jesu einlddt.”” Umso zutreffender ist diese Interpretation,

5 er sprichet offenleichen, daz / ein oelbende mvge baz / durch einer nadel oere gevarn, /
denne der reiche choem in Abrahames barn* (TG, 829 — 832). Hinter diesen Zeilen stehen
zwei Evangelienstellen: ,,Denn eher geht ein Kamel durch ein Nadelohr, als dass ein
Reicher in das Reich Gottes gelangt® (Lk 18,25) und ,,Als nun der Arme starb, wurde er
von den Engeln in Abrahams Schofl getragen. Auch der Reiche starb und wurde
begraben® (Lk 16,22). Gegen den Besitz dullert sich Paulus: ,,als er nicht enhabe, alsus sol
er haben” (TG, 835), ,,wer kauft, als wiirde er nicht Eigentiimer“ (1 Cor 7,30b).

76 Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wirdig, und wer Sohn oder
Tochter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wiirdig* (Mt 10,37). ,,Wenn jemand zu mir

146

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



weil darauf eine fiktive Ermahnung seitens Jesu an denselben Menschen
folgt, der vor kurzem bereits angesprochen worden ist. Von nun an spricht
nicht mehr der Verfasser zu allen, die seiner Meinung nach nicht richtig
leben, sondern Jesus selber, was dem Werk eine neue Farbe verleiht:

,mein liebistiv hant gitat,

war vmbe verwurfe dv den rat,

den dir mein leraer taten

vnt dich zedem himelreich ladten? (TG, 889 — 892).

Im Gegenteil zu der iiberwiegend negativen, auf Angst und
Abschreckung bauende Anndherungsweise dringt nun die Barmherzigkeit
vor. Der kurze Abschnitt stiitzt sich auf ein alttestamentliches Zitat, das
spiter, in der Karfreitagsliturgie Anwendung fand.”” Ahnlicherweise wendet
sich Jesus an den Menschen, der zum Heil eingeladen worden ist: ,,vnt dich
zedem himelreich ladten?* (TG, 892). Damit taucht die positive Botschaft
des Christentums im Werk erstmals auf. Wie die vorangehenden
Mahnungen, gestaltet sich auch dieser Abschnitt um den grundlegenden
Gegensatz zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, hier genauer
bestimmt, zwischen den verginglichen Giitern des irdischen Lebens und der
Verklarung im Himmel:

mich selben gesihestu nimmer mere,

ist dir lieber wertltlicher gemach,

den niemen lange gehaben mach,

denne div himelische ere (TG, 904 — 907).

Der Dichter der Mahnrede begniigt sich nicht mit der fiktiven
Ansprache Jesu, sondern ergénzt sie mit den personifizierten Gegnern. Es
stehen fivel und got™ einander gegeniiber, und weisen jeweils ein Angebot

kommt und nicht Vater und Mutter, Frau und Kinder, Briider und Schwestern, ja sogar
sein Leben gering achtet, dann kann er nicht mein Jiinger sein* (Lk 14,26).

7 Mein Volk, was habe ich dir getan, / oder womit bin ich dir zur Last gefallen?* (Mi
6,3ab). Die bekannteste Verwendung dieser Textstelle ist am Anfang der sogenannten
Improperien zur Kreuzverehrung (,,Popule meus). Im Weiteren verfolgt Heinrichs Text
nicht die Liturgie, sondern deutet auf den Kreuzestod Jesu hin: ,,dvne wellest dirz
enblanden, / swie tiwer ez mir sei gestanden, / daz ich dirz han wider gewunnen* (TG,
893-895).

8 _vnt habe ditz ze einem spelle, / daz der tivel oder div helle / vns nach disem leibe icht
mvgen geschaden. / wie gitane frevde mac der haben, / der got nimmer gesehez muoz?*
(TG, 913 -917).

147

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



auf: ohne Gott gibt es keine fievde,” mit dem Teufel wird nur die nor®

zuteil. Im Gegenteil: Zu den friiher im Einzelnen angesprochenen Qualen
wird die Verdammnis neuerlich damit erleuchtet, dass es dabei unmdoglich
ist, Gott zu sehen:

mich selben gesihestu nimmer mere,

[...]
wie gitane frevde mac der haben,
der got nimmer gesehen muoz?

[...]
wie moecht in immer wirs geschehen,
die got nimmer svlen gesehen? (TG, 904; 916 —917; 925 — 926).

Die verheilene Freude und die drohende Verdammnis veranlassen den
Verfasser, einmal mehr auf die einzelnen Siinden und ihre Bestrafungen
einzugehen. Keine von den hier aufgezdhlten Siinden ist neu: In den
bisherigen Betrachtungen sind Unzucht®, Prahlerei®, Gewalttitigkeit®,
sogar Mord*, schlieBlich Diebstahl und Raub® mehrmals erwidhnt und
verurteilt worden. Gemeinsam ist es allen, dass sie gegen den
gesellschaftlichen Frieden verstoen. Gegeniiber dem Gefangnis der Holle
steht der himmlische Saal, wo es moglich ist, Gott anzublicken, was die
Seligkeit gewihrleistet: ,,ir aller maeiste wnne, / daz ist gotes antlvtze* (TG,
992 -993).

Wie sich aus den Zitaten herausstellt, fasst Heinrich das Wesentliche
des Himmels und der Holle richtig zusammen: Die Hoélle gleicht dem
Mangel an Liebe, Aufnahme, Geborgenheit und vor allem der endgiiltigen
Abwesenheit Gottes. In diesem Zusammenhang kann die ausfiihrliche
Beschreibung der vielfdltigen Schmerzen des verstorbenen Ritters eher
metaphorisch wahrgenommen werden. Es ist kaum moglich, die Qual der

7 wie gitane frevde mac der haben, / der got nimmer gesehez muoz?* (TG, 916 — 917).
1y gesweige wir der grozzen not“ (TG, 921).

! du da hie ein huraer bist, / da haeizze dich deinen truge list / vnt deine honchust
beschirmen® (TG, 953 — 955).

82 da mvzet ir rednaere gehirmen, / da wert ir varechtes gewert; / [...] / da wert ir scheltaere
gideget; / ir da dehaein ander rache suchet / niwan daz ir fluchet” (TG, 956 — 957; 960 —
962).

8 da zuchet ivriv swert, / wert ivch, ob ir meget!“ (TG, 958 — 959).

8 da mvzzen die mansleken schowen, / wie man siv an swert mac verhowen (TG, 963 —
964).

85 diebe vnt rovbaere — / wie vngelovbich ez waere, / der in daz moechte fvr gerechen, /
wie man siv beginnet zechen / mit bech welliger hitze!* (TG, 967 — 970).

148

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Trennung von Gott in Worte zu fassen, deswegen werden Gleichnisse von
den menschlichen Schmerzen verwendet.*

Auch wenn kein Seliger aus dem Himmel von den Erfahrungen
berichtet, gelten dhnliche Gleichnisse auch fiir den Himmel: Seligkeit",
Friede®, Gnade®, Freude®, Weisheit” prigen den Himmel mit. Im
Vergleich zum theologischen Gespiir und den umfangreichen biblischen
Zitaten sowie Anspielungen wirkt es iiberraschend, welche Vorstellungen
Heinrich tiber die irdische Lage des Paradieses ausfiihrt.

ouch ist vns offenbar geschriben,

daz paradeis sei vff dirre erde,

daz besliezen die hohisten berge,

die dehaein ovge mag vber raeichen (TG, 1012 — 1015).

Vergeblich beruft sich Heinrich auf die Schriften, der Himmel wird
sich eben nicht auf der Erde verwirklichen.”” Die konkrete Beschreibung
wird jedoch allmdhlich wieder mit allgemeinen Aussagen iiber den Himmel
aufgeweicht” und mit einem doppelten regelrecht liturgischen Gebet
verstéirkt:

8 Ahnlicherweise ist die Unmoglichkeit auch dem Verfasser bekannt, die himmlische
Freude zu beschreiben: ,,da ist wnne also vil, / daz sein niemen ercellen mac* (TG, 998 —
999).

87 daz geit die saelde an vrdrvtze® (TG, 994).

88 vnt fride ane lage” (TG, 995).

% genade an vngenade* (TG, 996).

% ir vrevde ist immer ane cil (TG, 997).

ol Er ist saelic vnt weise* (TG, 1001).

%2 Als einzige entsprechende Textstelle kann wie folgt zitiert werden: ,,Da entriickte er mich
in der Verziickung auf einen groBen, hohen Berg und zeigte mir die heilige Stadt
Jerusalem, wie sie von Gott her aus dem Himmel herabkam, erfiillt von der Herrlichkeit
Gottes* (Oftb 21,10 — 11b). Im Gegenteil dazu &uBerte sich Jesus folgendermafen: ,,Als
Jesus von den Pharisdern gefragt wurde, wann das Reich Gottes komme, antwortete er:
Das Reich Gottes kommt nicht so, dass man es an dulleren Zeichen erkennen kénnte. Man
kann auch nicht sagen: Seht, hier ist es!, oder: Dort ist es! Denn: Das Reich Gottes ist
(schon) mitten unter euch® (Lk 17,20 — 21). Ahnlich im Laufe des Prozesses: ,,Mein
Konigtum ist nicht von dieser Welt“ (Joh 18,36a). Die Beschreibung soll sich auf
mittelalterliche Vorstellungen iiber paradisum terrestrem stiitzen: ,,Das irdische Paradies
wird seit den Zeiten der Kirchenviter als jene Region betrachtet, in der sich Adam und
Eva vor dem Siindenfall authielten” (TG, Kommentar, 153).

% daz reich ist immer ane sorgen, / doch div himelische ere / sei zeloben michel mere; /
[...]/ er ist saelich, der dar gearbeitet!* (TG, 1018 — 1020; 1028).

149

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



dar bringe dv, got here,

durch deiner muter ere

vnt durch aller deiner haeiligen recht

Haeinrichen, deinen armen chnecht (TG, 1029 — 1032).**

Das wird, wie es in zahlreichen mittelalterlichen Werken tiblich war,
auch auf den vermutlichen Auftraggeber, den Gonner, den Vorgesetzten
ausgedehnt: ,,vnt den abt Erchennenfride, / den habe dv, herre, indeinem
fride” (TG, 1033 - 1034). Die groBe Anzahl der versteckten Bibelzitate, die
alle auf die gottliche VerheiBung hinweisen, miinden in die erste
Anwendung des Pronomens wir. Abgesehen davon, dass die dazu
angekniipfte Erklarung falschlich untermauert wird, scheint das Pronomen
hier besonders betont und stiftet eine Gemeinschaft jener, denen die
Offenbarung vertraut ist. In diesem Zusammenhang verstehen sich alle
nachfolgenden Pronomina wir als Bestimmung der Auserwihlten, die ihr
Leben im Diesseits richtig fiihren und deswegen im Jenseits reichlich
belohnt werden. Im Abschluss wendet sich Heinrich zunehmend an die
Gléaubigen, die Gott im Rahmen der Kirche vertrauen. Deswegen bittet er
Gott auch um ihr Heil:

vnt alle, die dirs getrowen,

daz wir mit samt dir bowen

daz frone himelreiche,

daz wir taegliche

mit der engel vollaeiste

indem haeiligem gaciste

loben den vater vnt den svn (TG, 1035 — 1041).%

Dabei stellt sich die Frage der Zugehdrigkeit von Heinrich erneut. Wie
vorhin mehrmals darauf hingedeutet wurde, versetzt sich Heinrich
allméhlich in eine Lage, aus der er sich von einer gewissen Richterposition

% Durch die Selbstbezeichnung als Gottes chnecht scheint sich Heinrich in eine bei den
Aposteln beginnende Tradition zu stellen, wonach die Charakterisierung als servus dei
mit einem besonderen Maf an religiosen Anspriichen oder Verpflichtungen in Beziehung
steht* (TG, Kommentar, 155).

% Doch auch eine Argumentationsstrategie, in der die Laienrolle des Verfassers vielleicht
sogar die Bedingung ihrer Wirksamkeit ist, wire unglaubwiirdig und damit in ihrer
Wirkung beeintrichtigt angesichts der doch wohl biographischen Beziehung des armen
chnecht Haeinrich zu einem Abt Erkenfried und damit zu einem Kloster, wenn der Autor
mit der Namensnennung und Fiirbitte fiir einen Abt im SchluBgebet sich zwangslaufig als
Angehoriger einer Klostergemeinschaft zu erkennen giabe (TG, Einfithrung in das Werk,
161).

150

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



duBern und die einzelnen Ereignisse, Erscheinungen und Lebensweisen
beurteilen kann.” Zugleich konnte die Zugehorigkeit zwar mehreren
Personen und Menschengruppen gelten, aber wenn der Text aufmerksam
gelesen wird, féllt auf, dass es nicht blo3 um eine gewisse Gemeinschaft
von Benediktinern geht, sondern um eine versteckte Gemeinschaft, deren
Mitglieder sich den gleichen Werten widmen. Entscheidend ist dabei,
welche Verben an die Pronomina gekniipft sind: howen und loben. Die
Voraussetzung dieser aufgrund der Umstinde im Himmel freudevollen
Handlung sowie dieses gliicklichen Zustandes ist die angesprochene
Sehnsucht nach dem Himmel, die in der Liebe wurzelt:

so solde wir doch die minne’” haben
zio dem obristen reiche

vnt solden sivfften taegleiche

vz disem ellendem wuofftal

zo dem himelischem sal (TG, 980-984).

Im Mittelpunkt steht dabei der den im Himmel stattfindenden
Handlungen vorangehende Akt, der tdgliche Ausdruck der Sehnsucht:
sivfften, die den moglichen Ubergang vom irdischen Jammertal in den
gliicklichen Himmel erdffnet. Aus dem Seufzen wird Loben, aus der
Sehnsucht wird Vervollkommnung, die unbedingt in einer Gemeinschaft zu
erleben ist: ,,da ist elliv chlage fremde / vnder dem himelischem sende*
(TG, 985 - 986). Noch stirkere Belege fiir den gemeinschaftlichen Aspekt
sind vor allem die wiederholten Pronomina ir und die weiteren
Pluralpronomen in  der dritten Person. Der Zustand der

% 7.B.:,dar vimbe heb wir vns ze ruffe / vt sprechen: ez svl got missecemen, / daz wir der
misse vernemen, / die wir so nicht sehen leben / noch den segen so rechte geben, / als si
von rechte solden. / dar vmbe sei wir in erbolgen!* (TG, 174 — 180). ,,iriv wort sint vil
manic valt. / sine haben ampt oder gewalt, / anders dunchet ez siv zenichte. / si dienent
niwan zegesichte, / durch vorchte, nicht durch minne. / sie gesitzent nimmer inne, / si
wellent vimbetwungen sein“ (TG, 205 —211).

7 Das Wort minne kommt mehrmals vor, wie z. B.: ,,vnt lazzen vbel scheinen, / ob si die
waren minne / in dem hercen svlen gewinnen“ (TG, 202 — 204), ,si dienent niwan
zegesichte, / durch vorchte, nicht durch minne* (TG, 208 — 209). ,,daz sol den von recht
wesen ande, / die daz recht minnent” (TG, 334 — 335). ,,0b dich der iamer hete beweget /
vaeterlicher minne® (TG, 688 — 689). ,,s0 solde wir doch die minne haben“ (TG, 980).
Diesen Wortbeispielen ldsst sich entnehmen, dass minne in unterschiedlichen
Bedeutungen Anwendung findet. In den ersten zwei Beispielen taucht sie als caritas auf,
dann als ,Beachtung‘, in Bezug auf den Vater als philia, schlieBlich wieder als caritas.
Am meisten weist sie also auf die christliche Liebesauffassung hin, die vor allem
Zuwendung, Hingabe, Aufopferung und Anpassung an die christlichen Ideale umfasst.

151

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Gemeinschaftsmitglieder wird mit einer Verdichtung mehrerer versteckter
Bibelzitate™ und mit einer Anspielung auf das Glaubensbekenntnis
zusammengefasst:

mer vrevden mvgen si da iehen,

denne iemen habe gehoert oder gesehen
oder iemen gedanchen chvnne.

ir aller maeiste wnne,

daz ist gotes antlvtze:

daz geit die saelde an vrdrvtze

vnt fride ane lage,

genade an vngenade.

ir vrevde ist immer ane cile (TG, 989-997).%

Schlussbetrachtung

Wie sich herausgestellt hat, bietet Heinrich von Melks Mahnrede iiber den
Tod deutlich mehr, als die ersten kritischen Anmerkungen zum Thema
niwer site. Seine strukturiert gestaltete Mahnrede stiitzt sich auf die
Wahrnehmung des Gegensatzes, der sich zwischen dem verkiindigten
Glauben bzw. der Theorie und der erfahrenen Praxis zieht. Er soll fiir alle
gelten, wenn auch bestimmte Gruppen keine Erwdhnung finden. Besonders
kritisiert werden die Geistlichen, die wegen der Habsucht und des
Amtsmissbrauchs  ihrer Berufung untreu geworden sind. Die
Argumentationsstrategie des Verfassers geht immer von den Phdnomenen
aus und schlieBt auf den meistens seelischen Hintergrund. Das deutlichste
Beispiel dafiir ist die neuerlich herrschende Mode der langen Rocke, die auf
den offensichtlichen Gegensatz zwischen Sein und Schein hinweist. Die
Kleider gelten aber nur als Anzeichen der Krise, weil sie liber den Triger
etwas anderes vermitteln als die Wahrheit. Hinter dieser Félschung steht der
Hochmut, der statt Gott den Menschen zum Bezugspunkt macht und als
Werkzeug des Teufels die Wirkung des Heiligen Geistes verhindert. Damit
steht schon der unversohnliche Gegensatz zwischen denjenigen, die ihr
Leben nach ewigen Werten fithren, und denjenigen, die sich nur mit
irdischen Anliegen beschéftigen.

% Einerseits: ,,Wir verkiindigen, wie es in der Schrift heiBt, was kein Auge gesehen und
kein Ohr gehort hat, was keinem Menschen in den Sinn gekommen ist: das GroBe, das
Gott denen bereitet hat, die ihn lieben” (1 Cor 2,9). Andererseits: ,,Selig, die ein reines
Herz haben; denn sie werden Gott schauen® (Mt 5,8).

% Offensichtlich spielt der Vers auf das Glaubensbekenntnis an: ,,cuius regni non erit finis*
(Denzinger 2015: No. 150).

152

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Der zweite und ldangere Abschnitt des Werkes liefert plausible
Beispiele dafiir, was der zweiten Gruppe droht. Gegen Ende der Mahnrede
verlegt sich der allgemein giiltige Gegensatz ins Jenseits, da es sich nicht
mehr um Tugenden und Siinden handelt, sondern zunehmend um die
wesentlich unterschiedlichen Schicksale, die nach dem Tod zu erwarten
sind: Entweder die Verdammnis oder das Heil. Jede Tat hat zwangsldufig
ihre Folge: Den vorhin ausfiihrlich aufgezéhlten Missetaten entsprechen
schmerzhafte Strafen. Und dabei springt die Unausgewogenheit des Werkes
gleich ins Auge: Es fallen deutlich weniger Sétze iiber den Himmel als iiber
die Holle. Sie wird mit zahlreichen Gleichnissen geschildert, im Himmel
dagegen wird die Seligkeit nur mit einem knappen Abschnitt und dem
Anblick Gottes in Aussicht gestellt. Neben der im ersten Teil detaillierten
Bestandsaufnahme der sich entfaltenden moralischen Krise wirkt der Text
auch im zweiten Teil weitgehend negativ, weil die Verdammnis deutlich
ausfithrlicher und wortreicher dargestellt wird als das Heil. Rhetorisch
gesehen scheint das didaktische Ziel, d. h. die eigentliche Mahnung an
diejenigen, die von dem gemaeinem lebene gefangen sind, verfehlt zu sein.
Neben der handgreiflichen Bedrohung durch die Holle und neben dem
Zusammenhang der Leiden mit den im irdischen Leben begangenen Siinden
wird das in erreichbarer Ndhe liegende Heil etwas in den Hintergrund
gedriangt und nicht anreizend genug dargestellt. Vergeblich steht der Dichter
unnachgiebig auf einer soliden christlichen ethischen Basis, vergeblich wird
die moralische Krise umfangreich beschrieben und vergeblich werden die
hollischen Leiden einpragsam geschildert, gelingt es dem armen chnecht,
abgesehen von wenigen Zeilen, doch nicht, die positive Botschaft des
Christentums zu verkiinden und die Einladung in den Himmel zu
tiberbringen. Dabei konnen weder die zahlreichen Bibelzitate, noch die
frommen Gebetsformeln helfen. Trotz der schmalen, zugleich harten
Minnekritik und des weitgehenden gesellschaftlichen Uberblicks bleibt das
Werk innerhalb der Frommigkeitsliteratur. Es stellt eher ein Denkmal der
Spiritualitét als eines der Literaturgeschichte dar.

Literatur

Anglade, Joseph von (Hrsg.) (1919 — 1920): Las Leys d’Amors, Toulouse.
Augustinus: Enarrationes in Psalmos, PL 37.

Augustinus: In Iohannis evangelium tractatus, PL 35.

Bernardus: Meditationes de humana conditione, PL 184.

153

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Boéthius: De consolatione philosophiae, PL 63.

Bumke, Joachim (2004): Geschichte der deutschen Literatur im hohen
Mittelalter, Miinchen: DTV.

Cyprianus Carthaginensis: De habitu virginum, PL 4.

Denzinger, Henrici (2015): Enchiridion symbolorum, definitionum et
declarationum de rebus fidei et morum, Freiburg i. Br.: Herder.

Holzherr, Georg (Hrsg.) (2007): Die Benediktsregel, Freiburg i. Br.:
Paulusverlag.

Innocentius I1I: De contemptu mundi, PL 217.

Kartschoke, Dieter (2000): Geschichte der deutschen Literatur im friihen
Mittelalter, Miinchen: DTV.

Knaeble, Susanne (2011): Gott und Tod (Tod und Sterben in der
hofischen Kultur des Mittelalters), Berlin: Lit.

Lehmann-Langholz, Ulrike (1985): Kleiderkritik in mittelalterlicher
Dichtung, Frankfurt/Main: Peter Lang.

Melk, Heinrich von (1994): Mahnrede iiber den Tod. Herausgeberarbeit,
Kommentar und Einfiihrung von Thomas Bein, Trude Ehlert, Peter
Konietzko, Stephan Speicher, Karin Trimborn, Rainer Zick, Susanne
Kramarz-Bein, Stuttgart: Reclam.

Metzeltin, Michael/Thir, Margit (1998): Erzéihlgenese (Ein Essay iiber
Ursprung und Entwicklung der Textualitit), Wien: Eigenverlag 3
Eidechsen.

Neuser, Peter-Erich (1973): Zum sogenannten ,Heinrich von Melk¢
(Uberlieferung, Forschungsgeschichte und Verfasserfrage der
Dichtungen Vom Priesterleben und Von des todes gehugde), Koln:
Bohlau.

Ohler, Norbert (2003): Sterben und Tod im Mittelalter, Diisseldorf:
Patmos.

Raudszus, Gabriele (1985): Die Zeichensprache der Kleidung
(Untersuchungen zur Symbolik des Gewandes in der deutschen
Epik des Mittelalters), Hildesheim: Olms.

Schiitzeichel, Rudolf (1962): Das alemannische Memento mori: das
Gedicht und der geistig-historische Hintergrund, Tiibingen:
Niemeyer.

Spoerri, Bettina (1999): Der Tod als Text und Signum (Der literarische
Todesdiskurs in geistlich-didaktischen Texten des Mittelalters,
Frankfurt/Main: Peter Lang.

Tertullianus: De cultu feminarum, PL 1.

154

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)



Vauchez, André/ Engels, Odilo (1994): Geschichte des Christentums
(Religion, Politik, Kultur), Freiburg i. Br.: Herder.

Williams, Gerhild S. (1976): The Vision of Death (A Study of the
,memento mori‘ Expressions in Some Latin, German and French
Didactic Texts of the 11th and 12th Centuries), GoOppingen:
Kiimmerle.

Williams, Gerhild S. (1978): ,,Against Court and School (Heinrich von
Melk and Hélinant de Froidmont as Critics of the Twelfth-Century
Society)“ In: Neophilologus, 62 (1978), 513-526.

xxx Missale Romanum, unverianderter Nachdruck, Bonn, 2014.

155

BDD-A27387 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:06:13 UTC)


http://www.tcpdf.org

