
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 28) 2017 
 

 
 
 

Vasile Lovinescu şi metoda sa hermeneutică 
 
 
 

Elena-Alina BĂRBUŢĂ 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: This study is an analysis of the phenomenon of critical perception of Vasile 
Lovinescu. Our research provides the theoretical basis of critical reception; we propose a 
definition of this criticism criteria, topology, methods and criteria essential to the discourse of 
literary criticism. The first part analyzes the phenomenon of ars interpretandi regarding the 
multiplication and diversification of criticism. The second part offers some key access to the 
critical text concerning Vasile Lovinescu’s interpretation. The conclusions propose the image 
of the hermeneut who analyzes, explains and offers new ways of reception of the literary text. 
So, our research aims to examine the main characteristics of criticism and we intend to prove 
that Vasile Lovinescu is a hermeneut through his originals methods of interpretation. 
Keywords: hermeneut, aesthetic vision, mythocriticism, The Primordial Tradition, guenonism. 

 
 
Pentru a putea vorbi de metoda hermeneutică a lui Vasile Lovinescu, trebuie să 

admitem calitatea lui de hermeneut, adică de autoritate capabilă să instaureze noi principii 
de interpretare. Interesant ar fi de aflat ce anume a condus la dorinţa de interpretare şi, mai 
ales, sub ce auspicii a apărut. Pentru stabilirea acestor chestiuni, este necesară o sondare a 
viziunii sale despre lume, una care include simbolul, în vederea definirii punctelor de 
interes ale scriitorului, care îi solicită perspectiva de interpret. 

Astfel, plecând de la ideea că Vasile Lovinescu este un reprezentant al ştiinţelor 
tradiţionale, în ţesătura cărora trec nefiltrate conţinuturi ezoterice ale lumii în care trăim, 
putem să creionăm un prim portret spiritual al acestuia, în centrul căruia să fixăm pasiunea 
lui pentru aspecte metafizice. În încercarea de a le desluşi, el construieşte un demers 
interpretativ, în virtutea căruia apare ca un tălmaci al fenomenelor cu încărcătură anagogică, 
toate reductibile la un singur numitor comun: Marea Tradiţie Primordială. Spre aceasta îşi 
orientează cercetătorul întreaga lui atenţie, convins că, odată descoperită, îi va recepta 
corect învăţăturile. Acestea, la rândul lor, sunt transmise prin intermediul unor mesaje 
iniţiatice, strecurate, în mod criptat, în elementele constituente ale realităţii de zi cu zi. 
Forma exoterică a acestora se articulează în simboluri răspândite pretutindeni, dar 
identificate doar parţial. 

Folosind ca premisă a demersului cognitiv propria convingere despre lume, 
potrivit căreia Tot ce ne înconjoară e un simbol, Vasile Lovinescu se dedică simbologiei, în 
măsura în care vede în aceasta o ştiinţă veche, exactă, implacabilă, ce nu permite inflexiuni 
semantice sau normative, mai riguroasă chiar decât celelalte, după părerea sa, deoarece 
„procede din principii axiomatice imuabile, vechi de când lumea” [Lovinescu, 1989: 10]. 
Astfel, toate eforturile sale de cercetare sunt direcţionate spre descoperirea simbolurilor, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 11:12:44 UTC)
BDD-A27356 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Elena-Alina BĂRBUŢĂ 
 

358 

respectiv cele de natură tradiţională. În viziunea lui, învecinată cu teoriile lui Ananda 
Coomaraswamy şi cu principiile doctrinare ale lui René Guénon, i se oglindeşte afinitatea 
faţă de curentul spiritualist philosophia perennis. Potrivit acestuia, există un fond valoric 
comun, în care se păstrează toate marile secrete ale omenirii sub formă criptată. Ele sunt 
exteriorizate cu ajutorul simbolurilor, însă înţelesurile acestora nu pot fi stabilite decât 
printr-un cod de explicitare unanim acceptat. 

Adeziunea sa pentru doctrina estetică a unui asemenea curent cultural-spiritual îl face 
pe Vasile Lovinescu să vadă şi să interpreteze anumite semne acolo unde ceilalţi văd doar o 
manifestare a unor principii convenţionale. De exemplu, un tablou al lui Nicolas Poussin, o 
bucată muzicală de Mozart, opera lui Shakespeare, Dante sau piesele din teatrul antic sunt tot 
atâtea pretexte pentru autor în a pune în practică propriile cunoştinţe despre dezlegarea 
simbolurilor, etalându-şi totodată metoda hermeneutică. Una care, în principal, face apel la 
simboluri, motiv pentru care o vom numi metodă simbologică. Prin intermediul acesteia, 
cercetătorul se apropie de diferite zone culturale, în care presupune că sunt camuflate 
mesajele iniţiatice spre care tinde în calitatea sa de reprezentant al ştiinţelor tradiţionale. 

Tot din această poziţie, face supoziţii cu privire la primele loji masonice apărute în 
Moldova – ele însele învăluite într-o aură ezoterică –, precum la posibilitatea ca Brâncoveanu, 
de exemplu, să fi fost căpetenia Masoneriei muntene. În aceeaşi ordine de idei, un personaj 
istoric, destul de puţin popularizat, ca Ciubăr-vodă, ar fi reprezentarea Monarhului Ascuns, 
variantă a Regelui Lumii din doctrina guénoniană. La aceeaşi poziţie aspiră, tot în viziune 
lovinesciană, şi figura legendară a lui Ştefan cel Mare, iar autorul dezvoltă, în acest sens, o 
argumentare solidă, bazată pe interpretarea în grilă proprie a simbolurilor identificate. În 
aceeaşi manieră, aflăm din studiul despre Icoana Arhanghelului că cele două capete de pe umerii 
lui Mihail nu sunt altceva decât capete de ciobani daci, ceea ce îl ajută pe interpret să 
demonstreze că tradiţiile precreştine au existat în spaţiul dacic până în secolul al XVII-lea. De 
unde importanţa arealului carpato-danubiano-pontic în conservarea tradiţiilor ce provin din 
timpuri primordiale, temă pe care Lovinescu a abordat-o prin prisma etnocentrismului în 
studiul publicat iniţial în limba franceză Dacia Hiperboreeană. 

Atras de tematica importanţei spaţiului dacic în păstrarea şi perpetuarea 
adevărurilor ontice cu încărcătură metafizică, Lovinescu construieşte o veritabilă 
demonstraţie, ce gravitează în jurul etnocentrismului. Convins că Dacia a reprezentat 
centrul lumii străvechi, el încearcă, pe de o parte, să culeagă de aici reminiscenţele tradiţiei 
primordiale, iar pe de altă parte, să le înţeleagă şi să le transmită mai departe. Salvgardarea 
informaţiilor cu substrat metafizic, ce ar putea spori posibilităţile individului de cunoaştere, 
reprezintă pentru cercetător principalul său obiectiv, într-un demers sprijinit pe simboluri. 
Condus de acestea în traseul căutărilor sale, Vasile Lovinescu se declară mulţumit atunci 
când reperează indicii sacre în diferitele forme ale existenţei profane. Interpretându-le, el 
efectuează, în fond, un exerciţiu hermeneutic, care, în acest fel, îi validează cercetarea. 
Astfel, întregul său efort de documentare şi de punere în practică a observaţiilor culese îl 
recomandă ca pe un erudit interesat să dea temei argumentărilor sale, făcând totodată 
distincţia dintre simbolog şi hermeneut: dacă primul tratează simbolurile de pe axa 
ştiinţifică, insistând asupra componentelor lor teoretice, al doilea le interpretează sensurile, 
într-o manieră euristică în care accentul este pus nu atât pe adevărul exprimat, cât pe 
coerenţa argumentării, într-un discurs în care tonul persuasiv este esenţial. 

Optăm pentru varianta de hermeneut a lui Vasile Lovinescu, iar pentru a o 
evidenţia, vom face referire la textele lui Creangă, supuse unei analize din punctul de 
vedere al simbolurilor valorificate. În plus, adăugăm poziţia sa de reprezentant al ştiinţelor 
tradiţionale, care vede în folclor sau, după caz, în unele opere culte, un spaţiu optim de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 11:12:44 UTC)
BDD-A27356 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Vasile Lovinescu şi metoda sa hermeneutică 
 

359 

depozitare a învăţăturilor sacre, transmise codat prin anumite simboluri. Responsabili de 
criptarea mesajelor iniţiatice sunt cei care le emit, de regulă reprezentanţi ai unor organizaţii 
cu caracter secret. Convins de existenţa acestora, precum şi de rolul de netăgăduit pe care îl 
joacă în transmiterea unor asemenea informaţii, Lovinescu ajunge să-i considere pe cei mai 
cunoscuţi scriitori din literatura română, Mihai Eminescu şi Ion Creangă, drept iniţiaţi în 
tainele tradiţiei primordiale, introducând deliberat în opera lor elemente simbolice, tocmai 
pentru ca ele să ajungă în mod sigur la o cât mai vastă categorie de cititori. 

Există, în opinia aceluiaşi interpret, şi situaţii în care scriitorii, deşi utilizează 
simboluri ce aparţin tradiţiei primordiale, totuşi nu devin operatorii acestora, ei rămânând 
în registrul estetic. În acest caz, simbolul poate şi trebuie privit doar din perspectivă 
artistică, el netransmiţând mesaje cu valenţe iniţiatice. Aşa se întâmplă cu Tudor Arghezi şi 
Ion Barbu care, folosindu-se de simboluri ale tradiţiei primordiale, „s-au menţinut pe un 
plan pur estetic, fără să le vivifice, să le umple de viaţă şi să facă din ele altceva decât nişte 
coji goale bine sunătoare” [Pop-Curşeu, 2013: 440]. 

Cel mai ilustrativ studiu despre relaţia simbolurilor cu tradiţia primordială şi, implicit, 
despre relaţia mesajelor cu caracter iniţiatic şi principalul lor depozitar, opera beletristică, este 
Creangă şi creanga de aur. În paginile acestuia, scriitorul îşi pune în valoare cel mai bine metoda 
sa hermeneutică, şi anume interpretarea cu ajutorul simbolurilor. Fără să cădem în capcana de 
a-l considera doar un simbolog, ne propunem să-l numim pe Vasile Lovinescu un hermeneut 
al simbolurilor tradiţionale, pe care încearcă să le expliciteze pentru a le salva sensurile 
primordiale. Numai ţinând cont de această intenţie a cercetătorului, devenită element-pivot al 
întregului său demers demonstrativ, putem accede la interpretările sale, care, altfel, pot părea 
dacă nu fanteziste, atunci neverosimile, stârnind reacţii diferite: de la amuzament la 
consternare. În această optică bivalentă, ar putea fi privită următoarea frază: „E posibil ca Ion 
Creangă să fi fost o piesă de racord între lumea exterioară şi o organizaţie secretă de povestaşi 
cu caracter iniţiatic” [Lovinescu, 1989: 23], la care se adaugă alte asemenea afirmaţii cu tentă 
explicativă, în virtutea cărora protagoniştii din Soacra cu trei nurori şi Povestea porcului trimit 
invariabil la personaje din mitologia hindusă ca Puruşa şi Prakriti, în timp ce concluziile 
privitoare la Prostia omenească sunt „seducătoare prin aparentul lor paradox: adevăratul prost e 
tatăl, care pleacă de acasă, demitizând lumea prin bunul lui simţ mărginit şi răspândind peste 
tot filozofia lui raţionalistă şi pozitivistă (!)” [Pop-Curşeu, 2013: 439]. 

Din acelaşi scenariu hermeneutic al decriptării simbolurilor din perspectiva tradiţiei 
primordiale fac parte şi analogiile dintre capra din Capra cu trei iezi şi semnul ternarului care 
indică zenitul. Acesta, la rândul lui, privit simbolic, exprimă „o lume opusă, cealaltă 
jumătate a unui tot” [Lovinescu, 1989: 68). Semnificaţiile stabilite invocă rădăcini comune 
ale unor simboluri care, în fond, alcătuiesc tradiţia primordială. Aşa se explică interpretarea 
de „capră uranică” pentru personajul principal al unei poveşti în care antagonistul este 
reprezentarea „Tălpii Iadului”, în vreme ce cei trei iezi sunt variante ale celor trei gune 
universale. În această calitate simbolică, entităţile respective „imprimă în acelaşi timp, un 
caracter de unicitate şi de diversitate Universului, determinând Exaltarea, Amploarea şi 
cufundarea în Abis” [Lovinescu, 1989: 69], ceea ce conduce la următoarea concluzie: „E 
firesc ca ternarul gunelor să caracterizeze şi pe cei trei iezi, care, oricât de astrală le-ar fi 
fiinţa, aparţin încă manifestării informale” [Lovinescu, 1989: 69]. 

Cu „acelaşi zel tălmăcitor” [Rachieru, 2012: 140], ne asigură Adrian Dinu Rachieru, 
Vasile Lovinescu vede în baba din Povestea porcului „rădăcina tenebroasă a lumii” (p.272), în 
timp ce pelerinajul lui Harap-Alb îi prilejuieşte hermeneutului, după spusele aceluiaşi critic 
literar, „o fundamentare doctrinală” [Rachieru, 2012: 141], „aplaudând perfecţiunea 
androginului” [Rachieru, 2012: 141]. Dacă protagonistul basmului este, în interpretarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 11:12:44 UTC)
BDD-A27356 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Elena-Alina BĂRBUŢĂ 
 

360 

simbolică propusă, o variantă a Avatarului/Mântuitor, care, prin probele trecute, intră în 
posesia unui destin excepţional, atunci antagonistul, ca „agent cosmic” [Rachieru, 2012: 142]. 
se autodefineşte, îşi „murmură secretul” [Lovinescu, 1989: 308]. Privit în ansamblu, într-o 
interpretare simbolică de natură guénoniană, basmul Povestea lui Harap-Alb, raportat mitului 
celtic, ar putea fi şi „schema unui roman cavaleresc [Rachieru, 2012: 135]. Dacă traseul 
personajului eponim se circumscrie unei iniţieri, atunci totul se cuvine citit în regimul 
simbolurilor: orice gest, orice cuvânt, orice element al locurilor sau al întâmplărilor se 
înfăţişează ca un semn. Textul apare, astfel, nu ca o suită, ci ca o erupţie de simboluri, lectura-
interpretare fiind drumul obsedant aglomerat al acumulărilor simbolice. 

Dintre acestea, exemplificăm cocoşul din Punguţa cu doi bani, care, în viziunea 
interpretului, este „cocoşul solar ce reprezintă autoritatea sacerdotală, boierul, nobilimea 
răzvrătită” [Lovinescu, 1989: 5], în timp ce „punguţa zvârlită în drum, căreia nimeni nu-i dă 
nicio atenţie este echivalentul cu ceea ce se numeşte în simbolul masonic «Piatra din vârful 
Unghiului» sau «cheia din boltă»” [Lovinescu, 1989: 101). Şi tot despre aceeaşi punguţă, în 
interpretare simbolică, aflăm că este „Athanorul chimic ce conţine cele două principii 
complementare fundamentale, prealabile oricărui început de transmutaţiune” [Lovinescu, 
1989: 99]. În privinţa celor doi bani din interiorul punguţei, suntem informaţi, pe baza 
aceluaişi principiu simbolic, că reprezintă perechea Puruşa-Prakriti, deoarece în ea erau 
două monede: una de aur şi alta de argint. Tot o reprezentare a perechii hinduse 
primordiale sunt şi personajele antagonice moş şi babă, din Povestea porcului, entitatea 
animalieră, la rândul ei, fiind o variantă a Mistreţului Alb, adică cel de-al treilea Avatar al lui 
Vişnu (cel care s-a coborât pe pământ sub înfăţişarea Mistreţului Alb). Însă, receptarea 
corectă a acestor date de către un cititor neiniţiat în tainele mitologiei hinduse nu ar fi 
posibilă, fapt ce îl îndreptăţeşte pe autor să afirme următoarele: „Cetitorul neobişnuit cu 
disciplinele tradiţionale nu poate realiza importanţa capitală a faptului că un povestaş 
moldovean ţăran pomeneşte de aceste lucruri fundamentale, când de o influenţă hindusă 
nu poate fi vorba” [Lovinescu, 1989: 220]. 

Aşadar, în afara cunoaşterii schemei simbolice pe care Lovinescu o pune în lucru 
pentru a-şi urmări obiectivele operaţionale, nu avem acces la o înţelegere corectă a 
demonstraţiei sale, care poate oricând să alunece în derizoriu. Ceea ce înseamnă că, pentru 
o receptare completă nu doar a exegezei lovinesciene, ci a tuturor silogismelor care îi 
sprijină demonstraţia, trebuie, mai întâi, să ne familiarizăm cu grila simbolică folosită. Abia 
pe urmă argumentările sale vor căpăta pertinenţă şi se vor înscrie într-un demers ce face 
apel la simbol pentru exercitarea funcţiei hermeneutice, pledând pentru o metodă bazată ea 
însăşi pe simbol. Aşa ia naştere o scriere interesantă din punct de vedere stilistic, în care 
latura euristică se dă la o parte, pentru a elibera drumul către o digresiune cu un centru de 
greutate implacabil: reactivarea sensurilor tradiţiei primordiale. Pune în slujba acestui 
demers o măiestrie artistică incontestabilă, dar şi o rigoare de origine ştiinţifică, prin care 
autorul îşi impune punctul de vedere. 

În întreg demersul său interpretativ, referitor la simbolurile recurente în opera lui 
Creangă, Vasile Lovinescu dovedeşte „o erudiţie impresionantă, pusă în mişcare pentru a 
arăta că scrierile humuleşteanului folosesc un limbaj simbolic, a cărui cheie ameninţă să se 
piardă” [Zaciu, Papahagi, Sasu, 1998: 771]. Toate aceste supoziţii şi speculaţii dobândesc 
caracter operaţional doar dacă sunt receptate prin grila simbolică implementată de Vasile 
Lovinescu printr-un scenariu hermeneutic din care nu lipsesc coeziunea expunerii, forţa 
sugestiei, abilităţile argumentative, care transformă discursul autorului într-o prelegere 
despre importanţa cunoaşterii simbolurilor ce derivă din Marea Tradiţie Primordială. Odată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 11:12:44 UTC)
BDD-A27356 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Vasile Lovinescu şi metoda sa hermeneutică 
 

361 

acceptată schema de lucru oferită de cercetător, totul capătă coerenţă, iar adeziunea 
cititorului la punctele de vedere prezentate devine din ce în ce mai sigură. 

Astfel, cititorul textelor lovinesciene, odată captat de tonul persuasiv al autorului, iar 
pe urmă sedus de înlănţuirea ludică a exemplelor, ajunge să problematizeze el însuşi cu privire 
la aspectele aflate. Înţelegând că metoda simbologică este un bun instrument de decodificare 
a anumitor semne din existenţa noastră cotidiană, cititorul scrierilor lui Vasile Lovinescu se va 
transforma el însuşi într-un interpret al realităţii înconjurătoare, folosind ca element promotor 
ideea hermeneutului potrivit căreia Tot ce ne înconjoară e un simbol. Această teză a fost folosită de 
savant nu doar pentru a înţelege componentele ezoterice ale realităţii, dar şi pentru a le 
potenţa importanţa. Aşa se explică apropierea sa de literatură, domeniul cel mai feril pentru 
dezvoltarea simbolurilor de orice fel. În intenţia sa declarată de a le identifica şi a le interpreta 
conform principiilor sale culturale şi spirituale, ajunge să interpreteze rolul unui exeget care 
inventariază textele literare prin metode insolite. În realitate însă, este vorba de truda 
susţinută a unui adept al ştiinţelor tradiţionale, care a găsit în anumite opere însemne ale 
tradiţiei primordiale. Scoţându-le la iveală, cercetătorul le devoalează sensurile într-un efort 
angajat în demersul hermeneutic pe care îl iniţiază şi care i-a determinat pe critici să spună că 
„exegezele lui Lovinescu constituie un bun câştigat şi probează, cât se poate de convingător, 
organicitatea excepţională a culturii noastre” [Zaciu, Papahagi, Sasu, 1998: 771]. Ba chiar în 
unele cazuri, susţin aceleaşi voci, „acestea umplu un gol faţă de analizele destul de rigide, seci, 
de tip semiotic şi structuralist” [Zaciu, Papahagi, Sasu, 1998: 771]. 

Având convingerea că opera lui Ion Creangă însumează cele mai importante mituri 
din cultura universală, în care se reifică la nesfârşit, printr-un clivaj temperamental şi spiritual, 
simbolurile, Vasile Lovinescu s-a apropiat de acestea din urmă, spre explorarea conţinuturilor 
şi relevarea sensurilor. A făcut acest lucru de pe poziţia iniţiatului, adică a celui care ştie multe 
nu doar despre simboluri, ci şi despre ponderabilitatea lor într-o lume guvernată de raţiune. 
Încercând să o substituie cu intuiţia, se va folosi de aceasta pentru a descoperi zonele 
acoperite de simboluri, însă nu va renunţa la rigoarea ştiinţifică în examinarea lor. 

Dincolo de orice aprecieri critice, potrivit cărora interpretarea lui Vasile Lovinescu ar 
constitui un element de noutate în registrul exegetic românesc, nu trebuie ignorată miza 
acesteia, şi anume aceea de identificare, recuperare şi explicitare a sensurilor iniţiatice transmise 
prin mesaje care, uneori, se pot găsi în perimetrul literaturii. Situaţie în care hermeneutul, 
selectând simbolurile în care pot fi încapsulate învăţăturile ontice primordiale, realizează o 
analiză a acestora printr-o metodă care le incumbă, şi anume metoda simbologică. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 
 

Dinu-Rachieru, Adrian, 2012. Ion Creangă – spectacolul disimulării, Timişoara. 
Lovinescu, Vasile, 1989. Creangă şi creanga de aur, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
Pop-Curşeu, Ioan, 2013. Magie şi vrăjitorie în cultura română, Iaşi, Editura Polirom. 
Zaciu, M., Papahagi, A., Sasu, A., 1998. Dicţionarul scriitorilor români, Bucureşti, Ediura Garamond. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 11:12:44 UTC)
BDD-A27356 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

