
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 28) 2017 
 

 
 
 

Limbajul – sub specie ludi 
 
 
 

Oana-Mădălina PARASCHIV (MĂRUNŢELU) 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: Language, regarded as the foundation of human culture, was analysed over time 
from many directions, all these aproaches giving us the opportunity to apreciate its 
complexity.The article is an excerpt from a larger research that is based on the analogy 
between language and game, since the game is the way of expresion of human nature, 
while being important for understanding the facts of culture. The research analyzes the 
game less in terms of language’s philosophy and more in terms of verbal, genuine, 
spontaneous interactions. 
Since language is not a static product, but a technique that creates new facts, this idea 
allows linguists to assign language the main features of the game - free activity, placed 
under the sign of creativity, defined by a set of rules which are applied in a given context. 
Keywords: linguistics, language, game, word, to create. 

 
 
Limbajul, privit ca fundament al culturii umane, a fost analizat, de-a lungul 

timpului, din numeroase perspective şi cu diferite origini, toate aceste abordări oferindu-ne 
posibilitatea să apreciem caracterul complex al acestuia. 

Studiul prezent este un fragment dintr-o cercetare mai amplă care se bazează pe 
analogia între limbaj şi joc, întrucât jocul constituie o modalitate de exprimare a naturii 
umane, fiind în acelaşi timp important pentru înţelegerea faptelor de cultură. Cercetarea 
analizează jocul mai puţin din perspectiva filozofiei limbajului şi mai mult din punctul de 
vedere al interacţiunilor verbale, fireşti şi spontane. 

Încă de la început, consider că este necesară o distincţie între „joc” şi „joacă” aşa 
cum a fost formulată de Paul Cornea, în Regula jocului [1980] care afirma că „Jocul este o 
invenţie culturală instaurată pe baza unui acord socio-comunicativ, joaca este o manifestare 
spontană, înrădăcinată în mecanismele biologice inconştiente”. Din perspectivă filozofică, 
Sorin Vieru în articolul Jocul şi joaca [1968] opina: „Între joc şi joacă este distanţa întreagă 
dintre categorie şi simpla noţiune specialăde care filozofia n-are de ce să se ocupe. Jocul – 
cum s-a spus –  este un lucru foarte serios; e o categorie situaţională de viaţă. (...) Joaca 
este, dimpotrivă, varianta copilarească sau lipsită de tensiunea existenţială, a jocului. S-ar 
putea spune ca e jocul de-a jocul.” 

Ideea limbajului ca joc duce cu gândul la teoria funcţionării limbajului a lui 
Ferdinand de Saussure [1998], în care accentul este pus pe respectarea unor reguli, acestea 
decurgând din caracterul dialogal al fiinţei umane; este asemănată funcţionarea limbii cu 
jocul de şah, unde accentul cade pe reguli, pe felul în care se desfăşoară activitatea, nu pe 
mărimea pieselor sau pe materialul din care acestea sunt făcute. Noţiunea de regulă este, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:46:53 UTC)
BDD-A27334 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Oana PARASCHIV 
 

196 

asemenea, definitorie pentru stilul gândirii lui Ludwig Wittgenstein, considerat cel mai 
important filozof al secolului al XX-lea, care susţine filozofia descriptivă, destinată în 
întregime modului de funcţionare a limbii, nu teoretică; dacă în Tractatus logico-philosophicus 
[2001] limbajul era conceput sub forma unui set de reguli ce trebuiau strict respectate, 
înţelesul unui cuvânt este obiectul pe care îl denotă, în opera din adoua parte a vieţii sale, 
Cercetări filosofice [2004], respectarea regulilor devine consensuală, iar înţelesul unei expresii 
este utilizarea pe care vorbitorul i-o poate da în unul sau altul dintre jocurile de limbaj. În 
opera din prima parte a vieţii sale, el vorbeşte despre un limbaj ideal, universal, obiectiv, 
perfect traductibil, explicat prin „metafora firului roşu”, a firului unic ce străbate 
neschimbat. În antiteză cu poziţia iniţială, în lucrarea sa ulterioară schimbării paradigmatice, 
Cercetări filosofice, Wittgenstein ne prezintă principalele convingeri din Tractatus logico-
philosophicus, de data aceasta reinterpretate. Cuvintele cheie referitoare la limbaj sunt acum 
contextualitate, parţialitate, istoricitate, subiectivitate. Limbajul, în funcţie de context,devine o 
amplă colecţie de practici. Sensul nu mai constă în denotarea relaţiei dintre cuvinte şi 
obiecte, ci în folosirea unor expresii, într-un context anume. Limbajul se transformă 
continuu în funcţie de comportamentul uman şi, ca urmare, diversele folosiri capătă 
conţinut şi semnificaţii prin acţiunile vorbitorilor care le aduc în atenţie. Înţelesul unui 
cuvânt, al unor expresii, propoziţii sau fraze nu este nimic altceva decât setul de reguli 
(informale) care stabilesc utilizarea acestora în viaţa reală. Membrii oricărei comunităţi 
dezvoltă modalităţi de a vorbi care servesc nevoilor lor ca grup şi acest lucru constituie 
jocul de limbaj. Între „jucători” există o convenţie, un set de reguli; modificarea unei reguli 
marchează trecerea la un alt joc; fiecare enunţ constituie o mutare în cadrul jocului. A vorbi 
este ca şi cum ai lupta, dar nu pentru a învinge, ci pentru bucuria de a continua, de a 
evolua, este ca un joc de lego în care, cu aceleaşi piese sunt create forme diferite, în funcţe 
de intenţia celui care le ordonează. Aşadar, cele două principii prin care este reglementată 
activitatea lingvistică a vorbitorilor, sunt normativitatea şi libertatea. Îmbogăţirea 
permanentă a limbajului cu noi jocuri şi coexistenţa elementelor consolidate cu altele noi 
este similară funcţionării relaţiilor sociale, a interacţiunilor. Concluzia filozofului austriac 
este aceea că doar contextul decide asupra înţelesului, întrucât aceleaşi semnificaţii ale 
componentelor pot conduce la diferite semnificaţii ale compusului, sensurile cuvintelor nu 
reprezintă obiectele care le corespund, ci felul în care acestea sunt folosite, iar limbajul este 
activ, dinamic, inovator. 

Din punct de vedere social, limba aparţine atât individului, cât şi comunităţii, 
vorbitorul conştientizând că limba asigură o mare libertate pentru ca el să-şi manifeste 
creativitatea. Numeroşi învăţaţi, precum Wilhelm von Humboldt şi Benedetto Croce au 
demonstrat că vorbitorii nu învaţă o limbă, ci îşi însuşesc modalităţile prin care pot crea 
într-o limbă. Benedetto Croce identifică limbajul cu arta, întrucât orice act al vorbirii este, 
într-o anumită măsură, un act creator:  

 
„Limbajul este o creaţie perpetuă; ceea ce este exprimat o dată prin cuvânt nu se 

repetă decât tocmai ca reproducere a ceea ce s-a produs deja; impresiile mereu noi dau loc 
la mutaţii continue de sunete şi de semnificaţii, adică unor expresii mereu noi. A căuta 
limba model înseamnă a căuta imobilitatea mişcării”. [Croce, 1970] 
 
Mobilitatea, particularitatea esenţială a activităţii lingvistice, presupune realizarea 

actelor de vorbire prin crearea de fapte noi, nu prin reluarea celor deja realizate. Humboldt 
consideră că  limbajul şi gândirea sunt strâns legate, limba fiind mijlocul prin care intelectul 
îşi creează o reprezentare a propriei imagini, evidenţiind rolul acesteia în formarea gândirii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:46:53 UTC)
BDD-A27334 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Limbajul – sub specie ludi 
 

197 

Pe aceeaşi linie, anticipată de Aristotel şi continuată de Humboldt, Eugen Coşeriu 
concepe limbajul ca activitate, creaţie continuă de acte lingvistice (enérgeia) şi nu ca produs 
(érgon); Aristotel, însă, consideră că orice activitate productivă, cum este limbajul 
(Humboldt, Coşeriu), este  văzută în trei moduri diferite, iar al treilea aspect al relaţiei îl 
constituie dýnamis, adică „a şti să faci”, tehnică, potenţă/competenţă, aspect care nu se 
regăseşte la Humboldt. Enérgeia este anterioară tehnicii, fiind însăşi creativitatea şi, spre 
deosebire de aceasta (dýnamis), nu se poate învăţa prin experienţă sau prin studiu. Limbajul 
este enérgeia şi funcţionează pe baza unei tehnici însuşite, dar, tocmai pentru că este o 
activitate creatoare, depăşeşte, adesea, tehnica. În distincţia aristotelică nu se face referire la 
activităţi diferite, ci la trei moduri de a ne raporta la aceeaşi realitate. 

Consider că un punct de plecare esenţial pentru gândirea coşeriană îl constituie 
enunţul prin care acest lingvist defineşte limbajul, sintetizată în tabelul sinoptic al 
reprezentării limbajului (Fig. 1): „este o activitate umană universală care se realizează în mod 
individual, dar totdeauna conform unor tehnici istoric determinate («limbi»)” [Coşeriu, 2000]. 
Coşeriu distinge în limbaj, trei niveluri: unul universal realizat de vorbire în general, altul 
istoric realizat ca vorbire într-o limbă şi unul individual concretizat ca discurs, atrăgând 
atenţia asupra faptului că „a distinge” nu înseamnă „a separa”, întrucât în ştiinţă noţiunile 
se disting, iar cunoaşterea, înţelegerea, tocmai acest lucru presupune. 

 
Fig. 1 
Schema coşeriană a reprezentării limbajului [Coşeriu, 2000] 
 

puncte de vedere/ 
niveluri 

enérgeia 
activitate 

dýnamis 
competenţă 

érgon 
produs 

universal vorbire în general competenţă 
elocuţională 

totalitatea 
„vorbitului” 

istoric limba concretă competenţă 
idiomatică (limba abstractă) 

individual discurs competenţă 
expresivă „text” 

 
Din cele trei niveluri rezultă competenţele lingvistice, adică tehnicile de realizare a 

limbajului: competenţa elocuţională presupune a şti să vorbeşti în general, independent de 
o limbă, competenţa idiomatică are ca premisă vorbirea unei limbi, iar competenţa 
expresivă înseamnă a putea să vorbeşti în situaţii determinate. 

Aşadar, limba nu este un produs static, ci o tehnică prin care se creează fapte noi; 
această idee permite lingviştilor să atribuie limbajului principalele caracteristici ale jocului – 
activitate liberă, plasată sub semnul creativităţii, delimitată de un set de reguli valabile într-
un anumit context. 

În ultimele decenii s-au produs schimbări majore privind direcţiile de cercetare în 
domeniul lingvisticii, revenind în forţăunele principii explicative de tip holistic. Jocurile 
animalelor, ale copiilor sau ale oamenilor maturi au fost observate şi interpretate pentru a 
se obţine teorii ştiinţifice din care să reiasă funcţiile jocului în viaţa omului. Conform noii 
epistemologii, jocul nu mai este o activitate gratuită, puerilă, ci o activitate liberă şi plină de 
sens, bazată pe un sistem autonom de reguli, aşa cum afirma Johan Huizinga: „Noţiunea de 
joc ca atare este de ordin superior celei de seriozitate. Pentru că seriozitatea încearcă să 
excludă jocul, dar jocul poate foarte bine să includă în el seriozitatea.” [2002:37]. Învăţatul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:46:53 UTC)
BDD-A27334 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Oana PARASCHIV 
 

198 

olandez evidenţiază apoi importanţa jocului pentru evoluţia culturală a omului şi consideră 
că întreaga cultură poate fi pusă sub specie ludi (ideea a fost reluată de la gânditorii secolului 
al XVII-lea, când lumea era comparată cu o scenă în care fiecare om îşi juca rolul) şi 
subliniază caracterul funcţional al acestuia, afirmând că „jocul este o funcţie plină de tâlc” 
[Huizinga: 2002:37]. Se impune, astfel, distincţia între jocul gratuit, superficial, limitat la 
plăcerea momentului şi jocul serios, mereu reluat şi condus către ţinte superioare. De 
manifestările primare ale jocului se leagă veselia, voioşia, lipsa de griji şi farmecul, iar în 
formele mai dezvoltate, jocul este asociat cu eliberarea, ritmul si armonia.  

În jocul copilului, omul de cultură găseşte sursa structurii ludice, a puterii 
creatoare, întrucât cultura apare ca joc. Activităţile de bază ale societăţii omeneşti sunt 
întrepătrunse, toate, de către joc. Analizând activităţile primare ale omului, Huizinga începe 
cu limba, prima unealtă a omului cu ajutorul căreia poate comunica, şi cu care, jucându-se, 
ajunge să sară de la planul material la idee  constatând că „în spatele fiecărei exprimări a 
abstractului se află o metaforă şi, în fiecare metaforă, se ascunde un joc de cuvinte” 
[Huizinga: 2002:44]. În cadrul esteticii jocul are inclinarea de a se asocia cu tot felul de 
elemente frumoase, omul putându-şi crea o nouă lume, poetică.  

Predecesorul său, Roger Caillois, în Les Jeux et les Hommes, propunându-şi să 
depăşească perspectiva exclusiv culturală, în favoarea uneia taxonomice, clasifică jocurile în 
patru mari clase, urmărind atitudinea şi încordarea jucătorului. Astfel, acest specialist 
vorbeşte despre agon (competiţie, luptă, concurenţă), alea (noroc, hazard, şansă), mimicry 
(simulare), ilinx (vertij, turbulenţă). Jocurile pot varia, de asemenea între paidia 
(improvizaţie, veselie) şi ludus (regulă, disciplină). Pe baza unui tabel (Fig. 2), antropologul 
francez preocupat să descifreze realităţile umane a alcătuit o clasificare completă a 
jocurilor, deşi afirma că „Multitudinea şi varietateainfinită a jocurilor te face să pierzi 
nădejdea de a descoperi un principiu al clasării lor care să permită repartizarea tuturor într-
un număr mic de categorii bine definite” [Caillois, 1967]. 

 
Fig. 2 
Clasificarea jocurilor propusă de Roger Caillois 
 

 
 AGÔN 

(competiţie) 
ALEA 
(noroc) 

MIMICRY 
(simulacru) 

ILINX 
(vertij) 

PAIDIA 
vacarm 
agitaţie 
hohote de 
râs 
zmeu solitar 
pasienţe 
rebus 
LUDUS 

curse, lupte 
neordonate 
atletism 
box 
biliard 
scrimă, dame 
fotbal, şah 
competiţii 
sportive, 
în general 

alabala 
rişca 
pariu 
ruleta 
loterii 
simple, compuse sau 
reportabile 

Imitaţii 
copilareşti 
jocuri de iluzie 
papusa, panoplii 
masca 
travesti 
teatru 
artaspectacolului,  
îngeneral 

lupte de copii 
caluşei 
scrânciob 
vals 
atracţii de 
bâlci 
schi 
alpinism 
trapez 

 
Numeroşi cercetători au analizat dimensiunea ludică a limbajului; de dată mai 

recentă, lucrarea lui Florin Teodor Olariu, Dimensiunea ludic-agonală a limbajului [2007], la 
origine teză de doctorat, susţinută în cadrul Facultăţii de Litere a Universităţii „Al.I. Cuza” 
din Iaşi constituie o bază prin prezentarea cercetărilor din paradigma interacţionistă a 
comunicării, dar şi prin analiza teoriilor şi bogăţia documentării. Conceptele-cheie, limbaj 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:46:53 UTC)
BDD-A27334 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Limbajul – sub specie ludi 
 

199 

uman şi joc, sunt analizate prin prisma filozofiei limbajului şi a pragmalingvisticii. 
Dimensiunea ludică a limbajului este percepută ca tensiune conversaţională în cadrul 
agonal, cercetătorul propunându-şi o analiză a naturii intrinseci a limbajului, analizând jocul 
„serios”, nu „joaca” amuzantă, copilărească, lipsită de tensiune, de profunzime. Jocul cu 
reguli şi roluri presupune construcţie,  imaginaţie, ierarhie asumată, competiţie. 

Fenomenul deschide drumul unor cercetări viitoare amănunţite şi se află într-o 
continuă evoluţie, dată fiind marea varietate a formelor specifice de manifestare, 
corespunzând dinamicii şi inovaţiei limbii. De aceea, există numeroase definiţii ale jocului, iar 
conceptul a fost abordat din perspective multiple, fară a fi ajuns sub exigenţa unei tipologii 
unanim acceptate şi, de aceea, unii teoreticieni consideră că este mai mult o formă a intuiţiei, 
nu a facultăţii raţionale, iar Mihai I. Spăriosu, în lucrarea Resurecţia lui Dionysos. Jocul şi 
dimensiunea estetică în discursul filozofic şi ştiinţific modern, recunoaşte iniţial complexitatea jocului 
degrevându-se de pretenţia unor definiţii exhaustive, cercetarea sa este soldată cu numeroase 
clasificări: „În pofida interesului din ce în ce mai larg pentru joc şi a numeroaselor tentative 
de a-i explica natura şi funcţia, conceptul de joc rămâne astăzi la fel de evaziv ca în urmă cu 
două mii de ani. Toţi părem să ştim ce este jocul şi îl putem recunoaşte ca atare, dar de îndată 
ce trebuie să conceptualizăm această cunoaştere ne aflăm în impas.” [Spăriosu, 1997]. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 

 
Caillois, Roger, 1967. Les Jeux et les Hommes, Gallimard, Paris. 
Cornea, Paul, 1980. Regula jocului, Editura Eminescu, Bucureşti. 
Coşeriu, Eugeniu, 2000. Lecţii de lingvistică generală, Editura ARC, Chişinău. 
Croce, Benedetto, 1970. Estetica privită ca ştiinţă a expresiei şi lingvistică generală, Univers, Bucureşti. 
Huizinga, Johan, 2002. Homo ludens, traducere de H. R. Radian, Humanitas, Bucureşti. 
Olariu, Florin-Teodor, 2007. Dimensiunea ludic-agonală a limbajului, Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, 

Iaşi. 
Saussure, Ferdinand de, 1998. Curs de lingvistică generală, Editura Polirom, Iaşi,  
Spăriosu, I. Mihai, 1997. Resurecţia lui Dionysos. Jocul şi dimensiunea estetică în discursul filozofic şi ştiinţific 

modern, Editura Univers, Bucureşti. 
Vieru, Sorin, 1968. Jocul şi joaca, în „Revista de filozofie”, Tomul XV, nr. 2, Editura Academiei, 

Bucureşti. 
Wittgenstein, Ludwig, 2004. Cercetări filosofice, Humanitas, Bucureşti. 
Wittgenstein, Ludwig, 2001. Tractatus logico-philosophicus, Humanitas, Bucureşti. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:46:53 UTC)
BDD-A27334 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

