MITOLOGIA SLAVA E GRECO-ROMANA. UNO STUDIO COMPARATIVO

Mihai DRAGNEA

This study presents a number of similarities between Greek and Roman deities and the Slavic ones,
basing my research as much as possible on the information provided by an etymological analisys, a
description of the deity as well as rituals, offerings, sacrifices and celebrations dedicated to the deities.
Georges Dumézil in particular has shown how the trifunctional hypothesis penetrates all the societies
that stem from proto-Indo-European culture, although each culture went on to develop their divinities
further. While this Dumézilian comparative mythology is incorporated to some extent in the social
typology used here, it should be noted that this scheme does not apply to all Indo-European cultures.

In this paper [ will show that some Slavic deities combine the sovereign and the warrior functions, and
there is no clear separation between the food-producing class and its attendant deities from the
warrior class and its gods.

Keywords: Slavic Mythology, Greek Mythology, Roman Mythology, Chronicle of Nestor, Indo-
europeans, Georges Dumézil, trifunctional hypothesis.

Il termine mitologia (pvBoAoyia), quale campo di ricerca scientifica, si
applica all'insieme delle vicende e delle storie tradizionali. Mythos in greco significa
«storia» o «leggenda», e logos «discorso». Di solito, i miti sono rappresentati da
opere letterarie, ma sotto il termine «mitologia» possono essere inclusi tutti i
racconti tradizionali appartenenti a una data cultura o religione. Nel corso della
storia, queste vicende sono circolate in forma letteraria, popolare (ballate, odi, canti
popolari, canti epici) o addirittura trasformate in cronache, scritte nelle corti o nei
monasteri.

PERUN E ZEUS

Un dio supremo era a capo del pantheon slavo. Bog «ricco, potente» & il
termine generico per la divinita maggiore. Va pero notato che quest'ultimo epiteto
puo essere attribuito a divinita diverse, a seconda della loro posizione nella
gerarchia divina (ad esempio Perun bog, Svarog bog). Il termine e di origini
indoeuropee, e deriva dal persiano bay, che significa «dio», nel senso di «dio che
elargisce», gentile, generoso e forte. Procopio ed Helmold di Bosau affermano che il

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

sistema teologico slavo sia gerarchico, con gli altri déi subordinati all'autorita del dio
supremo.!

Secondo Helmold, le tribu slave del Baltico assegnavano la funzione di «dio
supremo» a Svantevit (san Vito, patrono di Corvey).2 Quelle orientali, a Perun.
Secondo il linguista Sorin Paliga, I'aggettivo rumeno bogat, «ricco», deriverebbe
dall'antica radice indoeuropea.3 Il termine si riferisce specificamente al dio Perun.
Come per Zeus, a Perun, in qualita di «colui che distribuisce la ricchezza», o «colui
che custodisce i mortali», venivano assegnati onori regali.* Possiamo stabilire una
connessione tra Perun e Zeus sia dal punto di vista etimologico sia per il loro rango a
capo del pantheon greco.

1 Per ulteriori dettagli sulla mitologia slava nelle fonti scritte medievali si vedano Eugenio R. Lujan,
“Procopius, De bello Gothico III 38.17-23: a description of ritual pagan Slavic slayings?”, Studia
Mythologica Slavica, X1, 2008, pp.105-112; Roman Zaroff, “The Originis of Sventovit of Riigen”, Studia
Mythologica Slavica, V, 2002, pp. 9-18; Anca Irina lonescu, Mitologia slavilor, Ed. Lider, Bucuresti, 2000;
Leszek P. Stupecki; Roman Zaroff, “William of Malmesbury on Pagan Slavic Oracles: New Sources for
Slavic Paganism and its two Interpretations”, Studia Mythologica Slavica, 11, 1999, pp. 9-20; Roman
Zaroff, "Organized Pagan Cult in Kievean Rus’. The Invention of Foreign Elite or Evolution of Local
Tradition?”, Studia Mythologica Slavica, 11, 1999, pp. 47-76; Myroslava T. Znayenko, The Gods of the
Ancient Slavs. Tatishchev and the Beginnings of Slavic Mythology, Slavica Publishers Columbus, Ohio,
1980.

2 Helmold scrisse, probabilmente verso il 1167, la Chronica Slavorum (Cronaca degli Slavi). Egli vi
descrive proprio la religione, la cultura e la societa delle tribui pagane stanziate a Est del fiume Elba, che
nelle moderne ricerche vengono denominate Slavi dell'Elba e del Baltico. Il baricentro della sua
Cronaca e incentrato sugli eventi storici nei territori, che corrispondono all'incirca alla Marca di
Billung, dai tempi di Carlo Magno fino al 1168. Helmold & la fonte principale per la crociata dei Venedi
condotta nel 1147 dai principi sassoni, danesi e polacchi contro gli "slavi dell'Elba". Per maggiori
dettagli su questa campagna militare si veda Mihai Dragnea, "Divine Vengeance and Human Justice in
The Wendish Crusade of 1147", Medium Aevum Quotidianum, 71, 2015, pp. 7-27.

3 Adrian Poruciuc; Norbert Poruciuc, "An Etymological Proposition: Old Germanic God-Spéd 'Good
Fortune' As Source Of Old Church Slavonic Gospodv 'Lord, Master’, Messages, Sages and Ages:
Proceedings of the International Conference on British and American Studies, 2015, Vol. 2 Issue 2 p. 10;
Rick Derksen, Etymological Dictionary of the Slavic Inherited Lexicon, Brill, Leiden, 2008, p. 50; Frederik
Kortlandt, "Slavic Historical Morphology: Nominal Paradigms", Studies in Slavic and General Linguistics,
Vol. 34, 2008, p. 423; Bernard Mees, “Runes in the First Century”, Runes and Their Secrets: Studies in
Runology, eds. Marie Stoklund et al, Museum Tusculanum Press, Copenhagen, 2006, p. 217; Sorin
Paliga, "100 Slavic Basic Roots: Once Again on Slavic swto And the Slavic Ethnogenesis", Romanoslavica,
XL, 2005, p. 72; Idem, Lexikon proto-borealicum et alia lexica etymologica minora, Ed. Evenimentul,
Bucuresti, p. 206; Edward Stankiewicz, The Accentual Patterns of the Slavic Languages, Stanford
University Press, Standford, 1993, p. 64.

4 Hesiod, Theogony, trans. by Richard Caldwell, Hackett Publishing, 2015, p. 108.

196

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

Il nome Zeus e l'esito ellenico del teonimo sanscrito Dyaus Pitar, «Padre
celeste».! [l medesimo mitema e presente nella mitologia romana, nella quale Giove
e chiamato Deus Pater, a simboleggiare il potere assoluto su uomini e dei in qualita
di «Padre celeste».2 Come Zeus, il dio Perun governava i tuoni,3 i fulmini e il fuoco
eterno (ignis aeternus), attributi del suo potere assoluto sugli dei e sugli uomini.

Perun veniva raffigurato come un uomo di statura imponente, con la testa
(capelli) d'argento e i baffi d'oro.* Portava un martello, un'ascia e un arco da guerra,
e aveva fulmini al posto delle frecce.

La medesima rappresentazione caratterizzava Zeus.> Nella titanomachia,
Zeus scende dall'Olimpo, accompagnato da tuoni e lampi, e scaglia fulmini contro i
Titani e i Giganti.6 Ha per appellativo Keraunos (dal nome arcadico del fulmine).”
Nella Teogonia di Esiodo, gli alleati di Zeus sono descritti come belli, forti e robusti,3
proprio come Perun. A Roma, Giove ha per soprannome Fulgur «signore della
folgore» o Summanus «origine dei lampi notturni».® Perun e indicato come «colui che

1 Michael D. Konaris, The Greek Gods in Modern Scholarship: Interpretation and Belief in Nineteenth and
Early Twentieth Century Germany and Britain, Oxford, University Press, 2015, pp. 113-114; Karel
Werner, A Popular Dictionary of Hinduism, Richmond, Routledge, London and New York, 2005, p. 6.

2 Joseph Twadell Shipley, The Origins of English Words: A Discursive Dictionary of Indo-European Roots,
Baltimore and London, JHU Press, 2001, p. 54; Hajime Nakamura, A Comparative History of Ideas, Delhi,
Motilal Banarsidass Publ., 1992, p. 29.

3 Sorin Paliga, ‘Perun Ignis Invictus, Ignis Aeternus. Briefly on Fire, Ovens, Cremation and Eternity’,
Linguistique Balkanique, XLVIII, 2009, 1-2, p. 125; Tamara Kondratieva, Vechea Rusie, Ed. Corint,
Bucuresti, 2000, p. 34.

4 The Russian Primary Chronicle: Laurentian Text, translated and edited by Samuel Hazzard Cross and
Olgerd P. Sherbowitz-Wetzor, The Mediaeval Academy of America, Cambridge, 1953, p. 93.

5 Roger. D. Woodard, The Cambridge Companion to Greek Mythology, Cambridge University Press,
Cambridge, 2007, p. 89.

6 Albert Grenier, The Roman Spirit. In Religion, Thought and Art, Routledge, New York, 2013, p. 92;
Bernard Rémy, André Buisson, "Les inscriptions commémorant la chute de la foudre dans les provinces
romaines de la Gaule. A propos d'un nouveau document découvert a Saint-Geoire-en-Valdaine (Isére)”,
Revue archéologique de Narbonnaise, tome 25, 1992, p. 85.

7 Daniel Ogden, A Companion to Greek Religion, Wiley-Blackwell, Chichester, 2010, p. 271.

8 Aikaterini Carvounis, "Final scenes in Quintus of Smyrna, Posthomerica 14", Quintus Smyrnaeus.
Transforming Homer in Second Sophistic Epic, eds. M. Baumbach; S. Bar, Walter de Gruyter, Berlin, 2007,
p. 252.

9 Olivier Hekster; John Rich, "Octavian and the Thunderbolt: The Temple of Apollo Palatinus and
Roman Traditions of Temple Building", The Classical Quarterly New Series, Vol. 56, No. 1, 2006, p. 158.

197

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

porta la pioggia» o «colui che porta le nuvole», elementi essenziali per la fecondita
della natura.! Un simile attributo, «adunatore delle nuvole», e attribuito anche a
Zeus da Omero, Esiodo e Senofane.z Nella mitologia romana, Giove ha per epiteti
Elicius, «produttore di pioggia».3

Qualsiasi alleanza o qualsiasi forma di giuramento veniva stretta in nome di
Perun. Cosi nella mitologia greca: Omero racconta nell'lliade dei voti pattuiti in
nome di Zeus. A entrambe le divinita venivano offerti sacrifici umani. La Cronaca di
Nestore* ci informa che Vladimir, principe della Rus' di Kiev, dopo aver innalzato in
questa citta diversi idoli pagani, sacrifico in loro onore alcune vittime umane.
Nestore scrive anche che gli Slavi sacrificavano agli déi persino i propri figli. E a
proposito di sacrifici umani presso gli antichi greci, le Anabasi (vol.VI) di Senofonte
riportano che, obbedendo all'oracolo di Delfi, due persone vennero abbattute sugli
altari in onore di Zeus.

Il giorno dedicato a Perun era il giovedi; la festa di Perun era celebrata il 21
giugno. I romani compivano una cerimonia a Giove, sotto la denominazione di
Summanus, il 20 giugno.

La vittoria di Perun sul suo nemico (probabilmente Veles) aveva l'effetto di
liberare le acque pluviali. Nella mitologia greca, Zeus aveva l'epiteto di Eleutherios,
«liberatore», e si diceva che avesse diviso il cielo, le acque e la terra con i suoi fratelli
Poseidone e Ade. Dalle cronache slave apprendiamo che la quercia & I'albero sacro a
Perun, cosi come in Grecia i templi dedicati a Zeus venivano costruiti presso una
quercia sacra, sulla quale si diceva che si fosse posata una colomba nera.

La quercia era considerata sacra a Zeus, e Ateneo, nel Deipnosophists (libro
XI), afferma che un tale Liceo, sacerdote di Zeus, pratico un sacrificio al dio presso

1 Mihai Dragnea, "The Thraco-Dacian Origin of the Paparuda/Dodola Rain-Making Ritual”,
Brukenthalia, No. 4, 2014, p. 18-27; llie Danilov, Dictionar de mitologie slavd, Ed. Polirom, Bucuresti,
2007, pp. 185-186.

2 Andrew Gregory, The Presocratics and the Supernatural: Magic, Philosophy and Science in Early Greece,
Bloomsbury, London, 2013, pp. 103-105.

3 James George Frazer, The Golden Bough, Courier Corporation, Dover Publications, New York, 2002, p.
150.

4 La Cronaca Primaria o Cronaca di Nestore (Manoscritto Nestoriano, Racconti degli anni passati), scritta
a Kiev durante il regno del Gran Principe Iziaslav Sviatopolk II (1093-1113), & una storia della Rus'
kievana tra 1’850 e il 1110. Il modello della Cronaca & germanico, e rivolto verso il mondo scandinavo,
dal momento che la politica di Sviatopolk era a favore del potere dei Variaghi.

198

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

una quercia.l Procopio di Cesarea ci informa che i russi, diretti a Costantinopoli,
sbarcarono sull'isola di San Giorgio, dove adorarono un'enorme quercia, ai cui piedi
offrirono sacrifici. In Ucraina, a ZaporiZzja, e stata fotografata una quercia alta piu di
sei metri, vecchia di secoli. I ricercatori sostengono che sia stata un albero sacro. In
base a una tradizione locale, se il primo fulmine di primavera cade dietro la quercia,
non si sara piu tormentati dal mal di schiena.

Sacro a Perun era il bue, animale che gli antichi slavi aggiogavano all'aratro.
Nel tardo VI secolo, nella Guerra Gotica, Procopio di Cesarea, scrive a proposito degli
slavi: «Credono che solo Dio stesso, il creatore del fulmine, sia padrone di tutto, e gli
offrono buoi in sacrificio...»?

In Grecia, la Bouphénia, o «uccisione dei tori», rappresentava il supremo
rituale di sacrificio. Il bue abbattuto in questa celebrazione annuale, veniva poi
impagliato e aggiogato a un aratro. Il sacerdote fuggiva e il coltello veniva gettato in
mare. Il rito aveva luogo sull'Acropoli, nel santuario di Zeus Polieus.

E noto che la ricchezza, presso le antiche societa di matrice indoeuropea, era
rappresentata dal possesso di mandrie e armenti. Inoltre, si considerava beato
l'uomo che moriva colpito da un fulmine, in quanto si diceva che fosse stato
chiamato in cielo dal dio Perun, il quale gli aveva perdonato i peccati mortali. Un
dettaglio che ritroviamo nella mitologia greca nel caso di Semele, la quale veniva
fulminata da Zeus per punizione.

Dopo la cristianizzazione degli Slavi, il culto di Perun venne associato a
quello del Profeta Elia, il quale «correva come un matto, attraverso il cielo, col carro
di fuoco» e puniva i malvagi con il fulmine. Nella mitologia romana, Giove scendeva
sul Campidoglio su un carro trainato da quattro cavalli.

VELES ED HERMES

by

Secondo per importanza nella mitologia slava, e il dio Veles, menzionato
nell’'anonimo poema Canto della schiera di Igor (Slovo o piilku Igorevé), scritto nel

1 David G. Rice; John E. Stambaugh, Sources for the Study of Greek Religion, Corrected Edition, Society of
Biblical Literature, 2009, pp. 101-102.

2 Eugenio R. Lujan, Procopius, De bello Gothico 11l 38.17-23: a description of ritual pagan Slavic slayings?,
pp. 105-106.

199

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

XIII secolo.! Per capire meglio il carattere domestico di questa divinita dobbiamo
evitare di assegnare alla radice skot, che significa «bestiame», «animali domestici», il
suo significato negativo. Con la migrazione degli indoeuropei, la parola skot era
sinonimo di ricchezza e abbondanza, essendo molto ben rappresentata nel Rig-Veda.
Nel medioevo russo, skot significava «casa» ma anche «ricchezza», «opulenza»,
«fortuna» o «denaro». Tra gli Slavi, era Veles che apportava ricchezza e prosperita,
ed era considerato il «dio delle greggi» e degli animali.2 Era il dio protettore dei
contadini, e la gente lo pregava affinché accrescesse le proprie ricchezze e
aumentasse le rese agricole.3

Nella mitologia greca, Hermes appariva come un dio pastorale, arcadico,
protettore delle greggi e delle mandrie.* Hermes faceva la fortuna dei commercianti,
accrescendo il denaro e distribuendo le ricchezze.> Mercurio era il protettore dei
mercanti anche nella mitologia romana.¢

I nome di Veles & da connettere all'antico culto slavo dei morti o, piu
esattamente, all'anima dei defunti. Egli stabilisce un parallelo etimologico tra le
lingue slave e baltiche, notando che in lituano velis significa «morto» e velci «anime
dei defunti».” Una versione lituana di Veles e rappresentata da Velinas, che nel
Baltico e il creatore dei rettili, degli uccelli neri (corvi o cornacchie) e dei lupi, e che,
come Odino, e circondato dalle anime dei guerrieri, gli Einherjar. 1l legame con gli

1 The Tale of the Armament of Igor, ed. and trans. by Leonard A. Magnus, Oxford University Press,
London, 1915, 74, p. 3; Manfred Lurker, The Routledge Dictionary of Gods and Goddesses, Devils and
Demons, London and New York, Routledge, 2004, p. 197.

2 The Russian Primary Chronicle: Laurentian Text, p. 65, 90; Roman Jakobson, Contributions to
Comparative Mythology: Studies in Linguistics and Philology, 1972-1982, ed. by Stephen Rudy, Mouton
Publishers, Berlin-New York-Amsterdam, 1985, p. 25.

3 Eloy Martos Nufiez; Antonio Castafio Blanco; Aitana Martos Garcia, "The Serpent as a Pan-
Mediterranean Myth", Mediterranean Journal of Social Sciences, Vol 6, No 4, S2, 2015, p. 425; llie
Danilov, Dictionar de mitologie slavd, p. 253.

4 Carl Olson, Religious Ways of Experiencing Life: A Global and Narrative Approach, Routledge, New
York, 2016, p. 43.

5 Deborah Tarn Steiner, The Tyrant's Writ: Myths and Images of Writing in Ancient Greece, Princeton
University Press, Princeton, 2015, p. 46; Norman Oliver Brown, Hermes the Thief: The Evolution of a
Myth, Lindisfarne Press, Great Barrington, 1990, pp. 43-44.

6 Zoe Petre, Alexandra Litu, Catdlin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, Ed. Corint,
Bucuresti, 2001, p. 252.

7 B. A. Rybakov, Yazychestvo drevnih slavyan, Nauka, Moscova, 1981, p. 274.

8 Gerald ]. Larson; C. Scott Littleton, Jaan Puhvel, Myth in Indo-European Antiquity, University of
California Press, Los Angeles, 1974, pp. 89-91.

9 H.A. Guerber, Myths of the Norseman, Geddes & Grosset, New Lanark, 2008, pp. 38-42.

200

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

uccelli neri e i lupi € un elemento primordiale di morte e di contatto tra i due mondi:
la vita terrena e 'esistenza dopo la morte. Il lupo simboleggia la lotta e il coraggio, il
corvo la saggezza.

La celebrazione dei morti nella mitologia lituana é chiamata Véliai. La parola
Velos (plurale Veéliai, «festa dei morti») deriva da Vélé, «<anime dei morti». Secondo
un antico rituale lituano, la dea chiamata Veliona veniva invitata a partecipare al
«banchetto dei morti». Se ammettessimo che Veliona appare come una dea nella
mitologia lituana, strettamente legata a quella slava, questa teoria potrebbe essere
corretta.l Veles ci appare come un dio acquatico, con un carattere ctonio,
ingannatore, acerrimo nemico di Perun (vedi Loki e Thor), ma anche come uno
stregone. Alcuni storici russi, analizzando i dati della mitologia slava, ritengono che
il destino cosmico di Veles sia quello di fare da «collegamento» tra il mondo dei vivi
e il mondo dei morti, con un ruolo di «guida».2 Nell’antico mondo greco, Hermes era
il messaggero degli déi e la guida delle anime verso il regno ipoctonio di Ade.3 Il
Mercurio dei romani aveva ugualmente il ruolo di psicopompo verso il mondo
sotterraneo di Plutone.*

Prima che il popolo russo si convertisse al cristianesimo, ai tempi di
Vladimir, i sette idoli degli dei dell’antica mitologia slavo-orientale venivano
innalzati nei grandi centri urbani della Rus’, soprattutto a Kiev. E interessante notare
che la statua di Veles non faceva parte di questo gruppo, né era contemplata tra i
sette idoli sulla collina sacra della citta, ma si trovava da qualche parte nella pianura,
nei pressi del mercato.

Da qui si e concluso che Veles fosse anche un dio del commercio. Presso i
greci, Hermes appare anche come protettore dei commercianti.6 Nella mitologia

1 Algirdas Julien Greimas, Despre zei si despre oameni, Ed. Meridiane, Bucuresti, 1997, pp. 57-58.

2 Mihai Dragnea, "Cosmologie in cultura populara slovena", Buridava, nr. XI, 2013, pp. 320-321; Ilie
Danilov, Dictionar de mitologie slavd, p. 252.

3 William Hansen; William F. Hansen, Classical Mythology: A Guide to the Mythical World of the Greeks
and Romans, Oxford University Press, Oxford, 2005, p. 198.

4 Zoe Petre, Alexandra Litu, Catalin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, p. 253.

5 John M. Letiche; A.l. Pashkov, A History of Russian Economic Thought: Ninth Through Eighteenth
Centuries, University of California Press, Los Angeles, 1964, p. 31.

6 Vedi nota 22.

201

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

romana, Mercurio ¢ il dio del commercio, protettore dei mercanti e dei ladri.! Veles
fu anche considerato «dio della poesia» come attributo esplicativo delle sue capacita
intellettuali. Allo stesso modo, Hermes era considerato il protettore della scrittura, e
la sua festivita, la Hermaea «'Eppaia », aveva un significato intellettuale.?

HORS E APOLLO

Il dio Hors (Khursun nella lingua scitica) e il sole.3 Il suo nome appare nella
Cronaca di Nestore* e nel Canto della schiera di Igor.s 11 significato della parola e «in
movimento», «di corsa». L'iranico xorsed significa «sole», da cui il nome della
dinastia iranica Khores,¢ che ha lo stesso significato di «sole».” Hors appare giovane
e bello,® con capelli d'oro, riccioluti.? Il nome del dio pud significare «brillare», dal
persiano xursét «sole radiante» o «maesta regale», e puo prestarsi come modello
divino per ogni sovrano del mondo slavo precristiano. Hors era il dio della luce
solare, del giallo disco del sole.l® Il carattere solare e il nome del dio sono
rintracciabili in molte parole, fra le quali choro$ij «buono, bello», pochoroset’

1 Pamela H. Smith, The Business of Alchemy: Science and Culture in the Holy Roman Empire, Princeton
University Press, Princeton, 1997, p. 219.

2 C. Daremberg; E. Saglio, "Hermaia", Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, tome 111, Vol. 1,
1900, pp. 134-135.

3 Ilie Danilov, Dictionar de mitologie slavd, p. 106; Henry Welsford, Mithridates minor, or, An essay on
language, Longman, Brown, Green, and Longmans, London, 1848, p. 6. Korsha; Korsh (G. Glinka). Glinka,
G. A, Drevnyaya religiya slavyan, Mitau, 1804, p. 35.

4 The Russian Primary Chronicle: Laurentian Text, p. 93.

5 The Tale of the Armament of Igor, 596, p. 18.

6 Cyrus (Plutarco: -khur; Kirus-Khores). David N. Freedman, Allen C. Myers; Eerdmans Dictionary of the
Bible, Eerdmans Publishing, Michigan, 2000, p. 305; Heinrich Hiibschmann, Persische Studien, Verlag
Karl J. Triibner, Strassburg, 1895, p. 57; Henry Welsford, Mithridates minor, or, An essay on language, p.
132. Per una origine non-iraniana del dio orientale-slavo, Hors (Xors) vedasi Constantine L. Borissof,
"Non-Iranian origin of the Eastern-Slavonic god Xiirsti/Xors", Studia Mythologica Slavica, XVII, 2014,
pp. 9-36.

7 B. A. Rybakov, Yazychestvo drevnih slavyan, pp. 280-281.

8 In russo il significato cardinale e solamente 'buono’ in senso lato (bello, piacevole, degno, ecc.).
Constantine L. Borissof, "Non-Iranian origin of the Eastern-Slavonic god Xiirsti/Xors", p. 16.

9 Ilie Danilov, Dictionar de mitologie slavd, p. 106.

10 B. A. Rybakov, Jazycestvo drevnej Rusi, Nauka, Moskva, 1987, p. 444.

202

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

«migliorare», prichoroSivatisja «abbellire, adornare», chorovod «danza», chorom «in
coro».1

In molte nazioni slave, choro significa «disco d'oro», «cerchio», con riferimento
a danze rituali di carattere urano-solari. Da qui il nome della danza circolare rumena
detta hord. Anche il nome della citta ucraina di Korsun’ & in onore del dio della luce
solare. E possibile che I'odierna regione di Cherson, in Ucraina, porti il nome del dio.

Nella mitologia greca, Apollo, il rappresentante degli olimpici di seconda
generazione, appare come un dio della luce solare, simbolo della purezza dei raggi
del sole, Febo.2 La descrizione di Apollo «dai capelli d'oro» indica un’emanazione
divina della luce del sole3 Il suo carattere di protettore rende Apollo una divinita
positiva, che soccorre sempre le persone bisognose. Dopo aver ucciso il drago
Pitone, Apollo seppelli il cadavere del mostro nel luogo in cui sarebbe stato in
seguito costruito il famoso oracolo di Delfi, dove veniva profetizzata al popolo la
volonta di Zeus, padre di Apollo.* Si dice che Hors venne sconfitto dal Dio Nero, ma
venne riportato in vita dagli antichi Slavi come un dio della guarigione, della
sopravvivenza, del trionfo contro la malattia e la debolezza, fino a venire
considerato «signore delle erbe medicamentose». Il dio era considerato uno
straordinario guaritore, cosi come di Apollo sappiamo che uno dei suoi titoli era
appunto Apollo Medicus.5

DAZBOG ED HELIOS

1 Constantine L. Borissof, "Non-Iranian origin of the Eastern-Slavonic god Xiirsii/Xors", pp. 10, 15; V. N.
Toporov, “Ob iranskom élemente v russkoj duxovnoj kul'ture”, Slavjankij i balkanskij fol’klor.
Rekonstrukcija drevnej slavjanskoj duxovnoj kul’tury: istocniki i metody, Nauka, Moskva, 1989, pp. 23-60,
qui 36-37; B. A. Rybakov, Yazychestvo drevnih slavyan, p. 281.

2 Stephen M. Trzaskoma; R. Scott Smith; Stephen Brunet, Anthology of Classical Myth: Primary Sources in
Translation, Hackett Publishing, Indianopolis, 2004, pp. 180-183; Katerina Zacharia, Converging Truths:
Euripides’ Ion and the Athenian Quest for Self-Definition, Brill, Leiden, 2003, pp. 11-14.

3 Elizabeth W. Barber; Paul T. Barber, When They Severed Earth from Sky: How the Human Mind Shapes
Myth, Princeton University Press, Princeton, 2004, p. 54.

4 Mike Dixon-Kennedy, Encyclopedia of Greco-Roman Mythology, ABC-CLIO, Santa Barbara, 1998, pp.
106-107.

5 Gary B. Ferngren, Medicine and Religion: A Historical Introduction, Johns Hopkins University Press,
Baltimore, 2014, p. 58.

203

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

Dazbog e un altro importante dio, adorato al tempo di Vladimir, gran
principe della Rus’ kievana.! Dazbog appare sotto il nome di Radegast presso gli
slavi del Baltico. E un dio solare che rappresenta la fertilita, il potere maschile,2 ed &
considerato I'antenato delle genti slave (Canto della schiera di Igor).3

Dazbog ha in comune con il greco Helios lo status di divinita solare.* Helios
era infatti il dio pre-olimpico del Sole, con I'aspetto di un giovane bello e potente,
simbolo di fertilita.5

Per gli Slavi, DaZbog attraversava il cielo su un carro da guerra trainato da
quattro cavalli bianchi con bellissime ali d'oro. La luce del sole proveniva dallo scudo
di fuoco che Dazbog portava sempre con sé. Di notte, Dazbog attraversava il cielo da
est a ovest illuminando la terra con la sua gloria divina.6 Due volte al giorno, mattina
e sera, egli attraversava il grande oceano con una barca trainata da cigni.” Cio spiega
perché gli antichi slavi attribuissero uno speciale potere a certi loro talismani, sui
quali era raffigurata una testa di cavallo.8

Nella mitologia greca, Helios attraversava quotidianamente il cielo su un
carro trainato da quattro cavalli: Piroo, Eoo, Aetone e Flegonte.® Di Apollo, sappiamo
che si reco da Delfi fin presso gli Iperborei su un carro trainato da cigni bianchi come
la neve.10

1 The Russian Primary Chronicle: Laurentian Text, p. 93.

2 Constantine L. Borissof, "Non-Iranian origin of the Eastern-Slavonic god Xiirsti/Xors", p. 26; Anca Irina
lonescu, Mitologia slavilor, p. 93.

3 The Tale of the Armament of Igor, 238, p. 8.

4 Charles R. Coulter; Patricia Turner, Encyclopedia of Ancient Deities, Routledge, London, 2013, p. 144;
Zoe Petre, Alexandra Litu, Catdlin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, p. 193.

5 Eleni Pachoumi, "The Religious and Philosophical Assimilations of Helios in the Greek Magical Papyri",
Greek, Roman, and Byzantine Studies, 55, 2015, pp. 391-413; Stephen Brunet, Anthology of Classical
Myth: Primary Sources in Translation, p. 209; Tamra Andrews, Dictionary of Nature Myths: Legends of
the Earth, Sea, and Sky, Oxford University Press, Oxford, 2000, p. 90.

6 Mike Dixon-Kennedy, Encyclopedia of Greco-Roman Mythology, pp. 61-62.

7 The Tale of the Armament of Igor, 289-292, p. 10.

8 Monika Kropej, "The Horse as a Cosmological Creature in the Slovene Mythopoetic Heritage", Studia
Mythologica Slavica, 1, 1998, p. 154.

9 Bernard Evslin, Ned Hoopes, The Greek Gods, Editura Scholastic Inc, f.l., 1966, p. 71; W. Sonne, "Charis.
Erster artikel (Schluss)", Zeitschrift fiir vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete des Deutschen,
Griechischen und Lateinischen, 10. Bd., 3. H,, 1861, pp. 161-187.

10 Timothy P. Bridgman, Hyperboreans: Myth and History in Celtic-Hellenic Contacts, Routledge, London,
2005, p. 24.

204

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

Vladimir Toporov ritiene che il nome Hors rappresenti la variante iranica,
mentre DaZbog sia la versione slavizzata di Hors (Chorsun).! Dazbog é stato
paragonato da alcuni ad Apollo, il quale rappresenta il potere della fertilita e del
calore solare.2

STRIBOG E 1 VENTI

L'ideologia pagana dello Canto della schiera di Igor affiora sotto molti aspetti,
dando l'idea di una stratificazione piuttosto complessa di idee e concezioni. Tra le
divinita antico-russe, quali Veles, Dazbog e Hors, &€ menzionato anche Stribog.3

Per gli slavi, Stribog é il dio dello spirito, del vento e della tempesta,* avendo
egli un carattere di divinita uranica.> Secondo l'antica tradizione slava, sarebbe stato
il «padre delle direzioni del vento»”. Egli & il collegamento tra il Cielo (regno degli
dei) e la Terra (mondo degli uomini), e il suo ruolo € stabilire il contatto tra i due
mondi.

Alcuni storici ritengono che I'origine del nome Stribog sia legata alla vecchia
parola slava streg, che significa «piu vecchio» o «zio paterno».6 L’etimologia del
nome puo anche derivare da Staryj Bog, «vecchio dio», o dall’antico radicale russo
streg, «piu vecchio».?

Secondo un’antica leggenda slava, il vento aveva molti nipoti e figli,
rappresentati negli aspetti dei venti minori (quattro punti cardinali).8

1 V. V. Ivanov; V. N. Toporov, Slavyanskie yazikovie modeliruyushtie semioticheskie sistemi. Drevniy
period, Nauka, Moskva, 1965, pp. 17-18, 24.

2 L, Niederle, Slovanské staroZitnosti. Zivot starych Slovani, Dil 2, sv. 1, Praha, 1916, p. 120, nota 6.

3 The Tale of the Armament of Igor, 175, p. 6.

4 Linda J. Ivanits, Russian Folk Belief, Routledge, London and New York, 2015, p. 13.

5 Per ulteriori dettagli sul teonimo Stribog vedasi Rolandas Kregzdys, "Vostocnoslavjanskie bogi
Kievskoj Rusi: Stribog (sopostavitel'nyj analiz dannyh slavjanskoj i baltijskoj mifologiceskih sistem)",
Studia Mythologica Slavica, X111, 2010, pp. 211-232.

6 [lie Danilov, Dictionar de mitologie slavd, p. 224.

7 Per un'analisi etimologica del termine Stribog vedasi Roman Zaroff, "Organized Pagan Cult in Kievan
Rus'. The. Invention of Foreign Elite or Evolution of Local. Tradition?", Studia Mythologica Slavica, 11,
1999, pp. 62-64.

8 [lie Danilov, Dictionar de mitologie slavd, p. 225.

205

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

Possiamo stabilire una connessione tra questi venti cardinali slavi e le
corrispondenti divinita della mitologia greca. Cosi la titanide Eos (Aurora, nella
mitologia romana), moglie del titano Astreo, diede vita ai quattro venti (Anemoi):!

- Noto (il vento del sud, I’Austro romano)

- Zefiro (il vento dell’ovest, il Favonio romano)
- Borea (il vento del nord, I’Aquilone romano)
- Euro (il vento dell’est, il Volturno romano).

MOKOS ED HERA

Mokos e l'unica divinita femminile tra le sette principali venerate dagli slavi
orientali. Sembra che fosse I'unica dea nel pantheon slavo all’epoca di Vladimir.2 Dea
elargitrice dei buoni raccolti, era considerata la protettrice della famiglia; attraverso
I'amore, la saggezza e la temperanza, armonizzava i rapporti tra i membri della
famiglia, istituendo un equilibrio essenziale per la felicita domestica.3 Nella
mitologia greca, Hera (Giunone per i romani), sotto la denominazione di Teleia,
sovrintendeva al matrimonio e, quale dea della verginita prematrimoniale, veniva
invocata come Hermione Parthenos (vergine)..

Nella mitologia romana, moglie di Giove (Zeus) era Giunone, regina del cielo,
protettrice delle donne, signora delle mogli e delle madri (luno Matrona).>

Mokos e la «dea che fila la lana», spesso rappresentata con deformita fisiche
(grande testa e braccia lunghe).6 Protegge, rispetta e governa il lavoro delle donne,
specialmente i lavori manuali e la tessitura. A Olimpia, dove sorgeva il tempio di
Zeus ed Era, ogni quattro anni, in occasione dell’apertura delle festivita dedicate a
Zeus, le donne celebravano Hera in risposta alla grande ricorrenza, esclusivamente
maschile, delle Olimpiadi. Hera riceveva in sacrificio una mucca, e la sua statua era

1 Silvanus P. Thompson, The Rose of the Winds: The origin and development of the Compass-Card, Oxford
University Press Amen Corner, London, 1913, pp. 4-7.

2 The Russian Primary Chronicle: Laurentian Text, p. 93.

3 Mihai Dragnea, "Cosmologie in cultura populara slovena", pp. 321-322.

4 Zoe Petre, Alexandra Litu, Catalin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, p. 195.

5 Charles R. Coulter; Patricia Turner, Encyclopedia of Ancient Deities, p. 253.

6 Anita Pajevi¢, "Rekonstrukcija slavenske mitologije u djelu Price iz davnine", Motrista, 71-72, 2013, p.
86; Sorin Paliga; Eugen S. Teodor, Lingvistica si Arheologia slavilor timpurii. O altd vedere de la Dundrea
de Jos, Ed. Cetatea de Scaun, Targoviste, 2009, p. 221; Anca Irina lonescu, Mitologia slavilor, p. 100.

206

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

vestita con un peplo nuovo tessuto da quattordici donne sposate.! La dea Mokos era
«colei che piega le sorti» o «colei che annoda i destini», e appariva come una dea del
fato o del destino.2 Presso i greci, Hera aveva anche il potere di contrarre e sciogliere
i matrimoni.3

SVAROG ED EFESTO

Svarog ¢ il dio del fuoco,* una divinita solare simboleggiante la luce celeste
(sole eterno);s sotto forma ciclica era simboleggiato dal segno della svastica slava,
noto come Kolovrat.6 Sembra che il dio avesse uno specifico culto del fuoco,” il cui
spirito era rappresentato in forma di fiamma eterna. Le fiamme del fuoco
simboleggiavano lo spirito immortale e avevano funzione purificatrice.

Svarog era rappresentato dal fuoco nel camino che aiutava il popolo a
preparare il cibo, vitale per I'esistenza materiale, e dal fuoco nella fornace con cui si

1 Zoe Petre, Alexandra Litu, Catdlin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, p. 196.

2 Sorin Paliga; Eugen S. Teodor, Lingvistica si Arheologia slavilor timpurii. O altd vedere de la Dundrea de
Jos, p. 221. Per l'assimilazione cristiana del culto della dea (Petka Paraskeva) vedansi Lilia Ilieva,
"Deyaniyata na svetite: yuzhnoslavyanskiya proseshki epos", Starobiilgarska literatura, 48, pp. 366-
374; R. Kati¢i¢, Gazdarica na vratima, Zagreb, 2011, p. 213.

3 Zoe Petre, Alexandra Litu, Catdlin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, p. 196.

4 Sorin Paliga; Eugen S. Teodor, Lingvistica si Arheologia slavilor timpurii. O altd vedere de la Dundrea de
Jos, p. 222.

5 Adrian Ivakhiv, "In Search of Deeper Identities Neopaganism and 'Native Faith' in Contemporary
Ukraine", Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, Vol. 8, No. 3, 2005, p. 7-38,
nota 42; Victor A. Shnirelman, “Perun, Svarog and Others: Russian Neo-paganism in Search of Itself,”
Cambridge Anthropology, Vol. 21, No. 3, 2000, pp. 18-36; Robert Mann; Andrei Belyi, "Apollo and
Dionysus in Andrei Belyi's Petersburg",The Russian Review, Vol. 57, No. 4, 1998, p. 521; Vaclav Machek,
"Essai comparatif sur la mythologie slave", Revue des études slaves, Vol. 23, No. 1/4, 1947, p. 61; S. H.
Cross, "Primitive Civilization of the Eastern Slavs", The American Slavic and East European Review, Vol.
5, No. 1/2, 1946, pp. 78, 81-82; Jagid, Mythologische Skizzen, I: "Svarog und Svarozid," Archiv fiir
slawische Philologie, 1V, 1882, pp. 412 ff.

6 Hilary Pilkington; Anton Popov, “Understanding Neo-paganism in Russia: Religion? Ideology?
Philosophy? Fantasy?", Subcultures and New Religious Movements in Russia and East-Central Europe, ed.
George McKay, Peter Lang, Bern, 2009, p. 282.

7 Anca Irina lonescu, Mitologia slavilor, p. 104.

207

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

forgiavano le armi e gli strumenti di lavoro o per la guerra.! Su questa linea si
collocano il greco Efesto e il romano Vulcano.z Nella mitologia greca, Efesto era
chiamato «fabbro», simbolo assoluto dell’arte metallurgica.3 In suo onore, sull’isola
di Lemno, dedicata al dio, tutti i fuochi venivano spenti una volta all’anno, in modo
che fosse impossibile utilizzarli nei sacrifici. In seguito, una nave portava un «nuovo
fuoco» dall'isola di Lemno, con il quale si accendeva il fuoco nei focolari domestici,
nelle fucine e nei forni.# Nella mitologia romana, Vulcano e anche chiamato Mulciber
(fabbro degli dei).5

LADA E AFRODITE

Un'altra divinita femminile della mitologia slava e Lada. Questa appare come
una dea dell'amore e dell’estate, dei raccolti estivi e autunnali, protettrice degli
innamorati, delle coppie sposate e delle famiglie, signora delle donne e dei bambini.
La dea era raffigurata come una donna nel fiore della vita, florida, simbolo di
maternita. Quanto all’etimologia, lad in ceco significa «armonia», «comprensione»,
«ordine». Ladny significa «grazioso», «carino». Lad in polacco vuol dire «ordine»,
ladny «bello», «grazioso».6 Nelle canzoni popolari russe, rimangono liriche relative
alla mitologia slava pre-cristiana, nella quale il nome della dea dell'amore, del
matrimonio e dell'armonia coniugale diviene un sostantivo comune con il senso di
«fidanzata», «xamante», e viene usato come diminutivo per la parola Zena «donnay.

La sua controparte maschile si chiama Lado, e il suo nome significa «coniuge
devoto».” In Grecia, Afrodite era la dea della bellezza, dell'amore, dell'attrazione e

11bid. 105.

2 LI. Zubov, "Egipetsko-slavyanskie Feost-Svarog, Dazh'bog-Solntse, egipetskie piramidy-zhitnitsy i
slavyanskiy ogon'-svarozhich", Yazyk i proshloye naroda: sb. nauch. st. pamyati prof, ed. A. K. Matveyeva,
Yekaterinburg, 2012, pp. 93-104.

3 Yves Bonnefoy, Greek and Egyptian Mythologies, University of Chicago Press, Chicago, 1992, pp. 84-86.
4 Simon Hornblower; Antony Spawforth, The Oxford Companion to Classical Civilization, Oxford
University Press, Oxford, 2014, pp. 363-364.; Charles Segal, Tragedy and Civilization: An Interpretation
of Sophocles, University of Oklahoma Press, Norman, 1999, pp. 310-314.

5 Zoe Petre, Alexandra Litu, Catdlin Pavel (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, p. 366;
Robert Lamberton, Homer the Theologian: Neoplatonist Allegorical Reading and the Growth of the Epic
Tradition, University of California Press, Los Angeles, 1989, p. 51.

6 ].A.E. Schmidt, Stownik polsko-rossyisko-niemiecki, Wilhelma B. Korna, Wroctaw, 1834, p. 214.

7 Ilie Danilov, Dictionar de mitologie slava , p. 138.

208

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

della sessualita. Sotto il nome di Pandemos, Afrodite rappresentava la garanzia dello
svolgimento delle funzioni pubbliche ed era la protettrice delle relazioni pacifiche
tra i cittadini. Ella seminava I'amore nei cuori degli déi e degli uomini.

Era raffigurata come una donna alta, magra, con lineamenti delicati, con
un'onda di capelli d'oro, e sul capo portava una splendida corona. Era la dea che
incarnava la bellezza divina e I'eterna giovinezza.2 Inoltre, Afrodite dava la felicita a
coloro che la servivano con devozione. Un certo Pigmalione offri ad Afrodite una
bianca giovenca dalle corna ricoperte d'oro, chiedendole di concedergli in moglie la
statua che egli aveva scolpito con le fattezze della dea stessa.3 Presso i romani,
Venere era la dea della vegetazione e della fertilita, e aveva gli stessi attributi di
Afrodite.

JARILO ED EROS

Jarilo era il dio della luce e delle tempeste di primavera, incarnazione del
potere fecondatore di Perun. Era il simbolo del tepore primaverile, ed era
rappresentato nelle forme di un giovane impetuoso come le tempeste di primavera,
dominato dalle passioni erotiche.5 Camminava in cielo su un cavallo bianco, con
indosso una veste bianca. Sul capo, una corona intrecciata di fiori primaverili
(Dioniso).6

1 Eric Orlin (ed.), Routledge Encyclopedia of Ancient Mediterranean Religions, Routledge, New York,
2016, p. 64.

2 Corinne O. Pache, A Moment's Ornament: The Poetics of Nympholepsy in Ancient Greece, Oxford
University Press, New York, 2011, pp. 82-84; Barbara Breitenberger, Aphrodite and Eros: The
Development of Greek Erotic Mythology, Routledge, New York, 2007, pp. 133, 190.

3 Mark P.O. Morford; Robert ]. Lenardon, Classical Mythology, Oxford University Press, New York, 1999,
pp. 118-119, 176.

4 Ivan Sprajc, "The Venus-Rain-Maize Complex in the Mesoamerican World View: Part II",
Archaeoastronomy, 18, JHA, 1993, pp. 42-43.

5 Josepha Sherman, Storytelling: An Encyclopedia of Mythology and Folklore, Routledge, London and
New York, 2015, p. 420; T. A. Agapkina, Mifopoeticheskie osnovy slavianskogo narodnogo kalendaria:
Vesenne-letnii tsikl, Indrik, Moskva, 2002, p. 630.

6 David Leeming, The Oxford Companion to World Mythology, Oxford University Press, New York, 2005,
p. 360.

209

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

Etimologicamente, il radicale -jar, nelle lingue slave, ha il senso di «potere
maschile», «virilita».! La sua controparte nella mitologia greca, Eros (Cupido in
quella romana), personificava un desiderio caotico, simboleggiante la follia d’amore,
il piacere carnale.? In un'altra tradizione, Eros € il messaggero di sua madre, Iris.3

Eros appariva come un bambino vivace, allegro, furbo, a volte crudele.
Volava sulle sue luminose ali d'oro, e le sue frecce portavano gioia e felicita.*

CONCLUSIONI

In questo lavoro ho cercato di presentare una serie di elementi comuni tra le
principali divinita del pantheon slavo, e le loro corrispondenze nella mitologia
greco-romana. Si puo facilmente vedere come i tre sistemi di credenze - slavo, greco
e romano - presentino una serie di elementi comuni.

L’affermazione, a livello religioso, che gli slavi non avessero un sistema
mitologico paragonabile a quello greco e romano & dovuta semplicemente
dall’assenza di dati. La nostra principale fonte sono le cronache medievali, le cui
informazioni sono pero limitate o alterate dalla propaganda effettuata dagli autori
cristiani. Non bisogna neppure confondere il sistema mitologico o religioso con le
tradizioni popolari, anche se in queste possono essersi conservate antiche credenze
pagane. La ricostruzione di un pantheon sulla base delle fonti popolari pud dare un
risultato diverso rispetto a un lavoro effettuato sulla base delle fonti storiche, siano
esse cronache o altri documenti letterari. Tuttavia, ammettiamo che alcune
tradizioni e usanze pagane siano sopravvissute a livello popolare. Allo stato attuale,
non possiamo ricostruire un pantheon slavo simile a quello greco o romano, ma
piuttosto un sistema «barbaro», simile al pantheon scandinavo, baltico o celtico. Cio

1V.V. Ivanov, V.N. Toporov, Mifologiceskij slovar', Sovetskaya Entsiklopedia, Moskva, 1990, pp. 631-632.
2 Amo Sulaiman, "Plato: White and Non-white Love", Kritike, Vol. 3, No 1, 2009, p. 79. La piu completa
pubblicazione sulle rappresentazioni classiche, medievali e rinascimentali di Eros e Anteros rimane
Robert V. Merrill, “Eros and Anteros,” Speculum, Vol. 19, No. 3, 1944, 264-284.

3 Luke Roman; Monica Roman, Encyclopedia of Greek and Roman Mythology, Infobase Publishing, New
York, 2010, pp. 158.

4 Esther M. Mulders, "Medieval Manifestations of Eros: The Ancient God of Love in a Christian Setting",
Werner Verbeke, Medieval Manuscripts in Transition: Tradition and Creative Recycling, eds. Geert H. M.
Claassens, Leuven University Press, Leuven, 2006, p. 221; A. Homer; Dorothy B. Thompson, Hellenistic
Pottery and Terracottas, Princeton, New Jersey, 1987, p. 113.

210

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

& possibile grazie ai comuni elementi indoeuropei, che contribuiscono a disegnare
un carattere comune a tutte le religioni dei popoli indo-ariani.

A causa del basso livello di sviluppo dei popoli del nord rispetto ai greci e ai
romani a sud, a causa delle crudeli campagne di cristianizzazione, i dati sulle
mitologie slava, scandinava, baltica e celtica sono piuttosto ridotti. E importante
notare che, prima della cristianizzazione, tutti i popoli del nord Europa (germani,
celti, balti, prussiani e slavi) hanno incentrato il loro sviluppo sulla cultura popolare,
rurale, rustica, in stile «barbaro», laddove la cultura antica greco-romana si &
prodotta sull’asse letterario e architettonico, in quanto il principale motore sociale
era rappresentato dalla citta.

Tutti questi popoli mantennero, in modi diversi, numerose tracce comuni,
tanto nelle lingue quanto nella mitologia, nel sistema di pensare il mondo e la societa
(secondo una tripartizione la cui individuazione € dovuta principalmente a Georges
Dumézil, il quale ha creduto che questo fosse l'origine sia del sistema delle caste
indu sia del sistema feudale nell'Europa medievale). Nonché l'ideologia tripartita,
ossia la suddivisione della realta esistente all'interno di tre funzioni specifiche:
sacrale/sovranita, guerriera/forza, produttiva/fecondita, la quale si ritrova,
consapevolmente come tale, soltanto presso i popoli di stirpe indoeuropea.

Georges Dumézil, in particolare, ha mostrato come questa triade di funzioni
penetri tutte le societa che derivano dalla cultura proto-indo-europea, anche se ogni
cultura ha continuato a sviluppare ulteriormente le sue divinita.

Comunque va notato che questo sistema non si applica cosi facilmente a
tutte le culture indoeuropee. Ad esempio, alcune divinita della mitologia slava
combinano le funzioni del guerriero sovrano, e non separano in modo chiaro la
classe produttrice di alimenti e le sue divinita guardiane dalla classe dei guerrieri e
dai suoi dei.

Cosi, nella credenza degli slavi il dio supremo, Perun (funzione
sacrale/sovranita) regge anche il cielo, ed & il signore del lampo (funzione
guerriera/forza).

Perun, quale dio supremo, non & solamente responsabile della funzione
guerriera, ma anche della classe che produce il cibo (funzione produttiva/fecondita),
in quanto egli e colui il quale porta la pioggia, che e essenziale per la fertilizzazione

211

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

naturale del suolo.

Veles, il dio delle mandrie e il protettore dei contadini, & molto piu vicino alla
terza funzione. Egli era adorato al fine di ottenere raccolti pitt abbondanti.. Lo stesso
Veles é percepito prevalentemente come un rivale di Perun, il signore del fulmine e
del tuono. Il rapporto fra queste due divinita e pieno di contrasti, in quanto esse
sono caratterizzate da due funzioni diverse.

Moko$ e Lada possono essere facilmente integrati nella terza funzione in
base ai loro elementi domestici e agricoli. Tuttavia, Moko$ mantiene anche degli
elementi caratteristici della prima funzione per i suoi rapporti con il destino degli
uomini. Ci potrebbe essere una simile proporzione anche in Svarog, la cui energia
eterna (il fuoco) é il sole, che puo essere usato anche per un fine domestico. Una
combinazione fra queste funzioni pud essere trovata in Jarilo, visto come la luce e le
tempeste primaverili, che caratterizzano il potere fertilizzante di Perun.

Anche se non appaiono fra gli dei supremi degli slavi, Chors e Stribog
possono essere parzialmente integrati nella prima funzione per il loro legame con il
sole (Vedic Varuna ha come occhio il sole) e il cielo. Dazbog € molto piu vicino alla
prima funzione. Egli, oltre alle sue caratteristiche simili a quelle del sole, &
considerato I'antenato degli slavi.

BIBLIOGRAFIA SELETTIVA

FONTI PRIMARIE

Hesiod, Theogony, trans. by Richard Caldwell, Hackett Publishing, 2015.

The Russian Primary Chronicle: Laurentian Text, translated and edited by Samuel Hazzard
Cross and Olgerd P. Sherbowitz-Wetzor, The Mediaeval Academy of America, Cambridge, 1953.

The Tale of the Armament of Igor, ed. and trans. by Leonard A. Magnus, Oxford University
Press, London, 1915.

FONTI SECONDARIE

Agapkina T. A, Mifopoeticheskie osnovy slavianskogo narodnogo kalendaria: Vesenne-letnii
tsikl, Indrik, Moskva, 2002.

Coulter Charles R.; Turner Patricia, Encyclopedia of Ancient Deities, Routledge, London, 2013.

Danilov llie, Dictionar de mitologie slavd, Ed. Polirom, Bucuresti, 2007.

Derksen Rick, Etymological Dictionary of the Slavic Inherited Lexicon, Brill, Leiden, 2008.

Dixon-Kennedy Mike, Encyclopedia of Greco-Roman Mythology, ABC-CLIO, Santa Barbara,
1998.

Dragnea Mihai, "Cosmologie in cultura populara slovena", Buridava, XI, 2013, pp. 314-327.

212

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

Idem, "Divine Vengeance and Human Justice in The Wendish Crusade of 1147", Medium
Aevum Quotidianum, 71, 2015, pp. 7-27.

Idem, "Some Considerations Regarding the Slavic God Triglav", Analele Universitdtii , Ovidius”
Constanta, Seria Istorie, Vol. 8, 2011, pp. 21-26.

Idem, "The Thraco-Dacian Origin of the Paparuda/Dodola Rain-Making Ritual", Brukenthalia,
No. 4,2014, pp. 18-27.

Frazer Sir James George, The Golden Bough: A Study in Magic and Religion, Forgotten Books,
London, 1992.

Grenier Albert, The Roman Spirit. In Religion, Thought and Art, Routledge, New York, 2013.

Gavrilov D.A.; Nagovitsyn A.E., Bogi slavyan. Yazychestvo. Traditsiya, Moskva, 2002.

Glinka, G.A., Drevnyaya religiya slavyan, Mitau, 1804.

Greimas Algirdas Julien, Despre zei si despre oameni, Ed. Meridiane, Bucuresti, 1997.

Hansen William; Hansen William F., Classical Mythology: A Guide to the Mythical World of the
Greeks and Romans, Oxford University Press, Oxford, 2005.

Ionescu Anca Irina, Mitologia slavilor, Ed. Lider, Bucuresti, 2000.

Ivanits Linda ]., Russian Folk Belief, Routledge, London and New York, 2015.

Ivanov V. V.; Toporov V. N, Slavyanskie yazikovie modeliruyushtie semioticheskie sistemi.
Drevniy period, Nauka, Moskva, 1965.

Idem, Mifologiceskij slovar', Sovetskaya Entsiklopedia, Moskva, 1990.

Jakobson Roman, Contributions to Comparative Mythology: Studies in Linguistics and Philology,
1972-1982, ed. by Stephen Rudy, Mouton Publishers, Berlin-New York-Amsterdam, 1985.

Kondratieva Tamara, Vechea Rusie, Ed. Corint, Bucuresti, 2000.

Kortlandt Frederik, "Slavic Historical Morphology: Nominal Paradigms", Studies in Slavic and
General Linguistics, Vol. 34, 2008, pp. 397-429.

Luke Roman; Monica Roman, Encyclopedia of Greek and Roman Mythology, Infobase
Publishing, New York, 2010.

Lurker Manfred, The Routledge Dictionary of Gods and Goddesses, Devils and Demons, London
and New York, Routledge, 2004.

Myroslava T. Znayenko, The Gods of the Ancient Slavs. Tatishchev and the Beginnings of Slavic
Mythology, Slavica Publishers Columbus, Ohio, 1980.

Morford Mark P. O.; Lenardon Robert ]., Classical Mythology, Oxford University Press, New
York, 1999.

Orlin Eric (ed.), Routledge Encyclopedia of Ancient Mediterranean Religions, Routledge, New
York, 2016.

Paliga Sorin, "100 Slavic Basic Roots: Once Again on Slavic ssto And the Slavic Ethnogenesis”,
Romanoslavica, XL, 2005, pp. 67-86.

Idem, Lexikon proto-borealicum et alia lexica etymologica minora, Ed. Evenimentul, Bucuresti.

Idem, ‘Perun Ignis Invictus, Ignis Aeternus. Briefly on Fire, Ovens, Cremation and Eternity’,
Linguistique Balkanique, XLVIII, 2009, pp. 119-128.

Paliga Sorin; Teodor Eugen S., Lingvistica si Arheologia slavilor timpurii. O altd vedere de la

213

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

Dundrea de Jos, Ed. Cetatea de Scaun, Targoviste, 2009.

Petre Zoe, Litu Alexandra, Pavel Catalin (a cura di), Dictionar de mitologie greco-romand, Ed.
Corint, Bucuresti, 2001.

Rice David G.; Stambaugh John E., Sources for the study of Greek religion, The Society of Biblical
Literature, 2009.

Rybakov B. A., Yazychestvo drevnih slavyan, Nauka, Moscova, 1981.

Sherman Josepha, Storytelling: An Encyclopedia of Mythology and Folklore, Routledge, London
and New York, 2015.

Stankiewicz Edward, The Accentual Patterns of the Slavic Languages, Stanford University
Press, Standford, 1993.

Steiner Deborah Tarn, The Tyrant's Writ: Myths and Images of Writing in Ancient Greece,
Princeton University Press, Princeton, 2015.

Trzaskoma Stephen M.; R. Scott Smith; Stephen Brunet, Anthology of Classical Myth: Primary
Sources in Translation, Hackett Publishing, Indianopolis, 2004.

Woodard Roger. D., The Cambridge Companion to Greek Mythology, Cambridge University
Press, Cambridge, 2007.

214

BDD-A27235 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

