
 
 
 

INDIFFERENS şi DIFFERENS ÎN CADRUL SPAŢIULUI GENULUI POEZIEI 
RELIGIOASE (RUGĂCIUNEA – IMNUL RELIGIOS – PSALMUL) 

 
 

                                                                 Volodîmîr ANTOFICIUK 
 
 
 

In the article there is attempt to outline genre peculiarities of spiritual poetry: literary prayer and 
Psalm, religious literary anthem (or styling or rehashing), The author tried to find their universal 
mutual specific properties (indifferens), and, along with it, and their inherent special (differens) signs 
of each of these genres. 
 
Key words: genre, literary prayer, literary Psalm, religious literary anthem. 

 
 
 
Studiul rugăciunii literare , a psalmului literar, a imnului religios literar (sau 

a stilizării lor, ori a cântului) în literatura ucraineană, ca şi în oricare alta, nu este 
posibil fără o conturare clară a specificităţii acestui gen de creaţie spirituală. 

Pentru diferenţierea lor este necesar să se descopere anumite caracteristici 
universale ale speciilor acestui gen (indifferens) şi în acelaşi timp şi caracteristicile 
lor specifice (differens). 

   Toate trei specii ale acestui gen, într-o formă sau alta, se regăsesc în 
religiile de bază ale lumii. Chiar şi cultele religioase, de asemenea, au multe 
caracteristici differens, au şi acele indifferens, care îi unesc, le creează integritatea 
specifică: „Cum toate religiile pot fi comparate între ele, cum ele sunt variantele unui 
unic fenomen, afirma Emil Durkheim, fără îndoială, există elemente principale 
comune lor”. Cel mai important este faptul că „aceste asemănări exterioare 
mărturisesc prezenţa altor asemănări, care sunt mult mai profunde”1. 

Speciile rugăciunea, psalmul, imnul, în cadrul diferitelor religii capătă 
însuşiri specifice, anume sub influenţa differens ale acestor religii diferite. 

Pusă într-un asemenea racursi, problema s-a discutat deja în literatura 
ştiinţifică. Cu toate acestea, anumite aspecte, declarate specifice ei, necesită 
precizări. De aceea scopul demersului nostru este evidenţierea caracteristicilor de 
bază ale speciilor rugăciunii, psalmului, imnului (în special a celor literare) în cadrul 
discursului religios, iar sarcina – evidenţierea acelor caracteristici de bază specifice, 

                                                 
1 E. Durkheim. Первісні форми релігійного життя: Тотемна система в Австралії, Kiev, 2002, p.8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

18 

care să creeze posibilitatea de a individualiza, separa cânturile poetice ale psalmilor 
de cele ale rugăciunii literare sau ale imnului literar. 

   Unii dintre cercetători numesc printre speciile înrudite cu rugăciunea, în 
afară de psalm şi imn, şi descântul1. Referitor la ultimul, aşa cum considerăm noi, 
această specie nu s-ar înscrie întrutotul în spaţiul genului poeziei religioase. 

   Cunoscutul fenomenolog al religiei, suedezul Geo Widengren accentuează 
că „religia şi magia sunt două reacţii psihice diametral opuse. În religie omul simte 
dependenţa sa de o putere care îi conturează rostul existenţial; în magie omul se 
consideră el însuşi acea putere, ori, măcar, are asupra acestei puteri un control”2. 

Deosebirea descântului magico-sacral (sau a blestemului ori formulelor 
magice) de speciile rugii constă în apartenenţa lor de concepţia despre lume: 
primele sunt caracteristice reflecţiei magico-rituale a lumii. Obiectul influenţei lor 
este lumea înconjurătoare, procese în care însuşi omul produce schimbări prin forţa 
cuvântului său. Acele trei alte specii create în cadrul acestui gen (rugăciunea – imnul 
religios – psalmul) reflectă concepţia religioasă despre lume, credinţa în 
posibilitatea influenţării asupra lumii exterioare cu ajutorul dialogului cu zeitatea 
(acest subiect lipseşte din descântece). Cu toate acestea descântecul se poate 
transforma, de pildă, în rugi populare, care au multe caracteristici specifice rugii3. 

Definirea creştină canonică a rugăciunii deosebeşte rugăciunile Vechiului 
Testament de rugăciunile Noului Testament. „Constantele permanente ale 
rugăciunilor din Vechiul testament constituie legătura nemijlocită cu viaţa 
poporului”, ele „se bazează pe ceea ce a fost şi ceea ce este. Laitmotivul lor este ca în 
viitor (...) mântuirea lui Dumnezeu să fie dăruită pământului... După conţinut 
rugăciunea  Israelului este indisolubilă de istoria lui”4. Rugăciunea din Noul 
Testament deschide o nouă perspectivă: este trecerea de la „ruga instinctivă” la 
„rugăciunea adevărată”; aici „iubirea creştină este axa de bază  a rugăciunii. Ea 
trebuie să fie condiţia rugăciunii şi desăvărşirea ei”5. Mircea Eliade indică, cu toate 
acestea, o legătură nemijlocită şi apropiată a poeticii şi ideaticii, a plinului semiotico-
semantic din rugăciunile Vechiului şi Noului testament. Rugăciunea „Tatăl nostru”, 
ca „expresie a evlaviei ebraice” „nu se referă la persoana întâi singular a unei 

                                                 
1 Irina Danilenko, Молитва як літературний жанр: генеза та еволюція, Nikolaev, 2008, p.12. 
2 Geo Widengren, Fenomenologia religii, Varșovia, 2008, p.20. 
3 Igor Guncik, Український магічно-сакральний фольклор: структура тексту та особливості 
функціонування, Lvov, 2011. 
4 Словник біблійного богослов’я, Lvov, 1996, p.437. 
5 Idem, p.441. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

19 

 

 

 

personalităţi aparte, ea foloseşte clar pluralul: Tatăl „nostru”, pâinea „noastră” cea 
de toate zilele, dă-ne nouă astăzi, iartă greşelile „noastre”, „ne” mântuieşte de cel 
viclean. Conţinutul ei are ca model rugăciunea „cadiş” din vechea sinagogă şi reflectă 
dorul  regăsirii (refacerii) stării (emoţiei) religioase primare: a epifaniei lui Iahve ca 
Tatăl. Cu toate acestea, textul pe care îl propune Iisus Hristos este mult mai scurt şi 
mai dinamic. În acelaşi timp orice rugăciune trebuie să fie străbătută de o credinţă 
adevărată...”1. 

Episcopul Kallist Uer, analizând caracteristicile teologice ale rugăciunii, 
afirmă că „prima condiţie a realizării sfintei liturghii sau a rugăciunii este aşezarea în 
faţa lui Dumnezeu. (...) A te ruga – nu înseamnă neapărat a dori de la Dumnezeu 
ceva. Nu este nevoie chiar să foloseşti cuvintele, pentru că, deseori, cea mai profundă 
şi mai puternică dintre toate rugăciunile esta pur şi simplu a-l aştepta pe Dumnezeu 
în linişte”2. În timpul rugăciunii, continuă el, homo religiosus simte în acelaşi timp 
mila şi dreptatea lui Dumnezeu, bunătatea Lui şi severitatea” (urmând psalmul 100, 
101)3. În timpul rugăciunii „ne folosim, în primul rând, cuvintele şi aceste cuvinte au 
sensuri denotative, conştientizate de o gândire raţională”. Dar alături, „dincolo de 
sensul lor primar, anumite cuvinte şi fraze, încărcate de asocieri şi semitonalităţi, 
conţin în interiorul lor o putere şi o poezie tainică. Adică, în rugăciunea noastră 
folosim cuvintele nu numai cu sensul lor propriu, ci şi cu o anumită coloratură. Cu 
ajutorul unor mijloace poetice, chiar dacă textele în cea mai mare parte sunt proză 
ritmată şi nu strofe cu rimă – noi aducem cuvintelor sensuri noi”4. 

Cu această ocazie, se cuvine să accentuăm aici că legătura atât de strânsă 
dintre rugăciune şi poezie a aşezat bazele viitoarelor transformări ale rugăciunilor 
canonice în cântările lor şi bazele tradiţiei artistice de creaţie a rugăciunilor literare. 
Tocmai acest fenomen este, mai cu seamă, acel indifferens , comun, care uneşte toate 
trei specii ale genului, care se analizează în demersul nostru. Pe baza exemplului 
rugăciunii lui Iisus Hristos şi a altor rugăciuni din Biblie se pot stabili astfel de 
trăsături caracteristice ale acestui gen literar: 1) un anumit patos emoţional 
(solemnitate); 2) o anumită stare sufletească sau o stare de înălţare religioasă-

                                                 
1 Mircea Eliade, Historia wierzeń i idei religijnych, Varșovia, 2008, vol. 2, p.278. 
2 Kallist Uer, Внутрішнє царство. Kiev, 2003, p.65. 
3 Ibidem, p.66. 
4 Ibidem, pp.68-69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

20 

sufletească; 3) structură tradiţională (chemare, rugă şi slăvire), cu ajutorul cărora 
devine posibil dialogul omului cu Dumnezeu1. 

În acelaşi timp „sentimentul unităţii în rugăciune, pe care îl resimţea poporul 
ales, este pus la baza creării Psaltirii şi acceptării ei de către Biserică”. Şi împreună 
cu toate acestea, adaugă autorii Vocabularului teologiei biblice, „Psaltirea este 
culegerea formulelor închegate şi a preceptelor ceremoniale”2. Adăugăm că această 
„închegare” este specifică şi rugăciunilor canonice în general: ea crează o matrice 
artistică specifică, care permite diferenţierea în ea a acelei prime baze care indică 
apartenenţa de gen a rugăciunii literare, a imnului literar, a psalmului literar sau a 
cântării religioase... Înrudirea atât de apropiată între rugăciune şi psalm este 
sesizată cu mult înaintea tradiţiei iudeo-creştine – deja în tradiţia sumero-
akkadiană, unde  „în cadrul cultului   o mare importanţă are rugăciunea personală şi 
psalmii canonici. Textele şi imaginile din Psaltire sunt consonante cu poezia 
orientului apropiat, în mod deosebit cu tradiţia culturală canaananiană şi siriano-
palestiniană. 

Serghei Averinţev atrage atenţia că Psaltirea este aceea dintre cărţile 
Vechiului testament care „a obţinut unica relevanţă de acest tip pentru viaţa 
liturgică cotidiană a creştinilor...”3. Psaltirea este cartea unică a Vechiului Testament, 
care (alături de evanghelii şi Apostolul din Noul Testament) a fost inclusă în canonul 
liturgic. Rostirea lor în timpul liturgiei divine alcătuia ciclul anual, ceea ce era un 
element important în structurarea anului calendaristic creştin, ca a unui întreg 
„sacrocronotop”.  Anume acest lucru dă Psaltirii un statut specific, deosebit, între 
cărţile Vechiului testament în tradiţia creştină. Psalmii erau o formă populară de 
dialog al omului cu Dumnezeu, de aceea, deseori, se foloseau cu acest scop, la 
egalitate cu rugăciunea, iar toată culegerea era considerată „nu ca o carte de poezie 
lirică, ci ca o carte a imnurilor de rugăciune. Pe lângă diversitatea lor tematică, ele 
păstrează tradiţia literară comună şi „spiritul” poporului evreu.”4. 

                                                 
1 Veronika Ciotari, Проблема генологічної диференціації та термінологічного окреслення 
параметрів жанрового діапазону духовної поезії (на матеріалі творів поетів Західної України) / 
în vol. V. Ciotari, Актуальні проблеми сучасної філології. Літературознавство: збірник наукових 
праць, Rivne, 2007, p.70. 
2 Slovnik…, p.438. 
3 Serghei Averințev, Ветхий Завет как пророчество о Новом: общая проблема – глазами 
переводчика // Serghei Averințev, Cобрание сочинений. Переводы: Евангелия. Книга Иова. Псалмы, 
Kiev, 2004, p.465, 
4 Zoriana Lanovik, Hermeneutica sacra, Ternopil, 2006, p.344. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

21 

 

 

 

S. Averinţev accentuează şi asupra faptului că „în limba evreilor (ivrită – 
V.A.) Cartea Psalmilor se numeşte aşa cum se numea deja în timpul comunităţii 
qumrane – Cartea Laudelor (...). Încă o denumire, poate şi mai veche, a Cărţii 
Psalmilor, care s-a păstrat în Talmudul din Ierusalim (...) este Cartea Cântărilor 
(3,23). 

Cartea Psalmilor sau Cartea Laudelor, în istoria tradiţiei culturale europene, 
a devenit unul dintre fundamentele pe baza cărora, în această tradiţie se năştea 
poezia religioasă: „Lirica religioasă creştină tot timpul, de la începuturi chiar, se 
orienta după poetica şi ordinea generală de prezentare a „Cărţii Laudelor” – acest 
lucru priveşte atât imnografia bizantină, cât şi cea europeană. Trecerea poeziei 
religioase a ţărilor creştine la limba naţională vie a creat condiţia apariţiei unui 
număr mare de traduceri poetice şi ale cântărilor psalmice.”1 

Tematica psalmilor este foarte variată: „cele mai multe creaţii au conţinut 
religios laudativ, ale căror motiv central este slăvirea lui Dumnezeu şi a măreţiei 
Dumnezeieşti a universului. O parte din ei redă chipul omului în relaţia sa cu 
Creatorul şi creaţia Lui, viaţa lui pământească, ca o călătorie temporară către 
eternitate; o mare parte este închinată motivelor istoriei Israelului, descrie 
evenimentele importante, evidenţiază mâna lui Dumnezeu în cursul istoriei; o altă 
parte se referă la Legi şi literatura înţelepciunii – în care se vorbeşte despre 
adevărul Cuvântului lui Dumnezeu şi necesitatea respectării poruncilor pentru 
bunăstarea şi binecuvântarea fiecărui individ, neam, popor.2 

Rugăciunea, declară  Gerard van der Leeuw, „este exprimată în cuvinte ca o 
confruntare a voinţei omului cu voinţa divină, care asupreşte voinţa omenească (...) 
Rugăciunea se evidenţiază printr-o varietate largă de tonalităţi: de la ameninţare 
până la cea mai mare supunere, de la cele mai penibile rugăminţi până la încrederea 
incontestabilă”.  În general, rugăciunea este „în esenţa ei un dialog. Acest dialog are 
un scop foarte concret: rugămintea pentru ceva. Uneori, cu toate acestea, el este pur 
şi simplu o exprimare a credinciosului, plină de respect a unui fricos, sau a unei altfel 
de stări”3. Mitropolitul Ilarion adaugă: „fără tăgadă, sensul iniţial al acestui cuvânt 

                                                 
1 На ріках Вавилонських. З найдавнішої літератури Шумеру, Вавілону, Палестини, red. N. 
Moskalenko, Kiev, p.23. 
2 Lanovik, op.cit., pp.345-346. 
3 Gerardus Van der Leeuw, Fenomenologia religii, Varșovia, 1997, p.373. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

22 

era ‚a ruga, a implora’1. Mircea Eliade indică faptul că „terminologia legată de 
rugăciune derivă din două rădăcini diferite”: „În grupa dialectală primară, în care 
intră grupele getă, slavă, baltică, armeană (şi, probabil, germanică), sunt consemnate 
expresii înrudite cu geticul *maltai* - a ruga, în timp ce în grupele dialectale iraniană, 
celtică şi greacă sunt consemnate cuvintele care derivă din rădăcina *ghwedh* - a 
ruga, a dori2. 

Particularităţile rugăciunii şi ale psalmului declarate aici sunt şi moduri 
importante de diferenţiere a lor: dacă rugăciunea este o adresare, atunci psalmul 
este de cele mai multe ori o slăvire. 

Dacă vorbim despre imn, atunci mitropolitul Ilarion constată că „acesta este 
un cântec de laudă în cinstea zeilor şi a eroilor, este un cântec solemn în general.”3 
Întrucât varietatea imnurilor „cu greu se subordonează unei ordini de clasificare” şi, 
„în această situaţie o greutate deosebită capătă titlurile, care reflectă punctul de 
vedere al autorului asupra percepţiei imnului ca gen, de către publicul cititor, care, 
la urma urmei, nu este garantul adecvării structurii unor asemenea opere la 
fenomenul de gen al imnului.”4 Cântarea psalmilor (Epistola către efeseeni, 5.19) 
mută câmpul specific psalmului la particularităţile de specie literară ale imnului. 

Michael Kunzler scrie despre imnuri, care se interpretau alături de psalmi: 
„La moştenirea de rugi ale creştinismului timpuriu, în afară de psalmi, se adaugă şi 
imnurile; unele se regăsesc în Noul Testament. Ca „psalmi compuşi individual” 
(Psalmi idiotici ca o contrapondere la psalmii Psaltirii), se bucurau de o popularitate 
atât de mare, că grupurile eretice se străduiau să lărgească învăţăturile lor anume 
prin imnuri. De aceea, în catedrala din Laodiceea (...) imnurile erau interzise, iar ca 
rezultat, din vechile imnuri creştine până în timpurile noastre au ajuns doar 
osanalele liturgice.”5 

Întoarcerea către tradiţia de creere a psalmilor, în literaturi diferite şi secole  
diferite, se poate considera ca un element repetabil deosebit, născut din aceea că în 
anumite epoci apare necesitatea exprimării prin această specie a acestui gen, a 
propriilor, aici şi acum, sentimente, care, într-o anume măsură, rezonează cu ideile, 
convingerile, sentimentele creatorilor psalmilor biblici. Unul dintre exemplele 

                                                 
1 Mitropolitul Ilarion, Етимологічно-семантичний словник української мови,. vol. I, Winnipeg, p.96. 
2 Eliade, op.cit., I, p.197. 
3 Mitropolit Ilarion, op.cit., I, p.275. 
4 Лексикон загального та порівняльного літературознавства, Cernăuți, 2001, p.122. 
5 Michael Kunzler, Літургія Церкви, Lvov, 2001; Vasil Laba,  Патрологія, Roma, 1974, p.466. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

23 

 

 

 

strălucite al unei asemenea întoarceri la aceste rarităţi ale speciei psalmului, în 
secolele viitoare poate fi poezia metafizică. 

Pe baza exemplelor unor detalii artistice şi ale tropilor se poate urmări cum 
anumite elemente ale poeticii genului poeziei mistice călătoresc în timp. Nortrop 
Frei atrage atenţia că „în Psalmul al 19-lea Dumnezeul biblic, până într-o anume 
măsură, este arătat în ipostaza unui alt Dumnezeu – Dumnezeul cerului sau al 
soarelui”1. Pentru poeţii creştini ai Renaşterii şi Barocului aceşti Dumnezei devin 
„deja metafore depline, ca atare, se înscriu în poezie cu cele mai mici corecturi.”2 

În acelaşi timp, cu un context istoric, politico-socal important, care naşte 
psalmii, se cuvine să atrag atenţia asupra încă a unei trăsături specifice lor, care îi 
situează aparte de rugăciuni (care, în forma lor canonică se pot numi general-umane, 
fără specific naţional) –, pe o bază etnopsihologică: „acestea sunt cele mai frumoase 
perle ale poeziei evreieşti a Vechiului testament.” Ele „s-au născut în inima sufletului 
oriental semit”, au crescut pe solul ideilol epocii de atunci şi s-au întărit prin 
influenţa biruitoare a monoteismului.  

Tematica psalmilor este variată – de la caracterul general-religios până la 
momentele personale ale sentimentelor omului care îşi deshide inima către Creator. 
Compoziţia lor „se remarcă deseori prin refrenele repetate.” Psaltirea este plină de 
forme poetice înălţătoare, precum : epiteton ornans, limbaj expresiv, caracteristic 
pentru Vechiul testament, sinonime, paralelisme sintetice şi antitetice, anafore, 
simbolica, etc.  În afară de stilul oriental dominant întâlnim aici şi momente 
dramatice3. 

Astfel, rugăciunea literară, cântarea ritmată a psalmilor, ale căror prim izvor 
au fost rugăciunea, psalmul şi imnul religios, se pot considera o expresie originală şi 
irepetabilă a dialogului-rugă cu Dumnezeu, a tendinţei exprimate artistic ca într-o 
altă lume, în parte şi în cea contemporană, să demonstreze aceleaşi sentimente care 
îl inspirau pe creatorul/creatorii liricii religioase. Conform observaţiei pertinente a 
cercetătorului – „speciile poeziei religioase, strâns legate între ele, alcătuiesc un 
sistem literar-religios unic. Comune pentru ele sunt, în primul rînd, tematica 
religioasă canonică, iar în al doilea rând – dialogismul interior (dialogul omului cu 

                                                 
1 Tetiana Riazanțeva, Стихія в системі. Європейська метафізична поезія XVII – першої половини ХХ 
ст.: мотиво-тематичний комплекс, поетика, стилістика. Kiev, 2014, p.56. 
2 Ibidem, p.56. 
3 Oleksander Dombrovski, Літературні елементи в Біблії, Kiev, 1952, nr.5–6, p.286. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

24 

Dumnezeu). În acelaşi timp, fiecare dintre ele este plină de un conţinut deosebit şi se 
raportează printr-un anume mod al actului de exprimare.”1 

Deci, o disociere clară a acelor indifferens în spaţiului speciilor de rugă 
(înainte de toate a rugăciunii, a psalmului şi imnului), descoperirea acelor differens 
care indică irepetabilitatea lor sau, măcar, caracterul particular, este posibilă. 

Metaforic, o asemenea disociere a acestor trei specii se poate prezenta în 
forma unei flori, unde sepala constituie acele carecteristici de gen (indifferens), care 
sunt comune pentru toate florile, care hrăneşte acele petale-specii aparte, le întăresc 
şi le ţin împreună, iar fiecare dintre petale – specie creată aparte – , în acelaşi timp se 
aseamănă cu petalele vecine, şi în acelaşi timp este irepetabilă, adică posedă anume 
caracteristici differens. Ca perspecstivă pentru cercetările viitoare a problemei 
dezbătute, o constituie aprofundarea şi precizarea particularităţilor fiecăreia dintre 
aceste specii şi studierea transformărilor lor în poezia diverselor popoare. 
 
 
 

Bibliografie: 
 
Antoficiuk, Volodîmîr, Своєрідність інтерпретації біблійного тексту у циклі Т. Шевченка 

“Давидові псалми” // Тези доповідей Х Всеукраїнської славістичної конференції “Духовне 
відродження слов’ян у контекті європейської та світової культури”, vol. 1, Cernăuți, 1992, pp. 72–
73. 

Averințev, Serghei, Ветхий Завет как пророчество о Новом: общая проблема – глазами 
переводчика // Аверинцев Сергей. Cобрание сочинений. Переводы: Евангелия. Книга Иова. Псалмы, 
Kiev, 2004, pp. 465–481. 

Averințev, Serghei, Вслушиваясь в слово: три действия в начальном стихе Первого 
Псалма –  три ступени зла // Аверинцев Сергей. Связь времен, Kiev, 2007, pp. 23–30. 

Betko, Irina, Біблійні сюжети і мотиви в українській поезії ХІХ – початку ХХ ст. – Zielona 
Góra-Kiev, 1999 
 Betko, Irina, Псалтир в українській поетичній традиції: Історія і поетика рецепції // 
Świat przedstawiony w dziełach pisarzy Wschodniej Słowiańszczyzny / Red. W. Wilczyński, Zielona Góra, 
1994. pp. 310–328. 

 Ciotari, Veronika, Проблема генологічної диференціації та термінологічного 
окреслення параметрів жанрового діапазону духовної поезії (на матеріалі творів поетів Західної 
України) / Чотарі // Актуальні проблеми сучасної філології. Літературознавство: збірник 
наукових праць. – [Редкол.: Давидюк В. Ф., Денисюк І. О., Ґоломб Л. Г. та ін.]. – Вип. XVII, Rivne, 
2007, pp. 67–75 

Danilenko, Irina, Молитва як літературний жанр: генеза та еволюція, Nikolaev, 2008 

                                                 
1 Ciotari, op.cit., p.68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

25 

 

 

 

Dombrovski, Oleksander, Літературні елементи в Біблії, Kiev, 1952, nr. 5–6., pp. 284–288 
Durkheim, Emil, Первісні форми релігійного життя: Тотемна система в Австралії, Kiev, 

2002 
Eliade, Mircea, Historia wierzeń i idei religijnych, Varșovia, vol. 1-2, 2008 
Gunciuk, Igor, Український магічно-сакральний фольклор: структура тексту та 

особливості функціонування, Lvov, 2011 
Kunzler, Michael, Літургія Церкви, Lvov, 2001 
Laba, Vasil, Патрологія, Roma, 1974 
Lanovik, Zoriana, Hermeneutica sacra, Ternopil, 2006 
Mitropolitul Ilarion, Етимологічно-семантичний словник української мови: У 4-ох томах. 

vol. I., 1979; vol . IІІ, 1983, Vinnipeg-Volînia 
Nabîtovîci, Igor, Універсум sacrum’y в художній прозі (від Модернізму до Постмодернізму), 

Drogobîci-Lublin, 2008 
Novikova, Marina, Прасвіт українських замовлянь // Українські замовляння, Kiev, 1993, 

pp. 7–29 
Riazanțeva, Tetiana, Стихія в системі. Європейська метафізична поезія XVII – першої 

половини ХХ ст.: мотиво-тематичний комплекс, поетика, стилістика, Kiev, 2014 
Uer Kallist, Внутрішнє царство, Kiev, 2003 
Van der Leeuw, Gerardus, Fenomenologia religii, Varșovia, 1997 
Widengren, Geo, Fenomenologia religii, Varșovia, 2008 
 

 Ви, зорі-зориці... Українська народна магічна поезія (Замовляння) – [Упорядники 
М. Василенко, Т. Шевчук], Kiev, 1992 

Лексикон загального та порівняльного літературознавства, Cernăuți, 2001 
На ріках Вавилонських. З найдавнішої літератури Шумеру, Вавілону, Палестини / 

Упорядкув. Н. Москаленко, Kiev, 1991 
Словник біблійного богослов’я, Lvov, 1996 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:58:36 UTC)
BDD-A27202 © 2016 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

