IDENTITET KAO ALTERITET: VINKO PALETIN I GEOPOLITIKA
NOVOOTKRIVENOG SVIJETA

Leo RAFOLT, Maroje BURUM

Vinko Paletin is one of the forgotten and less analyzed protagonists of the New World discoveries of the
Americas or so called West Indies. His discourse is thus characterized by ethnographic and
anthropological subjectivity of the early modern author and analyst - well acquainted in legal and
philosophical questions of secularism, pagan identity, ecumenism etc. In the historiographic data his
work was often interpreted as an approval of the Spanish conquistador politics. But his intellectual
formation is far from the simplicity of these narrow minded historical materials from the early 20th
century. His most famous work is a treatise On the right and justification of war against Indians,
dedicated to Phillip II, the Spanish King (De jure et justitia belli contra Indos ad Philippum II Hispaniarum
regem, 1557-1558, Span. ed. 1559). This treatise, often interpreted as a bitter Dominican response to
New World traditional culture, will thus be a main subject of this research. Central assumption is the
following: Vinko Paletin was justifying a "middle way" in solving issues between absolute legitimism of
the King or King’s figure and his transcendental legitimation (claimed by the contemporary humanists),
and a battle run by Bartolomé de Las Casas, justifying the native rights, abolition of slavery, equal
habitus between the natives and the conquistadors, etc. Using the methods of literary-anthropological
analysis the cluster of stereotypes of the New World will be established, in order to redefine a thin
border between Paletin's concepts of ethnic, religious and ideological alterity (otherness) on one side
and the concepts of identity, acknowledged by this cosmopolitan humanist author - in all its rights,
even to local paganism. Finally, his treatise is considered as contribution to geopolitical and cultural
policy of the New World, as well as a tendency to redefine discursive frames or invariants of law
treatise, travel writing, ethnography, and even essayistic literature.

Key words: Vinko Paletin, Bartolomé de Las Casas, New World, India, colonisation, stereotipy,
canibalism, souvereignity

Viri a diis recentes (Seneka, Epistulae, 90).

Upravo je zato, bez obzira na redateljevu
namjeru, Nazare¢anin na dobrom putu: on
¢e naci autenti¢nu ljubav prema Bogu samo
ako se istinski i konkretno priblizi ljudima.
Bogu o kojem svjedoce "krS¢ani" poput
Nazarecanina upucuje bolan vapaj u svojim
stihovima César Vallejo: "BoZe moj, da si
znao biti Covjek, sad bi znao biti Bog"
(Gutiérrez 1989: 219).

"Ono S$to je Marx pisao prije viSe od sto
godina nije izgubilo na vrijednosti: 'Sadasnji

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

narastaj sli¢i na Zidove koje je Mojsije vodio
kroz pustinju. Ne samo Sto treba da osvoji
novi svijet nego treba i da umre kako bi
ostavio prostora za ljude koji ¢e biti na visini
novoga svijeta" (Gutiérrez 1989: 156).

Opc¢e oduSevljenje povodom otkrica "Zapadnih Indija" u knjiZzevnoj je
historiografiji izazvalo niz manje ili viSe paradigmatskih tumacenja, ponajéeSce iz
perspektive postkolonijalnih studija ili antropolosko-imagolos$ki impostirane kritike
kolonizacijskog diskurza. U tom su se kontekstu nerijetko isticale krajnje tocke
imagemske eksplikacije drugosti, primjerice, u smislu tribalizma, primitivnosti i
neciviliziranosti s kojom se prvotni kolonizatori toboZe susrecu ili, s druge strane
apologije svega tradicionalnog, u maniri ranonovovjekovnih putopisaca i/ili
etnografa. Paradigmatskim bi se u tom smislu mogli smatrati radovi novohistoricara,
osobito studija Stephena Greenblatta o lingvistickim oblicima kolonizacije u
engleskoj knjiZevnosti renesanse. Oslanjaju¢i se ponajvise na fukoovsku analizu
povijesnog diskurza, Greenblatt nastoji situirati obiljeZja kolonizatorskog diskurza u
epistemoloski poredak svojevrsnih pisanih kultura (lettered cultures), odnosno u
mreZu preopterefenu europskim sustavima etike i drustvene vrijednosti. SloZenost
lingvisticke kolonizacije za Greenblatta mozda ponajbolje odrazava stih Samuela
Daniela, koji aludira na donoSenje bogatstva naseg jezika u novootkriveni svijet (the
treasure of our tongue, to what strange shores), u svijet osuden na usmenost
(unlettered cultures), a posljedi¢no i divljastvo, odsustvo civilizacije, barbarstvo i
kanibalizam. Paradigmatska je u tom smislu i Shakespeareova Oluja u kojoj se ideja
distopije kolonizacijskog diskurza mozda najbolje odrazava u koliziji toboZe
civiliziranog Prospera i njegova antipoda Calibana, kultiviranog barbarina. Klju¢ni je
trenutak u toj drami, barem u kontekstu Greenblattove argumentacije, onaj u kojem
Caliban kaZe da ga je zapadni ¢ovjek priucio mracnoj strani njemu stranog i posve
nepoznatog jezika, koji je upoznao, niposSto razumio, koji mu nije materinski, na
kojem moze jedino psovati (You taught me language, and my profit on't is, I know
how to curse). Takva Ce pretpostavka Greenblattu posluziti za literarnu
kontekstualizaciju Novog svijeta kao imagemske i/ili ideologemske konstrukcije, na
tragu Danielova Musophilusa (1599), koji nastanjuju divljaci, bez jezika, dakle i bez
povlastenog diskurza - koji se ne mogu razlikovati od zvijeri (Greenblatt 1992: 24-
26). Autor tu otvara nekoliko klju¢nih pitanja eurocentri¢ne vizije novootkrivenih
svjetova, od kojih valja istaknuti europski logocentrizam i ideju kulturalne
monolitnosti kao heterostereotipne dominante. Romanticku ideju plemenitog
divljaka (noble savage), tu utopijsku sliku primitivnog covjeka koji je zbog
nedostatka utjecaja moderne civilizacije zadrzao slobodu i vezu s prirodom te
mnoge vrline koje je moderni covjek izgubio, mnogi ¢e renesansni autori
hipertrofirati, kako u smislu negativne tako i pozitivne aksiologije. Shakespeareov je

390

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

Caliban, naime, obiljeZen pretjeranom i gotovo karikaturalnom deformacijom tijela,
osjecaja, jezika i mentalnih sposobnosti. Ili, Greenblattovim rije¢ima, "ako je
vjerovati Prosperu, on ¢ak nije niti covjek - nego rodeni davao" (Greenblatt 1992:
43). Steven Orgel na jednom se mjestu zalagao za pozitivnije tumacenje Calibanova
lika, u smislu edenske nevinosti koja je predcivilizacijska, liberalna u smislu
oslobodenja osjecajnosti i, s druge strane, konzervativna u smislu opiranja svemu
kulturnom i kultiviranom (Orgel 1987: 42-55). Novija tumacenja Greenblattove
intervencije u Shakespearea, iako pionirske u smislu detekcije europske
logocentricke logike (lettered cultures), isticu i neke specifi¢nosti Shakespeareovih ili
njemu slicnih ranonovovjekovnih upisivanja u kolonijalni diskurz, bilo iz
perspektive potlacenih ili dominantnih sociokulturnih vrijednosti. Problem
kolonizacije drugosti i njezina naknadna opisa - u kontekstu vlastita epistemoloskog
poretka - redovito je najuZe povezan s razli¢itim praksama taksonomizacije
alteriteta i nametanja reda "barbarstvu bez gospodara" (imposing order on
masterless barbarity). Na djelu je diskurzifikacija vrijednosnog sistema koji ne
pociva samo na jednoj jedinoj razlici, onoj izmedu jastva (identiteta) i drugosti
(alteriteta), nego na snopu razlicito stratificiranih, titrajucih i nestabilnih oznacenika
drugosti, od kojih su neciviliziranost, barbarstvo, kanibalizam, sklonost prevari,
divljastvo i perverzija najucestaliji (Brown 1985: 50-62). U aksioloSkom smisluy,
jedan je od najpoznatijih primjera apologije kulture novootkrivenog svijeta onaj
Michela de Montaignea, osobito izraZen u eseju o ljudozderima (Des cannibales),
svojevrsnoj racionalnoj argumentaciji i disekciji kolonijalnog diskurza ranog
novovjekovlja. U uvodnom dijelu eseja Montaigne raspravlja o antickom poimanju
barbarskih ili drugih (uglavnom njima nepoznatih) naroda, na temelju Cega mu se
nadaje sljedeci zakljucak: "Eto kako se valja Cuvati da se ne priklonimo onome $to
kaze obican puk i kako valja suditi pomoc¢u razuma, a ne po svacijem govorenju"
(Montaigne 2007: 312). Autorov pozitivni stav prema novootkrivenom svijetu, ¢ini
se, motiviran je dvama faktorima: otvorenom polemikom s pojedinim $panjolskim,
portugalskim i francuskim opisima Novog svijeta, medu kojima Montaigne rijetko
kad pronalazi sugovornike, i, s druge strane, kozmopolitskom idejom koju istice na
pocetku eseja o ljudozderima, prema kojoj je cijeli svijet neko¢ bio jedno tkivo, jedna
masa ili, metaforicki, jedna jedinstvena civilizacija.

"Haec loca, vi quondam et vasta convulsa ruina,
Dissiluisse ferunt, cum protinus utraque tellus
Una foret

[Kazu da ova je zemlja jedinstvena nekada bila,
ali u vrémena toku promijeniti mnogo se moze,
pa su i na tome mjestu sverazorne prirodne sile
nadvoje rastrgle kopno]" (Vergilije, Eneida, 111, 414).

U pravilu se Montaigne poziva na anticke autore, posebice na njihove

imaginarije novih svjetova, samo kako bi ukazao na diskrepanciju izmedu
geografske/topografske i geopoliticke stvarnosti i nekadasSnjih vjerovanja o svijetu

391

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

na drugoj strani Oceana. Pritom su mu najvazniji izvori Benzonijevo djelo koje je u
francuski pretocio Michel Chaveton (Histoire naturelle du nouveau monde, 1579) i
povijesno-geografski traktat o Indijama iz 1552, kojem je autor Spanjolski sveéenik
Lépez de GOmara, i koji je ubrzo preveden na francuski (Histoire générale des Indes,
1578) i druge jezike. Medutim, Montaigneova je vizija Novog svijeta utemeljena,
anakrono receno, na visokim etickim kriterijima etnografskog diskurza. Jer pisanje o
novootkrivenim kulturama spekulativne je i argumentativne naravi, povezano s
izvorima modi i istine, zbog ¢ega na mjestu svjedoka ili etnografskog kazivaca
"morate imati vrlo vjerodostojna Covjeka ili pak toliko prostodusnog koji nece imati
Sto nadogradivati, a nece niti pokusati dati obli¢je istinitosti neCem izmisljenom, jer
ionako nije niSta razumio" (Montaigne 2007: 315-316). U toj se definiciji
etnografskog izvora krije nekoliko klju¢nih problema ranonovovjekovna
kolonijalnog diskurza. Prvi od njih mogao bi se smjestiti u kontekst vjerodostojnosti
pripovijedanja o drugosti. Montaigne je svjestan u kojoj je mjeri svjedoCenje o
novootkrivenim svjetovima Kkontaminirano eurocentrizmom natopljenom slikom
lijepog, istinitog, ispravnog i dobrog. Drugi problem koji on ovdje otvara tice se
mehanizama retoricke kontrole, odnosno nacinima/modusima pripovijedanja o
drugosti: Montaigne primjecuje da su zapisi o Indijama, zanimljivo, nerijetko
fakcionalizirani, pri ¢emu se tragovi retoricke prisutnosti autora skrivaju iza maske
objektivne historiografske ili geografsko-kartografske istinolikosti. Istina je tako,
deridaovski refeno, u poziciji mekoputne différance, ispisana uvijek rukom
kolonizatora, a opet egzistentna samo zato jer je napisana, pripada kulturi koja je ne-
usmena, za razliku od domorodacke. Michel de Montaigne zato se i odlucuje na
sluSanje, zagovara topografsko biljeZenje razliitosti, svojevrsni srednji put u
tumacenju i oblikovanju uvijek parcijalne slike alteriteta. Na jednom mjestu to
objasnjava:

"No da se vratim onom o ¢emu govorim, ja mislim da nema niceg barbarskoga ili divljega
u tom narodu, barem sude¢i po onome $to su mi pripovijedali, pa mogu samo reci da
svatko naziva barbarstvom ono $to nije u njegovim navadama, kao $to i mi sami uistinu
ne znamo drugacije zakljucivati o istinitosti i razumnosti, nego samo prema primjeru
misljenja i obic¢aja zemlje u kojoj Zivimo: tu je uvijek savrSena religija, savrSen nacin
upravljanja i tu se uvijek najbolje zna kako se valja svime sluZziti. Oni su divlji onako kako
i mi divljim nazivamo plodove koje je priroda sama na svoj nacin donijela, a zapravo
bismo divljima morali nazivati one koje smo mi na vjestacki nacin promijenili i odvratili
od opceg reda. U njima su Ziva i snaZna prava i najkorisnija svojstva koja smo mi u ovim
nasima izopacili time $to smo ih prilagodili za uZivanje prema nasem iskvarenom ukusu.
Pa ipak, ukusnost i slasnost, ¢ak i u usporedbi s nasima, nalazi se u razli¢itim plodovima
iz tih zemalja gdje nema znanja o tome kako se zemlja teZi. A nikako nije razumno misliti
da je nasa vjestina odnijela pobjedu nad velikom i moénom majkom prirodom. Svojim
smo pronalascima toliko preopteretili savrSenstvo i bogatstvo njezinih djela da smo ju
gotovo svu zagusili [...] Ti su narodi za mene barbarski zato Sto su prihvatili vrlo malo
razlicitosti ljudskoga duha, pa su vrlo blizu prvotne prirodnosti" (Montaigne 2007: 316-
317).

Problem koji autor u tom ulomku otvara ekolosko-kolonizacijske je naravi i,
u neoplatonickim okvirima, definira suzivot s prirodom ili ranije spomenutu edensku

392

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

nevinost kao kljune faktore utopizma Novog svijeta. Nakon nekoliko redaka
Montaigne govori i o "zlatnom dobu" kao mogucoj zapadnoj apropriaciji ideala
novootkrivenog svijeta, navodeci, StoviSe, jednu zanimljivu Senekinu frazu: "Viri a
diis recentes”, koja divljake Dalekih Indija designira kao ljude "Sto svjeZi tek izidose
iz ruku bogova" (Seneka, Epistulae, 90, prema Montaigne 2007: 318). Zastupnici
teorija ekoloske kolonizacije isticu da su kolonizatori Cesto sa sobom donosili
razlicite bolesti, od kojih su poneke za domorodacko stanovnistvo Novog svijeta bile
i smrtonosne. SvjeZzina o kojoj govori Seneka, a koju tako vjesto podcrtava
Montaigne, moZe se stoga i protumaciti kao prirodno ili prvotno stanje, okruzje
primordijalnog reda koje ¢e osamnaestostoljetni i devetnaestostoljetni etnolozi
nazivati tradicijskim zajedniStvom. Iz svega recCenog vidljivo je da kriticki ton
usmjeren prema simplificiranim prikazima naroda kanibala, kako autor naziva sve
netom otkrivene narode od Antila do juZnoameri¢ckog kontinenta, Montaigne
legitimira trima etnografskim obiljezjima, kao i njima pripadaju¢om aksiologijom:
somatocentrizmom, ekocentrizmom i kanibalizmom. Zapadnim autorima kulture se
dalekih Indija ¢ine posve tjelesnima, Sto onda ponavlja i francuski esejist - pjevaju i
pleSu, obuzeti razli¢itim performativnim ritualima, izvrsni su ratnici, spretni u
svladavanju prepreka u prirodi, hodaju (polu)goli i bosi - te Zive u sasvim skladnom
odnosu s prirodom, poglavito s primarnim ekokontekstom. Zanimljivo je da ¢e
Montaigne i kanibalisticke prakse novootkrivenih civilizacija Cesto tumaciti na posve
neutralan nacin, katkad i sa simpatijom, osobito ako je rijec o trijumfalnom ¢inu, kao
vrhuncu ratne pobjede.

"Drzim da ima viSe barbarstva kad se jede Ziva covjeka, nego kad ga se jede mrtva, da je
jos gore kad se jos duhato tijelo razdire paklenskim mukama i komad po komad pece, kad
se daje psima i svinjama da ga grizu (kao $to smo ne samo C¢itali nego i za naSeg sjecanja
vidjeli, i to ne medu vjekovnim neprijateljima nego medu susjedima i sugradanima i, Sto
je jo$ gore, pod izlikom milosti i vjere), sve je to mnogo gore nego ispeci ga i pojesti
nakon $to je bilo mrtvo" (Montaigne 2007: 321).

Tu autor aludira na krvoproli¢a u njemu suvremenim vjerskim ratovima,
posebice onima koji su opisani u djelima Blaisea de Monluca (Commentaires, 1592),
ali istodobno iznosi mnogo opcenitiji stav, koji je naslijeden od starina, prema
kojemu "nema nikakva zla u tome ako u nuzdi iskoristimo strvinu i njome se
nahranimo”, jer niti "lijeCnici se ne ustrucavaju tom se hranom sluziti kada je to za
naSe zdravlje, bilo da je uzimaju za nutarnju ili izvanjsku uporabu" (Montaigne
2007: 321, 322). Takav opis kanibalizma u novootkrivenim zemljama Montaigne je
naslijedio, iako kaZze da ga je u potpunosti preuzeo "od jednog svog priprostog
Covjeka". Naslijedio ga je vjerojatno iz opisa portugalskog povjesnic¢ara Jerénima
Osodria i razlic¢itih putnih zabiljeSki Jeana de Léryja. VazZno je shvatiti da on razumski,
argumentirano opravdava, StoviSe i zagovara kanibalizam - ako je u medicinske
svrhe ili u svrhu ocuvanja Zivota, o ¢emu u novije vrijeme progovara i Claude Lévi-
Strauss (2013: 93-96, 105-112, 139-146). Medutim, katkada je (zlo)¢in kanibalizma i

393

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

jedina moguéa komunikacija s precima, totalno ponutrenje protivnika u ratnistvu i
pretka u zajedniStvu.l

"Imam pjesmu $to ju je sastavio jedan od tih zarobljenika i u njoj se kaZe i ovo: neka samo
svi do jednoga dodu i neka se sakupe da ga pojedu za rucak, jer ¢e tako jesti meso svojih

.....

to od vas, o vi ludaci, jer drugo i niste, zar ne vidite da u meni jo$ uvijek kola srz tijela
vasih predaka: uZivajte u mojem mesu i naéi ¢ete u njemu okus svojeg mesa.' U toj se
pjesmi ne osjeca ni trunka barbarstva. Oni koji ih slikaju kako umiru ili koji prikazuju
nacin kako ih se ubija, daju sliku zarobljenika koji pljuje u lice i krevelji se onima koji ga
kolju. I doista, do posljednjeg daha ne prestaju prkositi i izazivati rije¢ju i ponositim
drzanjem. Prava je istina da su ti ljudi u usporedbi s nama; jer, oni moraju svakako
svjesno biti takovi ili smo pak takovi mi: postoji nepremostiva razlika izmedu njihova i
naseg drzanja" (Montaigne 2007: 326).

U podlozi takve apologije kanibalizma leZi ideja o plemenitim divljaku koju je
u Francuskoj medu prvima zagovarao i, posljedi¢no, Sirio misionar i putnik André
Thevet, a koju i Michel de Montaigne neminovno nasljeduje. Medutim, u tom se
kratkom odjeljku iz Eseja nazire i ideja kulturalne raznolikosti, koju ¢e u europskim
razmjerima inaugurirati prosvjetiteljska filozofija i pedagogija. Povijest knjizevnosti
svojom je taksonomizacijskom logikom, periodizacijom ili kanonizacijom,
pasterizirala esejisticki opus Michela de Montaignea. On je jedan od autora, istice
Ivi¢, koji prihvaca ideju o proslosti koja uvijek titra izmedu, na granici heurein i
tekmeria, jer ju je nemoguce iznaci - pa se valja posluziti partikularnim indicijama,
nesigurnim znanjima, nefiksiranim fantazmama proslosti, sada$njosti, identiteta i
drugosti. Montaigne je komentator. On svoj vlastiti identitet auctores uspostavlja
tako da izrice neSto drugo, drugo u tekstu, nesto Sto je ve¢ prezentirano u svojem
izvornom smislu, a sada se pretvara u tumaciteljsku vjezbu (Ivi¢ 2007: 5-14). U tom
je smislu Montaigneov esej o ljudozderima poku$aj nove distribucije sociokulturnog
prostora Novog svijeta, svojevrstan index locorum koji, u isti mah, stvara znanje o
divljaku i pretvara ga u doksu, u krajnje nesigurno znanje o svemu Sto dolazi iz
semanticke sfere drugosti. Stovise, spomenuti Steven Greenblatt istiCe da su Michel
de Montaigne i Bartoloméo de Las Casas pravi primjeri tumaca i komentatora ciji se
apologijski diskurz novih svjetova moZe uklopiti u revizije postkolonijalnih matrica,
kako ranonovovjekovlja tako i modernog doba (Greenblatt 1992: 24). Lévi-Strauss
na jednom je mjestu napisao da imaginaciji nije potrebna topografija. Mnogi su
ranonovovjekovni autori otkrivali Zapadne Indije na temelju grckih i rimskih zapisa
o novim barbarskim svjetovima, tek kasnije na temelju zapisa Spanjolskih,
portugalskih i francuskih putopisaca ili osvajaca. U tom raskolu, istice Lévi-Strauss,
nastaje i osobita Montaigneova svijest o razlici "izmedu velikih civilizacija Meksika i
Perua i oskudnih nizinskih kultura tropske Amerike" (Lévi-Strauss 2014: 94). Zbog
toga je njegov esejisticki opus istodobno proto-prosvijetiteljski, u smislu trazenja

1 Kanibalizam je nerijetko bio srediSnja tocka kritike obicaja domorodackog stanovnistva, iz
perspektive europskih kolonizatora; o somatocentrizmu, s druge strane, kolonijalni diskurz nerijetko
Suti - ili ga pak simplificira, svodeci ga na kritiku seksualnih navika domorodaca.

394

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

idealne prirodne pedagogije ili drustveno vazeceg ugovora, i kulturno-relativisticki,
u smislu negiranja jedne jedinstvene civilizacijske norme, algoritma prema kojem se
mogu sklanjati sve sociokulturno vrijednosti, bez obzira je li rije¢ o tradicionalnim ili
modernim industrijskim dru$tvima. Naravno, ima i protivnika takvog miSljenja.
Francuski antropolog Claude Lévi-Strauss istice:

"No prema uvrijeZenom misljenju kanibalizam je monstruoznost, toliko neshvatljivo
odstupanje od ljudske prirode da neki autori, Zrtve iste predrasude, poricu da je
kanibalizam ikada postojao. To je izum putnika i etnologa, kaZu oni. Ovo je njihov dokaz:
tijekom devetnaestog i dvadesetog stolje¢a putnici i etnolozi proizveli su bezbrojna
svjedocanstva koja potjecu iz cijeloga svijeta, no nigdje nisu izravno zapazili scenu
kanibalizma. (Ostavljam po strani one iznimne slucajeve u kojima su ljudi, da ne bi umrli
od gladi, bili prisiljeni jesti svoje ve¢ mrtve sudrugove, jer ono Sto se osporava jest
postojanje kanibalizma kao obicaja ili kao institucije.) [...] Nijedan ozbiljan etnolog ne
osporava realnost kanibalizma, no svi takoder znaju da ga se ne moZe svesti na
najokrutniji oblik koji se sastoji u ubijanju neprijatelja kako bi ih se pojelo. Taj je obicaj
zasigurno postojao, primjerice u Brazilu - da ostanem samo na tom primjeru - gdje su o
njemu vrlo rjecito svjedocili neki stari putnici i portugalski jezuiti koji su, u Sesnaestom
stolje¢u, godinama zivjeli medu Indijancima i govorili njihov jezik" (Lévi-Strauss 2014:
108-110).

Isti autor istiCe da kanibalizam nema jedno lice i predstavlja krajnje
heterogeni splet socijalno i kulturno uvjetovanih odnosa izmedu pojedinaca
(pojedinacnih ili partikularnih identiteta) unutar neke zajednice i njihova grupnog
identiteta, u odnosu na neku drugu, najces¢e udaljenu zajednicu. Samim time, valjalo
bi razlikovati endokanibalisticke kontekste, u kojima se pojedinci hrane sirovim ili
pak kuhanim mesom pripadnike vlastite zajednice, kako bi uvecali drusStvenu
koheziju, ustanovili neko novo kohezivno stanje ili, jednostavno, nasljedovali
krv/duh predaka, od egzokanibalistickih konteksta, unutar kojih se, iz istih ili sli¢nih
pobuda, pojedinci odlucuju hraniti tijelima svojih protivnika i pripadnika neke druge
zajednice. Ne treba smetnuti s uma da je takav oblik prehrane nerijetko bio
opravdavan cinjenicom da je to jedina hrana koja "ima ime", bez obzira Sto su
modaliteti uspostave kanibalizma kao kulturnoantropoloske ili cak bioloske
kategorije krajnje divergentni.l Podrijetlo druStvenog ugovora, rusoovski receno,
zapravo i leZi u osjecaju koji nas tjera da se identificiramo s drugim, da dokinemo
razliku izmedu vlastite pozicije toboZe cvrstog identiteta i, njemu nasuprotno,
krajnje promjenjivog alteriteta - ili da tu razliku uc¢inimo barem kontingentnom.
"Najzad, najjednostavnije sredstvo da se drugoga poistovjeti sa sobom [a na to
upozorava i Montaigne] jest i to da ga se pojede” (Lévi-Strauss 2014: 111).

1 Uz ritualni, prehrambeni, magijski ili politicki oblik kanibalizma, $toviSe, danas se nerijetko govori i o
terapijskom kanibalizmu, odnosno o razli¢itim uporabama ljudskog mesa i organa, najceSce u
medicinske svrhe: "On napokon moZze biti terapeutski, kao $to potvrduju brojni propisi anticke
medicine, pa ¢ak i u Europi [sic!/] u ne tako dalekoj proslosti. Injekcije hipofize i presadaka mozdanih
membrana o kojima sam govorio, transplantacije organa koje su danas postale teku¢om praksom
nedvojbeno spadaju u tu posljednju kategoriju" (Lévi-Strauss 2014: 110).

395

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

I

U otvorenu polemiku s takvim apologijskim diskurzom o kanibalizmu, posve
argumentirano govoreci o konkvistadorskim pravima, ulazi Vinko Paletin, jedan od
manje poznatih protagonista osvajanja Novog svijeta, mornar, putopisac i sudionik
pacifikacije Yukatana (1535-1541), pisac vrsnih rasprava o sustavu encomienda i
ekonomskoj politici novootkrivenih zemalja, kao i o modelima preventivnog
ratovanja na teritorijima Novog svijeta. Djelom O pravu i opravdanosti rata Paletin se
ukljucuje u aktualne rasprave o pravima srednjoamerickih starosjedilaca na slobodu
i posjedovanje zemlje, a protiv pokusaja nasilnog ukljucivanja u sustav encomienda i
repartimienta gospodarski prezivjelih u Europi. Konkvistadore, svoje nekadasnje
prijatelje, usporeduje s biblijskim junacima i antickim ratnicima, smatrajudi ih, u
politickom i kulturnom smislu, osloboditeljima Zapadnih Indija. Njegove ¢e ideje
stoga imati viSe uspjeha u taboru konkvistadora negoli u branitelja prava americ¢kih
domorodaca, osobito onih koji su se zalagali za njihov osobni, sociokulturni i
teritorijalni status quo. Paletinova stajaliSta uvijek su dvostruko motivirana, bilo
ekonomsko-politickim razlozima, jer on je izvrsno poznavao sustav encomienda - o
tome je, uostalom, napisao danas izgubljeno djelo O instituciji dobrog viadanja (De la
institucion del buen govierno) - bilo snaznom teoloSkom hermeneutikom, na tragu
patristicke literature i pomnog Ccitanja biblijskog teksta. Njegova najznamenitija
rasprava O pravu i opravdanosti rata protiv Indijanaca, posveéeno Spanjolskom kralju
Filipu II. (De jure et justitia belli contra Indos ad Philippum Il Hispaniarum regem,
1557-1558, Spanjolsko izdanje 1559), zanimljivo, priredila mu je niz neugoda
unutar vlastitog dominikanskog reda, no istodobno i mnoge simpatije pristasa
konkvistadorske politike na srednjoamerickom tlu. Tiskanje je te rasprave ostalo
visjeti u zraku, iako je Paletin na mnogim mjestima intervenirao, brane¢i se iznimno
uspjesno, argumentirano, pred Filipom II, pred tajnikom Vije¢a za Indije Franciscom
de Erasom, potom pred padovanskim sveuciliSnim tijelima i mletackim vlastima.
Sacuvane su, primjerice, i dvije kraljevske listine iz 1560. s formalnom zabranom
raspacavanja te knjige u Novoj Granadi, danasnjoj Kolumbiji, te na cijelom
hispanoamerickom Kkontinentu. SaZeta Spanjolska verzija Paletinove rasprave
pronadena je 1784. u tajniStvu Glavnog ureda za Indije, odnosno S$panjolskog
Ministarstva za kolonije. Tekst rasprave u latinskoj i kastiljanskoj redakciji autor je
naposljetku predao mletackim vlastima, Alexandru Busenellu i recenzentima
padovanskog sveucilisSta, koji mu daju dozvolu za objavljivanje knjige, ne nalazeéi u
tom tekstu niSta sporno, uvredljivo i protivno vjeri i dobrom vladanju. Godine 1566.
mletacko Vijeée izdaje sluZbeni dokument kojim se dozvoljava tiskanje Paletinove
rasprave, i u izvorniku i na Spanjolskom, no, ¢ini se, njegova rasprava ni nakon toga
nije otisnuta. Na vrlo oStre, ponekad i konzervativne stavove o domorodackom
stanovni$tvu, vrlo je vjerojatno utjecalo njegovo aktivno sudioniStvo u ratu
Spanjolskih konkvistadora i Maja, najrazvijenije pretkolumbovske civilizacije,
tijekom pokuSaja "mirne pacifikacije Yukatana". Na temelju putopisne i

396

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

historiografsko-geografske literature i na temelju vlastitih uvidaja i gotovo
etnografsko preciznih istrazivanja Paletin svjedoCi o velebnosti tih indijanskih
civilizacija, no, na drugoj strani, i o okrutnosti njihovih ratnika koji muce i krvolo¢no
ubijaju sve Sto im se nade na putu, i protivnike i dobro¢udne misionare. Valja pritom
imati na umu da njegova svjedocanstva u mnogo¢emu razlikuju od poznatih Izvjeséa
o stvarima Yukatana Diega de Lande:

"koji optuzuje vojnike Francisca de Montejo Mladeg da su nepokorne Indijance Zive
spaljivali, zarobljenicima sjekli ruke i noge, a Zene i djecu vjesali su po stablima ili bi ih s
kamenom o vratu bacali u vodu. Europljani su svoje postupke opravdavali tvrdnjom da
Indijanci, koji su se odavali idolatriji i ljudoZderstvu, zapravo i nisu ljudi, ali je
[Bartoloméo de] Las Casas njihove sumnje rasprsio izjavom: 'Ako su Indijanci Zivotinje,
kako to mnogi Zele dokazati, tada je grijeh protiv naravi druziti se spolno s njihovim
¥enama, $to mnogi Spanjolci &ine.' Vinkovo izvjedée o Zrtvovanju ljudi idolima i ritualnoj
antropofagiji odgovara povijesnim Cinjenicama. Najce$ce se zrtvama iz otvorenih grudi
vadilo jo$ zivo srce ili bi ih se vezalo a onda su ih ratnici strelicama gadali ili im skidali
kozu u koju bi se zaodijevali predstavnici kulta. Na ovakav nacin Zrtvovanja nas
sunarodnjak je naiSao u pokrajini Chila u Meksickom zaljevu, gdje su tamos$nji Indijanci
'zaklali (viSe clanova ekspedicije Francisca de Garay), hranili se njihovim mesom dok su
koZu izvjesili u hramovima idola." U gradu Chichén-Itz4, duhovnom i kulturnom sredistu
civilizacije Maya na Yucatanu, prakticiralo se Zrtvovanje utapanjem, tj. Zrtve bi se bacale
u kraske vodom ispunjene ponore. S ljudima se bacalo Zivotinje i razli¢ite predmete.
Zrtvovanje ljudi u Maya se javljalo relativno kasno. Rukopisi Maya Indijanaca i bas-reljefi
s monumentalnih hramova na Yucatanu ukazuju na praksu individualne pokore:
pojedinci bi si dali probosti usi ili jezik i tako prikupljenu krv Zrtvovali svojim
boZanstvima" (Sanjek 1994: 21-23).

Paletin ¢e opravdanje za svoju oStrinu, katkad i uskogrudnost, pronalaziti u
najrazlicitijim izvorima, bilo onim historiografske naravi, pisanim vrelima Aristotela,
Diodora Sicilskog i Plinija Starijeg, etnografskim zapisima, vlastitim i tudim, bilo
teoloSkim raspravama i biblijskim fragmentima. Medutim, klju¢na nota njegova djela
je ona polemicke naravi, usmjerena ponajprije prema nekoliko tekstova Bartoloméa
de Las Casasa, koje je potonji, nakon rasprava sa Sepulvedom, tiskao u Sevilli 1552.
Paletin, zanimljivo, ne spominje svoje protivnike, ¢ak ni Las Casasa, kojeg naziva
Biskupom. Izgleda kako mu je Las Casas samo metafora za niz unutarnjih protivnika,
osobito za Bartoloméa de Carranzu y Miranda, u to doba iznimno poznatog
diplomata i dominikanskog teologa koji je vjerojatno i kumovao zabrani spisa De
iure belli. U oblikovanju njegovih stavova, nadalje, sluzio se slicnim izvorima kao i
Las Casas, no zakljucci koje na toj osnovi izvlaci, kao i nacin teoloSke argumentacije,
dijametralno su suprotni od onih u Kratkom izvjeséu o unistenju Indija poznatijega
Spanjolskog dominikanca.! Teorijski impetum Paletinove polemike samo naoko je

1 "Uvijek nastoji dati najnovije, najpouzdanije informacije. U svezi s dogadajima koji prate otkrice
Novog svijeta i organiziranje Spanjolskih posjeda na americkom tlu Paletin najradije slijedi 'Opcu
povijest Indija’ Francisca Lopeza de Gomare (1552). Realan je u opisivanju podrucja koja su Europljani
zaposjeli 1 u njima organizirali drusStveno-gospodarski zivot. Za svaki dio osvojenog prostora u
Zapadnoj Indiji uc¢eni Korculanin neizostavno navodi imena njihovih otkrivaca ili, zapravo, osvojitelja.

397

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

neoskolasticki: biblijski fragmenti u njega imaju istu vaznost kao i filozofska tradicija
Aristotela i Platona, do¢im je vlastiti proto-etnografski diskurz ponajbolji oblik
verifikacije vlastita spisa kao neke vrste polemitkog exempluma. Zari$ta njegove
argumentacije, ne ulaze¢i u teoloSke implikacije, mogucée je svesti na nekoliko
paradigmi. Prva se paradigma dotie definicije prirodnog drustva (titulo naturalis
societatis) i drustvenog ugovora koji iz nje proizlazi, kako za domorodacko
stanovnistvo i njihovo pravo na slobodu i teritorij, tako i za konkvistadore i njihovo
pravo na teritorij, ekumenizaciju i guSenje svake moguce pobune ratnim pohodima.
Druga se paradigma Paletinova miSljenja odnosi na isklju¢ivo pravo na rat, koje ne
samo da konkvistadorima (prema Paletinu i suprotno Las Casasovim stavovima)
pripada, nego je i neophodno, jer Krist je Petru i njegovim nasljednicima posvetio
"svjetsku vlast”, a onda i vlast nad osvojenim teritorijima kr$¢anskih vladara.! Treca
se paradigma iscrpljuje u pokusSaju definicije ljudi Zapadnih Indija, odnosno
domorodackog identiteta sui generis: Vinko Paletin ne odobrava vrlo oprecne
stavove Las Casasa (teza o plemenitom divljaku, sposobnom za najveca djela,
moralno neiskvarenom i Cistom) i Sepulvede (teza o moralnoj inferiornosti
domorodaca, koje treba nasilno civilizirati, pokrstiti i nauciti europskoj uljudbi, ako
je potrebno i uz pomo¢ sile), ve¢ nastoji pronaci srednji put, pomirljivo,
blagonaklono stajaliSte o umjerenim vrlinama i manama srednjoamerickih
starosjedilaca. Upravo je na tom mjestu Paletin najdosljedniji - i posve pogodan za
imagemsku analizu koja ne bi trebala ustvrditi samo narav njegove
heterostereotipije (ona je u velikoj mjeri univerzalna, globalno-ranonovovjekovna)
nego i problematizirati moguénost tumacenja suvereniteta konkvistadora kao
osobitog ranomodernog politickog biosa. U tu ¢e svrhu od pomo¢i biti nekoliko
autora, razlicitih teorijskih pozadina, od politicke teologije i teologije oslobodenja do
postkolonijalne i post-postkolonijalne Kkritike, Cija ¢e se razmatranja nastojati
primijeniti na ranonovovjekovne procese podcinjavanja.

Odatle i Vinkovi vrlo to¢ni podaci o podvizima Kolumba, Cortésa, Ponce de Ledna, Nufieza de Balboe,
braée Pizarro, Almagra i drugih" (Sanjek 1994: 37).

1 Rasprava o justa causa od najvece je vaznosti za kolonijalni diskurz ranonovovjekovlja, iako, za¢udo,
rijetko kad nalazi svoje mjesto u razmisljanjima modernih postkolonijalnih teoreti¢ara. lako su svi
domoroci nevjernici, istie Schmitt, iako su mozda krivi za mnoge zlocine ili grijehe, oni se ne smiju
tretirati kao zlo€inci, nego kao protivnici u ratu, i jedino ih se na taj nacin - zbog toga - moZe ubijati,
kao bilo koje protivnike kr§¢anskih vladara i kr§¢anstva uopce (Schmitt 2006: 101-125).

2 Pojmove podc¢injenosti, podjarmljenosti ili opresije ovdje valja prihvatiti u njihovu najsirem znacenju,
daleko od preciznosti koja ih ukalupljuje u kontekstu, primjerice, subaltern studies. Medutim, semantika
je vrlo sli¢na, jer u svjetlu postkolonijalne teorije pojam subaltern referira na populaciju koja je
socijalno, politicki, kulturalno ili pak geografski izvan hegemonijske strukture preraspodjele modi.
Pojam je izveden iz koncepta kulturalne hegemonije Antonija Gramscija, kod kojeg je oznacavao
mahom sociopoliticku isklju¢enost, klasnu optimizaciju sistema, dakle iz perspektive dominantne klase.
Denotacije tom pojmu potom su pridavali Gayatri Chakravorty Spivak, ¢ijom ce se interpretacijom
subalteritet donekle i kanonizirati (Spivak 1988: 271-313), kao i niz latinoamerickih autor(ic)a, u kojih
¢e se pojam developmentizirati, odnosno povezati s osobitostima neravnomjernog razvoja zemalja
Treceg svijeta i prava na resurse (Santos 2002: 458-493). O nekim implikacijama tog pojma unutar
Gutiérrezove teologije oslobodenja progovorit ¢e se nesto kasnije, kao i o Agambenovoj koncepciji
homo sacer, bliskoj semantici nasilne ekskluzije podcinjenika. Vazno je istaknuti da se svi moderni

398

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

I11.

Edward W. Said jednom ¢e prigodom ustvrditi da je postkolonijalizam
iscrpio gotovo sve svoje resurse u procesu kanonizacije drugosti kao podjarmljene
pozicije (subaltern) u odnosu na neki transcendentni ili pak konkretni politicki
poredak. Bilo da je rije¢ o ranonovovjekovnom imagemskom ili stereotipskom opisu
novootkrivena svijeta, Orijenta ili Zapadnih Indija, ili novovjekovnim
"kolonijalizmima" etnicke ili nacionalne, rodne i klasne prirode, postupak kojim se
alteritet (najceS¢e u odnosu na neki toboZze c¢vrsti identitet) uokviruje mogucée je
svesti na sljedete: na proizvoljno uklapanje u interpretativne zajednice
(communities of interpretation), gdje Orijent ili drugost uvijek reprezentira interese
nekog viSeg idejno-ideologemskog reda; zatim na isto tako proizvoljno
poistovjeéivanje drugosti s kognitivnim, bioloskim, ¢ak i "razvojnim hendikepom"
("Jedna je od osnovnih tendencija unutar disciplinarnih debata u zadnjih dvadesetak
godina proizaSla iz svijesti o ulozi zapadnjackog kolonijalizma u proucavanju i
reprezentaciji 'primitivnih' ili slabije razvijenih nezapadnjackih druStava, iz
eksploatacije ovisnosti, opresije seljastva i manipulacije upravljackih struktura
tradicionalnih druStava u kolonijalne svrhe", Said 2002: 295); i na kraju, na
antropologizaciju drugosti, u smislu (nerijetko fetiSisticke) pretvorbe u objekt
istrazivanja (na primjer, heterostereotip o plemenitom divljaku rezultat je upravo
takvog postupka). Autor smatra da iz takve metodoloSke matrice postoji
jednostavan izlaz, koji podrazumijeva istodobno transcendiranje bilo
stereotipizacije (negativna aksiologija karakteristicna za imagoloski tip diskurza)
bilo fetiSizacije ili, u krajnjoj liniji, svakog nekritickog slavljenja drugosti:

"'Svjetskost' [worldliness] je pojam koji sam nerijetko smatrao upotrebljivim radi dvaju
znacenja koja u njemu zajedno obitavaju, jedno, kao neka ideja bivanja u sekularnom
svijetu, a nasuprot 'onostranog' [otherworldly] bivanja, i drugo, zbog onoga $to sugerira
francuska rije¢ mondanite, svjetskost kao kvaliteta prakticiranog, pomalo ve¢ umornog
znati Ciniti [savoir faire], svjetovno mudrog i ulicno pametnog. Antropologija i svjetskost
(u oba znacenja) neophodno se potrebuju [..] FetiSizacija i neumorno slavljenje
'razli¢itosti' 1 'drugosti’ moguce je sagledati kao prijeteci trend. Takav trend sugerira ne
samo ono $to je Jonathan Friedman nazvao 'spektakularizacijom antropologije, pri cemu
se 'tekstualizacija' i 'kulturalizacija' drustva pojavljuju neovisno o politici i povijesti, nego
i bezglavo prilagodavanje i prevodenje svijeta procesom koji prema svim svojim
relativistickim objavama, objavama epistemoloske brige i tehni¢ke ekspertize, ipak ne
moZe olako biti razlikovan od procesa imperija" (Said 2002: 301-302).

Prema Saidovu miSljenju jedan od temeljnih problema moderne
postkolonijalne teorije i hermeneutike drugosti leZi u injenici da je zapadnjacki um
orijentalisticku paradigmu, i sve njezine konzekvence, na svoju Zalost, shvatio

oblici teoretizacije iskljucivanja temelje na klasicnom poimanju kr§¢anskog suvereniteta kao preslike
idealnog communitas, odnosno na dekonstrukciji pojma zajednice u smislu relacije (Nancy 2004;
Agamben 2006, 2008, 2010; Esposito 2010).

399

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

previSe ozbiljno. Drugost se u tom smislu treba prvo odznacditi, osloboditi se svoje
stadijalisticke povijesno-genoloSke semantike, koja seze od ranonovovjekovnih
osvajanja Novog svijeta sve do modernih formi trziSno-ekonomske kolonizacije.
Rije¢ je o razli¢itim procesima, nejednoli¢nim, heterogenim obrascima upisivanja
vlastitih (identitetskih) znaenja u kulturni kontekst drugosti. O tom je fenomenu u
nekoliko navrata govorila i Gayatri Chakravorty Spivak. Ona smatra da je
postkolonijalni diskurz neminovno preoptereen idejom (ideologijom) pisanja
alternativnih povijesti. Stovise, od svega raspoloZivog za pisanje alternativne
povijesti - koncepta roda, rase, etnije, nacije i klase — posljednji je koncept zasigurno
najapstraktniji. Sluzeéi se Marxovom idejom svastare znanja, kognitivnog dZumbusa
i konceptualnog nereda, autorica istice da je pozicija implicitna radovima
svojevrsnih subaltern studies, ponajprije zbog toga jer kolonije nikad nisu niti bile
pogodne za razvoj industrijsko-kapitalisticke klasne diferencijacije, upravo
epistemoloski Mischmasch der Kenntnisse (Spivak 2012: 57-72). Uistinu, analiza
ranonovovjekovnog kolonijalnog diskurza jasno pokazuje da iskrsavanje razlicitih
udica za (o)pis(iv)anje stereotipnih diskurza uvijek podrazumijeva neko
transcendentno ideologemsko motriSte, bez obzira je li rije¢ o teorijskoj poziciji,
teoloSkim implikacijama, ideji kulturne homogenizacije toboZe partikularnih
identiteta dalekog i nepoznatog drugog ili, konkretnije, fizickom nasilju pod maskom
konkvistadorskog protektorata nad novootkrivenim teritorijem. Pogleda li se,
primjerice, tijek Paletinove argumentacije, uvidjet ¢e se da korculanski autor nastoji
osporiti Las Casasovu apologiju Novog svijeta implicirajuéi mu nedosljednost,
pretjerivanje i svojevrsni diskurzivni i argumentacijski nered: Las Casas smatra da
papa podrucja Zapadne Indije nije nikad poklonio $panjolskim vladarima (rijec¢ je o
buli Inter caetera iz 1493), nego ih je obvezao da tamo posSalju misionare u
mirotvorne misije, dok Paletin Zeli pokazati da je opseg tog dokumenta mnogo Siri
od jednostavno misionarskog, i iz te ¢injenice izvlaci ve¢inu argumentacije, koja pak
posjeduje elemente etnicke, klasne i konfesionalne stratifikacije domorodackog
stanovnistva, o Cemu ¢e biti rijeCi nesto kasnije. To je navelo neke tumace Paletinova
teksta da, zanimljivo - i u skladu s na¢inom kako na koncepciju podc¢injenosti gleda
Gayatri Spivak, istaknu njegove pomirljive segmente kao zagovor srednjeg puta u
pronalaZzenju rjeSenja problematike conquiste. U tom smislu Sanjek istice
taksonomizaciju nevjerniStva dominikanskog generala Kajetana (Caietanus), na ciji
se autoritet i Vinko Paletin i las Casas pozivaju. Kajetan je razlikovao tri vrste
nevjernika: prvu skupinu c¢ine oni koji su rano postali podanici kr$¢anstva i
kr$canskih vladara, poput Zidova, Maura ili krivovjeraca; drugu ¢ine oni na temelju
koji krs¢anski vladari izgraduju "koncept neprijatelja", primjerice Turci, Osmanlije,
koji su samo pravno ali ne i ¢injeni¢no podanici kr§¢ana i njihovih vladara; u tre¢u
skupinu spadaju svi oni narodi koji nisu ni pravno ni ¢injeni¢no podanici krs¢ana,
poput Indijanaca koji, istice Kajetan, imaju pravo na svoju slobodu i teritorij, a
prigrliti ih se kr§¢anstvu moZe samo blago$¢u, nikako ratom (Sanjek 1994: 53-54).
Obespravljeni narodi, marginalizirane kulture, prezrene i podjarmljene rase ili
obezvrijedene klase, sve su to ucestali obrasci kojima se unutar razli¢itih teorijsko-
epistemoloskih koncepata nastojao definirati neki oblik sociokulturne relativizacije

400

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

drugosti, svodenje njihova identiteta na neku partikularnu manu, negativnost ili pak
nedostatak. Polaze(i iz perspektive suvremenosti, inaugurator teologije oslobodenja
Gustavo Gutiérrez napominje da je marginalizacija srednjoamerickog i
juznoamerickog domorodackog stanovnistva izazov koji uspostavlja jednakost
izmedu trecosti Novog svijeta i novosti Treéeg svijeta: to je svojevrstan kontinuum
opresije s dalekoseznim etickim posljedicama, kojemu valja pristupiti onkraj
binarizma identiteta i alteriteta.

"Pregnuca onih koji odbacuju rasizam i muski Sovinizam (dva aspekta vrlo duboko
ukorijenjena u kulturu i obicaje naroda i pojedinaca), kao i onih koji se suprotstavljaju
marginalizaciji starijih osoba, djece i drugih 'nevaznih' u nasem drustvu, otvorili su mi o¢i
primjerice za vaznost gesta i nacina bivanja s njima a koje ¢e neki mozda smatrati
politicki nedjelotvornim” (Gutiérrez 1989: xxxiv).

Autor ovdje istice klasnu uvjetovanost stereotipije, no njegova se refleksija o
drugosti na tom konceptu nipoSto ne zaustavlja, ona niposto nije usko marksisticka,
ve¢ usmjerava teolosku kritiku prema nekom obliku refleksivnog agona, koji ¢e u
konacnici dovesti teologiju do prakse. Zanimljivo je da Gutiérrez na nekoliko mjesta
spominje Las Casasove napore, prije svega u svjetlu kritickog stava prema socijalnim
i kulturnim obrascima kojima se katkad koristila nedovoljno-kriticka-teologija, a na
Cije bi mjesto trebala stupiti refleksivna teologija oslobodenja, koja odbija sluziti kao
krscanska justifikacija ve¢ zauzeta stava. Na jednom mjestu autor se, Stovise, koristi
terminom koinonia, u znaCenju zajednice razlicitosti i skupa partikularnih identiteta,
koji bi trebali, u idealnom obliku, transcendirati kolonijalnu logiku iskljucivosti i/ili
nasilne homogenizacije. Autenti¢na se univerzalnost, nastavlja autor, sastoji u
govorenju razli¢itim jezicima, pri ¢emu se postiZze potpuno razumijevanje - unutar
granica vlastitosti jezika (Gutiérrez 1989: xlii-xliv). U legitimaciji tako srocenih
diskurzivnih sloboda Gutiérrez upotrebljava Gramscijev filozofski algoritam, prema
kojem je cilj svakog hegemonijskog diskurza oduzeti podCinjenom pravo na
filozofiju, pretvarajuci time filozofiju u ekskluzivnu disciplinu rezerviranu za ¢lanove
jednog zatvorenog sustava, nasuprot Cinjenici da je ona doista vlasnistvo svih
(Gutiérrez 1989: 5). Nekoliko ¢e klju¢nih pretpostavki Gutiérrezove refleksivno-
kriticke teologije biti od velike koristi u ovdje predocenoj (re)konceptualizaciji
Paletinove geopolitike Novog svijeta, zbog ¢ega ih valja jasnije definirati. Prva se tice
pojma razvoja, na koji se autor osvrce iz perspektive suvremenosti, kao na spregu
tehnicizma, ekonomicizma i modernog politickog poretka, a koji je u ranom
novovjekovlju predstavljao nali¢ja jednog jedinstvenog ekonomski uoblicenog
imperijalizma. Paletinova se rasprava, uostalom - kao i izvjeS¢e Bartoloméa de Las
Casasa, iscrpljuje u opisu gospodarskog prava, svojevrsnog encomienda sustava,
protektorata nad pojedincima i malim srednjoameri¢kim zajednicama posve nalik
feudalnom sustavu (Himmerich y Valencia 1991: 5-134). Druga se pretpostavka tice
problema oslobodenja, koje Gutiérrez Koncipira trojako: kao teznju u potlacenih
drustvenih klasa i naroda, usmjerenu prema konfliktnom drustveno-politiCkom
procesu koji ih obespravljuje i stavlja na marginu sociokulturnog sistema, koji je
zapravo inherentno njihov; potom, kao sociopovijesni proces "u kojem covjek na

401

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

svjestan nacin uzima sudbinu u svoje ruke, stavlja Zeljene druStvene promjene u
dinamican kontekst i Siri im obzor"; naposljetku, kao neki oblik epistemolosko-
ontoloSko raskida s bilo kojim oblikom ideologemski nametnutog misljenja,
nasuprot pojmu razvitka, koji "pomalo ogranicuje i zamagljuje" (Gutiérrez 1989:
45). U ranonovovjekovnim razmjerima, pojmom Ce se oslobodenja konkretizirati i
kolonijalna conquista, jedan osobit oblik nametnutog razvoja koji neki autori, poput
Sepulvede, zagovaraju, dok drugi, poput Bartoloméa de Las Casasa, odlu¢no
odbacuju te proglasavaju kolonijalno-imperijalistickim. Modeli oslobodenja koji se
tu spominju zapravo produbljuju onu temeljnu razliku izmedu postojanosti ili
dugotrajnosti odnosa unutar nekog sociusa, nasuprot vrlo kratkotrajnih odnosa
prema drugom, bliZnjem, StoviSe i slicnom. Upravo zato i problem kolonizacije na
teritoriju novootkrivenih svjetova, barem u okvirima ranonovovjekovlja, valja
promatrati kao napetost izmedu po/tladenja i oslobodenja, izmedu svodenja
identiteta drugosti na alteritet, semanticki prazan, podlozan bilo kojem obliku
racionalizacije, poput bioloskog specimena, i nastojanja da se drugo(tno)st percipira
kao Saidova worldliness, raznolikost, razlucivost, kako u kozmoloSkom tako i u
antropoloSkom smislu. Zanimljivo, imagemska struktura, odnosno slika
starosjedilackog stanovniStva, u potpunosti je nestabilna, Sto je vidljivo i na planu
terminologije: oni se, naime, nazivaju starosjediocima, domorocima i urodenicima,
ali i divljacima, barbarima i ljudoZderima (Todorov 2009). To se nerijetko legitimira
i na kozmoloskom planu, kao politeizam, animizam ili, jednostavno, bezbostvo.
Medutim, prikaz za koji se, primjerice, Todorov ili Gutiérrez zalaZu niposto nije
jednoobrazan, u aksioloSkom smislu crno-bijel, ve¢ govori o potrebi nove
konceptualizacije kolonijalnog naslijeda - kako iz perspektive potlacenog, koji je
katkad sam sebe fetiSizirao, pretvaraju¢i se u stranca-samog-po-sebi, tako i iz
perspektive po/tlacitelja, koji se Cesto nalazi u paradoksalnoj situaciji, jer izrabljuje
sustav i resurse u koji se naknadno pokuSava i integrirati. Paradigmatski Cin
sustavne proizvodnje encomienda ponajbolji je primjer takve shizofrene interpolacije
kolonizatora i koloniziranih, a njega ¢e, StoviSe, naslijediti toboZe liberalniji
repartimiento, unutar kojeg je kolonizacija u etnickom klju¢u ustupila mjesto
ekonomski motiviranom izrabljivanju, u mnogocemu nalik dana$njem monetarnom
imperijalizmu nad Tre¢im svijetom. Peruanski ¢e teolog na jednom mjestu citirati
Marxa kako bi podvukao kontingentnost tog procesa stvaranja novog covjeka iz
ostataka novog (Novog) svijeta:

"Ono Sto je Marx pisao prije viSe od sto godina nije izgubilo na vrijednosti: 'Sada3nji
narastaj sli¢i na Zidove koje je Mojsije vodio kroz pustinju. Ne samo $to treba da osvoji
novi svijet nego treba i da umre kako bi ostavio prostora za ljude koji ¢e biti na visini
novoga svijeta" (Gutiérrez 1989: 156).

Sli¢no razmislja i Johann Baptist Metz:
"Predoc¢imo si jo$S jednom lica i oci: kojim oCima je Latinska Amerika, taj 'katolicki

kontinent', otkriven? Na pocetku vijeka koji mi ovdje u Europi nazivamo 'movim', na
pocetku novovjekovlja, razvila se - u obliku klice, i prekrivena mnogim religijskim i

402

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

kulturnim simbolima - antropologija vladavine: covjek se, u odnosu prema prirodi, sve
viSe shvacao kao subjekt koji gospodari i pokorava. Njegov identitet se izgradio na tom
pokoravanju prirode i na uzimanju vlasti nad njome. Njegove oci su gledale prema dolje.
Njegova logika je postala logika ovladavanja, a ne priznanja; mozda jedna logika
izjednacavanja, ali ne i [izjednacavanja] drugosti [...] Izgleda da su nam dugo izmicale
crte ove vladajuce logike i antropologije jer se prisila za pokoravanjem premjestila izvana
- protiv tudih manjina, rasa i kultura. Ocigledno je da europska povijest kolonizacije ima
ovdje jedan od svojih korijena. I tko bi se usudio zanijekati da se i u krs¢anskoj povijesti
misionarenja uvijek iznova probijao taj mehanizam vladavine?" (Metz 2004: 199).

Upravo na pozadini tih pretpostavki o (antropoloski) novom covjeku u
(kozmoloski i/ili teoloSki) novom svijetu — sa svim njegovim aporijama, osobito onoj
0 hermeneutickoj nadredenosti kolonizatora - valja proniknuti u narav Paletinove i
Las Casasove polemicke argumentacije. Todorov isti¢e da su domoroci u pravilu na
malobrojne trupe prvih kolonizatora gledali u okvirima svoje vlastite slike svijeta.
Ne treba stoga smetnuti s uma da to isto ¢ine i prvi misionari. Na djelu su tako dvije
vrlo razli¢ite ontologije, prva Cisto pravno-imperativne naravi, Paletinova, a druga
primarno etnografsko-apologijske prirode, u spisu Bartoloméa de Las Casasa.l
Medutim, valja istaknuti da to nisu oprecne ontologije jer pristupaju istom problemu
s razlic¢itih polazista, uzimajuéi u obzir sloZenost misionarskog zavjeta sui generis.
Ono $to, s druge strane, obje argumentacije zaobilaze, nazalost, uska je povezanost
krs¢anski koncipiranog pojma zajednice i politickih implikacija fenomena
communitas, koje iza takve misionarske rekonceptualizacije Novog svijeta
neminovno proviruju.

V.

Bartoloméo de Las Casas i Vinko Paletin u Novi su svijet otiSli sa slicnim
namjerama, da bi tamo dozivjeli nevjerojatne stvari (Vinko Paletin koristi se tom
frazom u predgovoru svojeg prijevoda Arte del navegar Spanjolskog kozmografa
Pedra de Medine), da bi se suprotstavili starosjediocima kao mladi vojnici, da bi ih
tako lakSe priveli kr$¢anstvu, i da bi se obogatili na njihovoj zemlji, kao vlasnici
encomienda, neko¢ njihovih posjeda. Nakon obracenja 1514. Las Casas ulazi u
dominikanski red te usmjerava svu energiju prema borbi za oslobodenje indijanskog

1 Zanimljivo je da preokret u tumacenju takvih stereotipa o novootkrivenim svjetovima istodobno
pogada toboZe svjetovnu humanistiku (marksisti¢ka kritika, postkolonijalni studiji, studiji etniciteta,
raznovrsni subaltern studies) i toboZe nesvjetovnu teologiju. U svjetlu nove politicke teologije to se
nerijetko koncipira uz pomo¢ "trokriznosti" u kojoj se naSla suvremena teoloska misao: pred
marksistickim izazovom revizije klasnosti identiteta potlacenih, pred antiidealistickim izazovom nakon
strahota Holokausta i, za ovu prigodu najpoticajnije, pred izazovom jasno ocrtanih granica Treceg
svijeta, odnosno "jednog socijalno antagonistickog i kulturalno policentricnog svijeta [...] na kraju
svojeg eurocentrizma" (Metz 2004: 158). Isti autor, govoredi ovaj put i o Gutiérrezu, uspostavlja nisu za
jednu novu kriticko-refleksivnu teologiju oslobodenja, koja se mora rastati od svoje drusStvene
neduznosti, svoje povijesne neduznosti ("od univerzalizma povijesti koji je bez subjekta, bez konkretne
situacije, na neki nacin bez ljudi") i, konac¢no, od svoje etnicko-kulturalne neduznosti (Metz 2004: 186-
188).

403

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

stanovni$tva, pri ¢emu mu uglavnom pomaZu dominikanci sa salamankanskog
sveucilista te sveuciliSta u gradu Alcala. Njegovo Kratko izvjesée o unistenju Indija jos
se uvijek smatra svojevrsnim izazovom svakom obliku imperijalizma i jedna je od
najprevodenijih knjiga na Spanjolskom jeziku. Svaka epoha u tom je spisu trazila
rjeSenje nekih svojih goru¢ih problema, medu inima i onih hladnoratovskih,
problema vijetnamskog rata, ¢ak i problema modernog ekoimperijalizma;
primjerice, prilikom prijevoda na japanski, taj je spis predstavljen kao povijesna
podloga za borbu protiv eksploatacije prirodnih resursa. Nakon $to se Las Casas kao
osamnaestogodiSnjak 1502. uputio u Novi svijet, u predjelu Concepciéon de la Vega,
na danasnjem Haitiju, postao je vlasnik encomienda, zemljista s pripadnom
indijanskom radnom snagom. Nakon sudjelovanja u jednoj od Velazquezovih misija,
dakle po povratku iz susjednih hispanoamerickih zemalja, Las Casas se odrice svih
posjeda i pocinje boriti za ukidanje encomienda i repartimienta, uvjeren da su oni
upravo prava slika Spanjolske konkvistadorske hegemonije, nespojive s krs¢anskim
oblicima misionarenja. Upravo na toj liniji argumentacije izbit ¢e i polemika izmedu
Las Casasa i Paletina. Valja pritom napomenuti da Paletin dobro poznaje cjelokupan
opus svojeg polemickog protivnika (Historia de las Indias, Apologetica historia, De
unico vocationis), ali se odlucuje najvecu pozornost posvetiti Kratkom izvjeséu iz
1541. Na povratku u Novi svijet (1545) Las Casas doZivljava niz razocCaranja.
Spanjolski mu doseljenici u nekoliko navrata otvoreno prijete, a on im ¢&ak i
odgovara polemickim Upozorenjem ispovjednicima (Avisos y reglas para confesores).
Nakon 1546. Las Casas viSe formalno nije ni imao podrsku Klera, da bi, naposljetku,
u Gvatemali, ispunio svoj Zivotni san o mirnoj evangelizaciji indijanskog
stanovni$tva. Svoju borbu za prava Indijanaca nastavlja i nakon 1550, kad je
Sepulveda procitao sazetak svoje rasprave Democrates alter: neumorni je Las Casas
punih pet dana izlagao sadrzaj svoje apologije u kojoj se obracunava s
aristotelovskom koncepcijom barbara, koji su predodredeni za robovsku klasu.
Njegov je aktivizam u tom smislu usmjeren ne samo protiv tzv. modernih oblika
ekonomskog i sociopolitickog imperijalizma, kakve on zatjece u svim kolonijama,
nego i protiv povijesno nametnute stereotipije o barbarskom divljem kao drugom,
koja se nalazi u korijenima ranonovovjekovne koncepcije kolonijalne (pre)moci.t

1 "Njegovi ga sunarodnjaci smatraju suodgovornim i za stvaranje tzv. 'crne legende' (leyenda negra),
radirene po evropskim zemljama, koja optuzuje Spanjolsku za genocid Indijanaca. Druga 'crna legenda’
optuZuje Las Casasa zbog sugestije, iznijete u predstavkama 1516. i 1518. te u pismu Vije¢u za Indije
1931. godine, da se neotporne stanovnike antilskih otoka zamijeni 'crnim i drugim robovima iz
Spanjolske'. Rije¢ je o zarobljenicima iz $panjolskih ratova protiv Islama. Kada je nakon 1552. godine
doznao za necasnu trgovinu Portugalaca africkim crncima, Las Casas postaje svjestan svoje
nesmotrenosti, koju ¢e u Povijesti Indija (1/22 i 27, 11I/102 i 109) javno priznati i smatrati se
suodgovornim za nevolje crnackog Zivlja u Americi. Godine 1564. Las Casas sastavlja oporuku u kojoj
prorice pad Spanjolske moc¢i [...] Nova drustvena i politicka gibanja u Latinskoj Americi gledaju u Las
Casasu svog osloboditelja (libertador), apostola i borca za prava potlacenih i ravnopravnije odnose
medu ljudima" (Sanjek 1982: 19). Agamben bi to nazvao pretvaranjem speciesa u nacelo identiteta i
klasifikacije, koje je, StoviSe, i izvorni grijeh ove kulture, njezin najnesmiljeniji dispozitiv. "NeSto se
personalizira - referira na neki identitet - samo ako se pritom Zrtvuje njegova specijalnost. Specijalno
je naime ono bice - lice, gesta, dogadaj - koje ne nalikujuci na nekoga, nalikuje na sve ostale. Specijalno

404

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

Agambenovskim rije¢ima formulirano, distinkcija izmedu Paletinova i Las Casasova
odredenja identiteta domorodackog stanovni$tva moZe se svesti na perceptivnu
razliku u njihovu biosu - u njihovu politicCkom bi¢u. U starogréckom nije postojao
termin za izraZavanje onog Sto ki danas nazivamo ili razumijevamo pod rijecju Zivot.
Upotrebljavali su dva termina - semanti¢ki posvema razli¢ita - "iako objas$njiva
zajednickim etimoloskim korijenom: zoe, koji izraZzava jednostavnu ¢injenicu zivota
zajednic¢ku svim zivim bi¢ima (Zivotinjama, ljudima ili bogovima) i bios, koji upucuje
na formu ili nacin zivljenja svojstven pojedincu ili grupi" (Agamben 2006: 7). Upravo
na mjestu tog cijepa Agambenova se misao uklapa u Foucaultovo tumacenje bio-
politickog, jer upravo "na pragu modernog doba, prirodni Zivot pocinje bivati
ukljucen u mehanizme i kalkulacije drzavne moci a politika se transformira u bio-
politiku" (Agamben 2006: 8). Iz takvog procesa proizlazi osobit tip stereotipizacije
ili svojevrsna animalizacija Covjeka, svodenje njegova sociopolitickog bi¢a na goli
Zivot, na zoe, pri cemu je radikalna posljedice takvog cisto bio-politickog €ina etnicko
ili kolonijalno nasilje, egzodus, konac¢no i holokaust. Paradoks takve situacije nalazi
se u sljedeéoj cinjenici, koja zapravo definira politicku etiku u najrigoroznijem,
zapadnjackom smislu rijeci, kao politiku iskljucenja, opstanka, alijenacije, projekcije
vlastitih nesigurnosti u goli Zivot neke izmiSljene, novootkrivene, a opet nepoznate
drugosti. Ili, drugim rije¢ima receno:

"Goli Zivot ima u zapadnjackoj politici tu svojevrsnu privilegiju da bude ono na ¢ijem
iskljucenju se temelji grad ljudi [...] Temeljni kategorijalni par zapadnjacke politike nije
prijatelj-neprijatelj, nego goli Zivot-politicka egzistencija, zoe-bios, uklju¢enje-iskljucenje.
Politika opstoji jer je ¢ovjek Zivo bic¢e koje u jeziku odvaja i protustavlja sebi vlastiti goli
Zivot te se istodobno odrZzava u odnosu s njim u iskljuc¢ivoj ukljucivosti" (Agamben 2006:
13-14).

Politika se u tom smislu ne temelji na ideji zajedniStva nego, naprotiv,
razdora zajednistva iskljuCenjem. U legitimaciji tog postupka isklju¢enja Agamben se
koristi Schmittovom definicijom suverena, kao onog koji je istodobno izvan i unutar
sistema, koji predstavlja sistemski rub, koji transcendira pravni poredak, jer
posjeduje legalnu mo¢ suspenzije valjanih zakona i/ili valjanosti zakona uopce.

"Exceptio rimskog procesnog prava dobro pokazuje tu posebnu strukturu iznimke.
Exceptio je sredstvo obrane tuZenika na sudu, a njezina je namjena neutralizacija
punovaznosti razloga Sto ih afirmira tuZitelj u slu¢aju u kojemu bi normalna primjena ius
civile bila nepravedna. Rimljani su u njoj vidjeli formu iznimke okrenute protiv primjene
ius civile [...] U tom smislu, exceptio nije apsolutno izvan prava, nego pokazuje prije
kontrast izmedu dva pravna zahtjeva koji u rimskom pravu podsjec¢a na antitezu izmedu
ius civile i ius honorarium, dakle prava $to ga je uveo pretor da bi ublaZio pretjeranu
opcenitost normi civilnog prava" (Agamben 2006: 25).

je bice predivno jer se par excellence nudi opcoj uporabi, ali ne moze biti predmet personalnoga
vlasni$tva. Od personalnoga, naprotiv, nisu mogu¢i ni uporaba ni uzivanje, nego samo vlasnistvo i
ljubomora” (Agamben 2010: 67).

405

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

Agambenovski homo sacer je pojedinac Ciji je identitet sveden na zoe, koji je
izbacen iz sustava upravo takvim sustavom legitimne iznimke, koji se nerijetko
naziva izvanrednim stanjem, stanjem exceptio. On ne pripada sustavu, na isti nacin
kao i suveren. Ono S$to odreduje stanje homo sacer nije toliko navodna izvorna
ambivalentnost pojma svetosti, koja je u njemu sadrzana, koliko poseban karakter
dvostrukog iskljuc¢enja u koji je uhvacen ili nasilje kojemu je izloZen. To je nasilje
zapravo nekaznjivo ubojstvo, koje bilo tko moZe pociniti i nemoguce ga je
klasificirati niti kvalificirati, niti kao Zrtvovanje niti kao neki oblik ubojstva, niti kao
izvrSenje osude niti kao svetogrde.

"Strukturalna analogija izmedu suverene iznimke i sacratio pokazuje ovdje sav svoj
smisao. Suveren i homo sacer su simetri¢ne figure na dvije krajnje granice poretka koje
imaju jednaku strukturu i korelati su u smislu da je suveren onaj kojemu su svi ljudi
potencijalno homines sacri, a homo sacer je onaj spram kojega su svi ljudi potencijalni
suvereni” (Agamben 2006: 77).

Suveren je onaj koji odlucuje o statusu i normativima iznimke, kako istice
Carl Schmitt i podcrtava zatim u nekoliko navrata Agamben. Zakon je u tom smislu
istodobno suspendiran i ispunjen, jer se nalazi, kao Sto napominje Agamben, u
izri¢ito antimesijanskoj konstelaciji. Struktura samog zakona ukalupljena je u
dokazuje nista i ne ukazuje ni na Sto, iznimka ne samo da potvrduje pravilo, pravilo
uistinu zZivi od iznimke, zbog Cega u uspostavljanju prava nema fiksnih i stalno
vaZecih pravila (Schmitt 1985: 5-35). Agamben u jednom od poglavlja knjige Vrijeme
Sto ostaje komentira tu politicko-teoloSku formulaciju na nacin da uspostavlja tri
temeljne karakteristike zakona utemeljenog na iznimci koja, naposljetku, nije samo
iskljuCenje, nego je inkluzivno iskljucenje (ex-ceptio). Prvi paradoks slucaja exceptio
jest taj da je vladar istodobno unutar i izvan zakona, jer ima legitimno pravo da ga
suspendira. Drugo, ako je tomu tako, onda je unutar takve matrice nemoguce
razlikovati Sto je postivanje a Sto krSenje zakona. I konacno, trece, u stanju exceptio
zakon je nemoguce jasno formulirati, on jo$ nema snagu legitimnosti, bilo kao propis
bilo kao zabrana, pa i oznaku neizrazivosti zakona "tu valja razumjeti doslovno"
(Agamben 2010a: 102). Paletin se poziva upravo na takvu (Schmittovu) koncepciju
iznimke koju valja primijeniti na osvajanje (conquista) Novog svijeta, jer bitna
oznaka krsé¢anskog imperijalizma nije vje¢no kraljevstvo nego ovo sadasnje upravo-
na-zemlji, povijesno vaZecCe kraljevstvo, s transcendentalno legitimiranim kraljem
(Schmitt 2003: 42-85) ili implikacijom Bozjeg poretka (Agamben 2010a: 105-107).1

1 Nerijetko se pojam exceptio dovodio u vezu i s Austinovim performativom: "I kao $to u statusu
iznimke zakon suspendira svoje izvodenje samo zato da bi time utemeljio svoju valjanost u normalnom
slucaju, tako i jezik u performativu suspendira svoju denotaciju samo zato da bi utemeljio svoju
povezanost sa stvari [...] To znaci da je performativ svjedocenje o nekom razdoblju ljudske kulture u
kojem se jezik ne odnosi na stvari - kao $to smo navikli misliti - na temelju nekog konstativnog ili
istinosnog odnosa, nego preko posebne operacije u kojoj rijeC priseZe na samu sebe, ona sama je
temeljni fakt. Mogli bismo ¢ak re¢i da je denotativni odnos izmedu jezika i svijeta jednostavno ono Sto

406

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

[ako se poziva na Schmittov rad o nomosu, Jus Publicum Europeaum, Agamben
preskace poglavlje koje se, ovom prilikom, ¢ini iznimno poticajnim - poglavlje o
poimanju zakona i apropriaciji zemlje u Novom svijetu. U tom poglavlju Schmitt se
osvrce na "globalno linearno misljenje" koje je i omogucilo uspostavu pravnih
iznimki u svrhu prisvajanja i/ili osvajanja teritorija novootkrivenih svjetova. U tom
¢e smislu i ovo Citanje Paletinove argumentacije i¢i ruku pod ruku s egzegezom
dalekoseznih Schmittovih postavki iz upravo tog dijela knjige. U antickom je svijetu
pojam nomosa imao Sire znacenje od prava i podrazumijevao je neki tip
objektivizacije polisa, jedan od najznacajnijih stadija obrazovanja (paideia). Nomos je
zemlje, stoga, jedinstvo pravila, dakle i zajedniStvo politickih entiteta koji slijede
neku pravnu normu - prostorni, politicki i sudbeni sustav koji, u danasnjem smislu
rije¢i, obuhvaéa medunarodne pravno-politicke odnose. Od doba otkri¢a prostore
europskog medunarodnog prava nerijetko je definirala eurocentricna norma,
osobito vjerovanje u neki jedinstveni konsenzus europskog civilizacijskog prava i/ili
reda. prema Schmittu, takav se proces odrZzao na snazi sve do 1890, kad se
Vélkerrecht rasplinuo u univerzalizam onkraj norme prostornog identiteta: jednom
kad se zemaljski nomos gubi, gubi se i nomos utemeljen na Vélkerrecht. Schmitt
smatra da se europska osvajanja nisu dogodila slucajno, iz vedra neba, nego su
rezultat eurocentricnog racionalizma i stvaranja posve nove Kkartografije kao
kognitivnog sredstva prisvajanja znacenja. Dakle, pomak je iSao, tvrdi Schmitt, od
ikonografije prema kartografiji, od semantike prema konkretnom oznacitelju. Novi
se globalni red nastojao uspostaviti nekom vrstom spacijalne raspodjele, ¢iji je
sastavni (ako ne i sredis$nji) dio bilo prisvajanje zemlje. Europsko-kr$éanska
civilizacijska norma bila je utemeljena na geometrijskoj stratifikaciji novootkrivenih
zemalja, nekoj vrsti globalne preraspodjele, ili, s druge strane, na poimanju Novog
svijeta kao "slobodne zemlje za prisvajanje”, u kojoj ne vrijede "stari zakoni"
(Schmitt 2006: 86-139). Schmitt ¢e takav sloZeni pravno-povijesni modus
(samo)opravdavanja protumaciti na temelju pet klju¢nih tocaka, koje naziva: (1)
globalno linearno misljenje, (2) uspostava jasne linije (ne)prijateljstva, (3) otkrice i
okupacija, (4) opravdanost rata i (5) razlika izmedu ¢vrstog tla i slobodnog mora, a
koje su, StoviSe, vidljive i u Paletinovoj argumentaciji kao relikt ranonovovjekovnog
poimanja nomosa. Svaki od navedenih elemenata zbog toga valja ukratko aplicirati
na Paletinovu misao, tim viSe $to se na taj nacin i njemacki filozof prava raskrinkava
kao proto-postkolonijalni teoretiCar, a osvajanje novih teritorija - i u pragmaticko-
spacijalnom smislu Sirenja i u geografsko-kartografskom smislu - kao pravno-
politicka eksplikacija kolonizatorske moci-cinjenja-iznimke (exceptio).

proishodi iz prekinuéa izvornoga magijsko-performativnog odnosa izmedu rijeci i stvari” (Agamben
2010a: 126).

407

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

Globalno linearno misljenje je pojam koji za Schmitta predstavlja
(medunarodno) legitimnu tezu da su krS¢anske zemlje one koje stvaraju zakonski
poredak primjenjiv na cijelu zemaljsku kuglu, pri ¢emu se, Stovise, krS¢anski imperij
promatra kao onaj koji ¢e obuzdati (katechon) bilo koji drugi oblik nekr$¢anski
intonirane civilizacije. U cisto geopoliticko-geometrijskom smislu, usporedno s
otkrivanjem americkog kontinenta, odnosno Novog svijeta, javlja se i nova
percepcija prostora u medunarodnom (europskom) pravu. Novootkrivene zemlje
poimaju se odjednom kao slobodni prostor, kao prazna plo¢a otvorena za europsku
okupaciju ili europski intoniranu kulturnu ekspanziju. Upravo se u tom trenutku
pocinje crtati i nova mappa mundi i stvarati, njoj pridruzena, kao produzena ruka
ideologije, posve nova geopoliticka Kkartografija, najées¢e izmedu Spanjolske i
Portugala - ali ne iskljucivo. Jasna linija neprijateljstava jedan je od najznacajnijih
kriterija uspostave medunarodno priznatih granica, koje idu pod ruku ve¢ ustaljenih
dihotomija izmedu kr$¢anstva i islama, a odsad i izmedu kr$éanstva i poganskih
religija novootkrivenog kontinenta. Medutim, logika ukalupljivanja Novog svijeta
ocrtavala je geopolitiku starog kontinenta ili, Schmittovim rije¢ima:

"U pravilu rayas nisu bile globalne linije koje odvajaju kr$éanske od nekr$¢anskih
teritorija, nego unutrasnje podjele izmedu dvaju kr$éanskih vladara koji prisvajaju
zemlju unutar okvira jednog te istog prostornog reda. S tim u skladu, rayas su se
zasnivale na konsenzusu u medunarodnom pravu, koje se ticalo prisvajanja zemlje, gdje
nije postojala distinkcija izmedu prisvajanja zemlje i prisvajanja mora. Ti krs$éanski
vladari, ljudi koji su bili ukljueni u prisvajanje zemlje i prisvajanje mora, jo$ uvijek
unutar prostornog reda srednjovjekovne respublica Christiana, posjedovali su zajedni¢ko
povjerenje u krS¢anstvo te u jedan zajednicki autoritet, crkvenog poglavara, rimskog
Papu. Naime, smatrali su se medusobno jednakim stranama u sporazumu podjele i
distribucije prisvojene zemlje" (Schmitt 2006: 92).

Procesi otkrivanja i okupacije u tom su se smislu rukovodili principom res
communis omnium, koji se u vrlo kratkom roku ustalio u medunarodnom europskom
pravu, gotovo kao fraza, i imao je, po Schmittu, dalekosezne posljedice - jer je doveo
u pitanje sve tradicionalne intelektualne i moralne principe i, jo§ vaZnije, jer je
otvorio moguénost suspenzije zakona, koja je ostavljena na volju (Spanjolskog,
engleskog, portugalskog) suverena. Problem opravdanosti rata i kolonizacije
novootkrivenih zemalja, posljedicno i conquiste, postat ¢e jedan od temeljnih
problema europskog ranonovovjekovnog prava, s kojim su se u kosStac uhvatili
mnogi, no, Schmittovim rije¢ima, tek poneki u pravno-politickom smislu opravdano.l
Ishod je takvih polemika ili argumentacija bio razlicit, no u praksi je prevladavalo
miSljenje o papinskom misonarskom pravu na konkvistadorske pothvate u Novom
svijetu, koje valja protumaciti kao iznimku u rukama krs$éanskih vladara, kao

1 Pored Las Casasa i Sepulvede Carl Schmitt spominje navodno objektivnijeg Francisca de Vitoria, koji je
odbacivao proturjetnu argumentaciju suvremenih mu teologa te "ocito tretirao krsc¢ane i nekrsc¢ane
kao jednake u pravnom smislu, barem s polaziSta medunarodnog prava. Niti Papa, koji je imao jedino
duhovnu mo¢, niti car, koji niposSto nije bio vladar zemlje, niti bilo koji kr§¢anski vladar, nisu mogli
uciniti Stogod su htjeli s nekr§¢anskim narodima i njihovom zemljom" (Schmitt 2006: 105).

408

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

suspenziju jednog dijela medunarodnog prava - "u smislu jus gentimu respublica
Christiana" (Schmitt 2006: 111). Drzavno pravo, pravo zajednice, u smislu kako ga
koncipira Schmitt, zapravo je pravo unutar odnosa, odnosno pravo odnosa, ili
ocigledno jus inter gentes (Schmitt 2006: 129). Novi se svijet Europljanima nudio na
osvajanje, prvo, unutar koncepcije otkri¢a - kao terra incognita, i drugo, kao pokusaj
uspostave zajednice (communitas) po europskom modelu, po modelu globalne
europske republike (jus respublicum Europeaum). Upravo je takvo razmisljanje, po
Schmittu, u srediStu eurocentri¢ne svijesti koja je proizvela imperijalizam pod
koprenom globalno-linearnog tipa raspodjele svijeta. S tim u skladu, ono $to ostaje
izvan dometa dosadasnjih pravno-politickih i teoloSkih razmisljanja o Paletinu,
odnosno o njegovu spisu, zanimljiv je koncept zajednice. Politicko-pravni sloj s
kojim se valja stoga uhvatiti u koStac tice se ideje svijeta bez dobrih zakona.
Nadredeno mjesto pripada vrhovnoj zajednici smrtnika - najSire shvaéeno ljudskom
rodu - dok kraljevstva, pokrajine i gradovi Cine pojedine podredene zajednice,
sastavljene od Clanova te zajednica kao najniZzeg sloja. Iz takvog poretka Paletin
izvodi zaklju¢ak o potrebi represivnih mjera usmjerenih protiv onih ¢lanova
zajednice koji Stete njezinu optem dobru, a provodenje zakonitih kazni pridruzeno
je najsavrSenijim clanovima, odnosno vladaru, autoritetu per se. Prema ljestvici
politicke mo¢i, onaj koji je nadreden ima odgovornost brinuti o stabilnosti pravnog
poretka, pa tako ima pravo i oduzeti gospodstvo onom koji je taj poredak narusio.
Prema Paletinu narodi Zapadnih Indija narusili su taj poredak kad su prekrsili
ugovore o slozi i miru sa Spanjolskim poklisarima, ogranicili njihovo pravo na
slobodno kretanje i trgovinu te ih nadasve okrutno ubijali, Zrtvovali svojim
bogovima, StoviSe i jeli. Indijanci su prikazani kao izrazito negostoljubivi. Paletin pisSe
da su to barbari koji ne dopustaju Spanjolcima da dodu u njihovu zemlju i, u
konacnici, da ostvare pravo na otkrice, slobodan prolaz i trgovinu, a zbog divijacke
naravi ne podnose gospodstvo stranaca i pridoSlica. Naziva ih varalicama i
izdajicama koje hine prijateljstvo sa Spanjolskim odli¢nicima, a pritom snivaju kako
da ih okrutno, iz zasjede, uhvate, ubiju i pojedu. U tom ponaSanju nema nikakvih
tragova nevinosti, ljudskosti ili poniznosti, ve¢ ih Paletin izjednacava s divljim
zvijerima koje ne mare za nomos, za BoZji, ljudski i prirodni zakon. Ide i korak dalje,
smatrajuci ih ¢ak i niZim bi¢ima od divljih zvijeri, jer i one se toboZe daju pripitomiti
laskanjem ili dobrim djelima. Narodi su Zapadnih Indija prikazani, dakle, kao
zajednica koja ne prihvaca pravo i zakone europskog svijeta kojemu Paletin pripada
- jus respublica Christiana. Ne pristaju¢i na pravno uredenje kakvo vlada u
europskim zajednicama tog doba, poglavito u Spanjolskoj, $tovise - odbijajudi
europski  pravno-civilizacijski poredak oruzjem i nasiljem, stanovnici
novootkrivenog svijeta Paletinu daju argument da se protiv njih mozZe povesti
opravdan rat, kako bi ih se pokorilo i stavilo pod vlast Spanjolske krune. Time bi se
ostvario europski pravni poredak, svojevrsna apropriaciija Novog svijeta -
barbarskih naroda koji broje milijune diviljih Indijanaca - u krilo respublica
Europeaum. Okrutna ubojstva poklisara, trgovaca, redovnika i mornara navode
Vinka Paletina na oStar diskurz, koji poziva na otvoreno pokoravanje oruzjem,
pripisuju¢i kr§¢anskom Bogu i volju i legitimaciju: da pobiju, uniste i pobijede te

409

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

proklete Indijance. Paletin razloge za takvo divljacko ponasSanje Indijanaca vidi u
njihovoj divljoj naravi, suprotstavljaju¢i se tako onima koji su smatrali da je to
ponasanje izazvano time $to su Spanjolci podjarmljivali Indijance i tjerali ih na rad u
rudnicima, kako bi stekli zlato kojim je obilovala njihova zemlja. Zajednica naroda
Zapadnih Indija prikazana je, konac¢no, kao zajednica ubojica poklisara i krsitelja
ljudskih zakona, €iji se jedini faktor homogenizacije, zanimljivo, nalazi u europskom,
eurocentricnom pravu. DodusSe, u slucaju postivanja pravnog i zakonitog poretka, za
Paletin ipak nema razlike izmedu vjernika i nevjernika. I jedni i drugi imaju zakonitu
vlast i odgovornost provoditi prirodne i boZzanske zakone u uredenim zajednicama
(u Spanjolskom slucaju to je kraljevina), u kojima je vlast ili vlada, odnosno
gospodstvo, bozanskom voljom potvrdeno i prenosi se dogovorom zajednice ili
pravom nasljedstva. [ako Paletin na nekim mjestima precizno diferencira Indijance
kao nevjernike od vjernika-kr§¢ana, u ovom slu¢aju razlika nije uéinjena. Stovise,
vjernici i nevjernici izjednaCeni su u pravnom i u politickom smislu te trebaju
jednako teziti ostvarenju svojih prava. Nevjernici su jednaki vjernicima sve dok
prepoznaju zakonito gospodstvo ili krséanski legitimiran suverenitet - kao oblik
vladavine suprotan decentriranoj tiraniji — svojstven boZanskom naumu i ostvaren u
Spanjolskom poretku vlasti. Nadalje, na slican nacin Paletin barata pojmovima
vjernika il nevjernika kad govori o opravdanosti ili zakonitosti oduzimanju
gospodstva i jednima i drugima, argumentirajuc¢i tako i opravdanost Spanjolskog
osvajanja naroda Zapadnih Indija. Nevjernike je, StoviSe, potrebno primoravati da
Stuju prirodne i ljudske zakone jednako kao i vjernike. Za potonje Paletin vjerojatno
smatra da te zakone ve¢ postuju, drze¢i da posStuju i kategoriju boZanskog zakona u
kojem su sadrZani i ovi zakoni. Prema tome, krS¢anima Paletin pripisuje puninu
zakona kojoj se nevjernici moraju pokoravati, bilo svojevoljno, bilo nametanjem.
Svijet u kojem nema takva zakonita poretka Paletin naziva pustinjom u kojoj ljudi
naprosto zive, ali bez dobrih zakona, dobrih obicaja i savrsenih vrlina. Diferencijacija
Indijanaca kao nevjernika od vjernika-kr§¢ana, koja je izostala u pravnom smislu, bit
¢e jasno ucinjena u odnosu prema konfesionalnom drugom. Pitanje koje se ovdje
neminovno namece ono je o svodenju domorodaca, prastanovnika Novog svijeta, na
matricu pravnog sistema eurocentri¢ne respublica ili, drukéije re¢eno, na matricu
golog Zivota, biosa, kojem se obespravljenost pripisuje odjednom, ex abrupto,
suspenzijom pravnog poretka te iste respublica. Njih se iz svojevrsne zajednice
(communitas) iskljucuje upravo po principu drugosti, naravno zbog afirmacije
vlastitog krs¢anskog identiteta - s one strane Oceana. Uostalom, zajednica se uvijek
shvaca i objavljuje u smrti drugog (Nancy 2004: 9). Suveren je taj koji imunizira
zajednicu, kako bi je zastitio od nje same, od njezinih ekscesnih elemenata (Esposito
2010: 1-21). On je taj koji koloniziranu/kolonijalnu drugost, pod suspenzijom prava,
pretvara u homo sacer, kako bi na taj nacin imunizirao zajednicu koja je toboze
sastavljena od punopravnih partikulariteta. Nije stoga naodmet ponoviti
Agambenovu definiciju takvog svetog c¢ovjeka, preuzetu od Seksta Pompeja Festa,
koji:

410

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

"[...] je pod natuknicom sacer mons svojega traktata De verborum significatu [O znacenju
rije¢i] sacuvao spomen na figuru arhai¢nog rimskog prava u kojoj se po prvi puta
karakter svetosti povezuje s ljudskim Zivotom kao takvim. Odmah nakon Sto je opisao
Svetu goru koju je plebs u trenutku odcjepljenja posvetio Jupiteru, dodaje: At homo sacer
is est, quem populus iudicavit ob maleficium; neque fas est eum immolari, sed qui occidit,
parricidi non damnatur; nam lege tribunicia priva cavetur 'si quis eum, qui eo plebei scito
sacer sit, occiderit, parricida ne sit'. Ex quo quivis homo malus atque improbus sacer
appellari solet. [Sveti je Covjek onaj kojega je puk osudio zbog zlo¢ina; i nije ga dopusteno
Zrtvovati, a onaj tko ga ubije nece biti osuden zbog ubojstva; i doista se u prvom
tribunskom zakonu upozorava da 'ako tko ubije onoga koji je plebiscitom svet, neée ga se
tretirati kao ubojicu'. Otuda dolazi to da se zlobnog ili netistog ¢ovjeka po navici nazivlje
svetim]" (Agamben 2006: 24).

Ambivalentnost svetosti koja je u tom pojmu sadrzana zapravo
podrazumijeva dvostruko iskljucenje ili dvostruko nasilje kojem su takav pojedinac i
takva skupina izloZeni: to se nasilje, za koje nitko ne moZe biti kaZnjen, ne moZe,
posljedi¢no, niti jasno definirati, jer nije Zrtvovanje a nije niti umorstvo, pa stvara
zasebnu sferu ljudskog djelovanja koja "nije ni sacrum facere niti sfera profanog
djelovanja" (Agamben 2006: 75). Argumentacija koju Paletin zagovara, i kojom
opravdava rat i kolonizaciju, uistinu vodi prema stvaranju viska religioznog u sferi
profanog i prema stvaranju viska profanog u religioznoj sferi, gdje se i pojam
umorstva in-diferencira: "Suverena je sfera u kojoj se moZe ubiti, a da se pocini
umorstvo i da se ne izvrsi Zrtvovanje, a svet je, dakle takav da ga se moZe ubiti a da
ga se ne da Zrtvovati, zivot uhvaéen u tu sferu” (Agamben 2006: 76), i, s druge
strane, gdje se politika kolonizacije pretvara u biopolitiku. U tom se procjepu rada i
kritika svakog imagoloskog pristupa drugosti, jer predodzbe o alteritetu - poput
stereotipa 0 domorodackom stanovniStvu Novog svijeta — nisu samo slike u glavi,
nego akumulirane ili dugotrajnim upisivanjem fosilizirane i naturalizirane socijalne
relacije, koje se ekonomijom misljenja ili simplifikacijom, nazalost, poistovjecuju sa
slikom drugosti. Nema ba$ nikakvog singulariteta misljenja u prikazu domorodaca
kao divljaka. Naprotiv, rije¢ je o heterogenosti koja se pokusava (ali ne uspijeva)
oduprijeti ideji - da bude jedino ideja o drugosti. Paletin ¢esto upucuje na
negostoljubivost Indijanaca, posebice u odnosu na Spanjolske ekspediste i osvajace.
Ti potonji, kao pripadnici modernog svijeta, na aksioloskoj razini, okarakterizirani
su, naprotiv, biranim rije¢ima, dok su narodi Novog (predmodernog) svijeta varalice
sklone nekrs¢anskim obicajima, osobito kanibalizmu (u Paletinovoj perspektivi
gpanjolci su redovito odli¢ni krséani i katolici, odlicni muZevi, milosrdni i srdacni, a
njihovo je ponaSanje u skladu sa slikom razvijenog europskog modela lijepog
ponasanja). Europski su osvajaci, prema korculanskom autoru, sklopili prijateljstvo s
domorocima i, u skladu s politikom communitasa, razmijenili darove. Tako su
istodobno ugovorili poslove i donijeli mir. S druge strane, prema Paletinovoj
argumentaciji, na tragu polemike s Las Casasom, Indijanci redovito hine prijateljstvo
s gostima, kako bi ih zaskocili iz zasjede te ubili i pojeli. Zanimljivo je da Paletin u tu
svrhu aktivira povijesnu argumentaciju - izigravsi povjerenje koje su imali kod
Spanjolaca, domoroda¢ko je stanovni$tvo razbilo utvrdu koju je jo$ podigao
Kristofor Kolumbo na obalama otoka Hispaniola i Santo Domingo te potom ubili

411

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

trideset i osam poklisara. Paletin to razaranje i ubojstva naziva zlo¢inackim ¢inom,
opet pocinjenim s namjerom Zrtvovanja. No, njihovo je ponaSanje oznaceno
barbarskim cak i onda kad takva zlodjela izostaju. Tako Paletin istice da je Vasca
Nuneza de Balbou zadivila koli¢ina ljudskosti i uljudnost postupanja u jednog, kako
istice, barbarskog kralja Carenta. Takvo postupanje za korculanskog konkvistadora
pretpostavlja priznavanje Spanjolske krune i, u konacnici, primanje kr$¢anstva. To
su pak neki domorodacki narodi naizgled prihvacali, da bi se naposljetku razotkrili
kao najokrutniji ubojice koji nemaju milosti u svojim zlo€inima, bez moguénosti
oslobodenja zarobljenih. Ti su narodi, u Paletinovoj negativnoj aksiologiji, uglavnom
puni okrutnosti i silovitosti, surove Zivotinjske divljine, pa ¢ak i zloc¢e. Opisujuci
narode Novog svijeta, autor se osvrée na opise biskupa Las Casasa. OStrim i
podrugljivim tonom demantira toboZnju gostoljubivost, pitomost ili blagost tih
naroda, koje Las Casas katkad naziva nevinim andelima, dajudi, naprotiv, vlastiti
imagemski konstrukt ljudoZdera koji vlastitu zlo¢u lako prikrivaju prijevarama. Na
osobit ¢e nacin Paletin istaknuti upravo ubijanje Spanjolaca u hranidbene svrhe,
opisujuci sam postupak zrtvovanja, u kojemu bi se Zrtvi britvom rastvorila prsa, srce
izvadilo i Zrtvovalo, a tijelo bacilo niz stepenice hrama, na dnu kojih bi ga se
raskomadalo i odnijelo za jelo. Takvo ponaSanje za njega je pocetak kraja razumnosti
u ¢ovjeka. Kao neprijatelji ljudske prirode, primjerice, primili su neke redovnike
hinjenom dobrostivos¢u i srdacno$éu, da bi im zatim odvojili glavu od tijela i tijelo
raskomadali poput bezdusnih Zivina. Kanibalizam je, stoga, unutar Paletinova
svjetonazora, animalizam, pa su tako i oni koji ga prakticiraju svedeni na razinu
divijih lavova, tigrova i okrutnih Zivotinja. Oni ne postuju BoZji ili ljudski zakon, ve¢
zakon divljih zvijeri - a pred doSljacima se samo razmecu laZznom covjecnoscéu.
Postupkom dehumanizacije, to¢nije animalizacije, Paletin pak potencira markiranje
takvog ponasanja kao izrazito Zivotinjskog, u odnosu na civiliziranost, ugladenost i
toboZnju razvijenost modernog europskog svijeta, suprotstavljaju¢i mu mnoge
Spanjolske vrsne muZeve - nositelje titula vojvoda, admirala, markiza, grofova,
namjesnika i upravitelja. Narav je Indijanaca, zakljucuje Paletin, naprosto divlja, u
diskrepanciji s prirodom onih koji su s njima postupali milosrdno, dobrostivo, ¢ak i
onda kad bi ih oruZjem pokorili. Takav prikaz kulminira pred kraj Paletinova teksta,
gdje se na trenutak odmice od toboZe objektivne, argumentirane rasprave, kako bi
na posvema osoban nacin aksiologizirao Indijance, nazvavsi ih laZljivim pijanicama i
izdajicama te duSmanima svih vrlina i dobrota, koje valja prvo kazniti, pripitomiti,
oruZjem pokoriti, a tek im onda navijestiti kr§¢ansko evandelje. Takav se preokret u
Paletinovoj argumentaciji deSava odjednom, iznenada, bez neke logicke motivacije,
te svjedoCi o razvoju njegove misli, bilo u smjeru negativne i stereotipizirajuce
aksiologije s jedne strane, bilo u smjeru pokusaja pronalazenja treceg puta, mirne
koegzistencije bez aproprijacijske logike. No, zanimljivo je da Paletin, s jedne strane,
pretpostavlja postojanje prirodnog moralnog zakona i, s druge, medunarodno
aplikabilnog europskog prava (Schmittov Jus Publicum Europeaum), o koje su se
Indijanci u mnogocem ve¢ ogrijesili.! Takvo preoblacenje civilizacijskih normi i

1 Ako bi se barbari protivili pravu na slobodan prolaz i slobodno misionarenje, na liberum commercium

412

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

obicaja Novog svijeta europskim pravnim ruhom konstanta je kolonijalne politike
ranog novovjekovlja, i u tome je Paletinova argumentacija sasvim tipi¢na. Autor
primjecuje i brojna, kako piSe, odvratna tjelesna ponasanja, medu kojima se
ponajviSe isticu devijantna seksualna ponaSanja, primjerice sodomija, odnosno
protuprirodni prijestupi koji vrijedaju ljudski razum i prirodni ustroj stvari. MoZe se
stoga zakljuciti da Paletin smatra kako postoje odredeni univerzalni moralni obrasci
ponasanja koji se mogu iscitati iz prirodnog ustroja stvari te koje valja ocuvati u
neposrednoj Zivotnoj okolini. Te je obrasce moderno drusStvo prepoznalo kao
prirodne zakone i postupno zakonski kodificiralo, a odstupanja koja su vidljiva u
Indijanaca Paletin pripisuje njihovim urodenim instinktima. naposljetku,
konfesionalna predodredenost vazno je obiljeZje Paletinove argumentacije. Autor
jasno razlikuje vjernike i nevjernike, pri ¢emu pripadnost jednoj od tih dviju skupina
oznacava i stupanj legitimacije. Autoritet koji pripada Spanjolskoj kruni rezultat je
njezine pripadnosti katolickoj vjeri i vjernosti Svetoj Stolici. PokrStavanje Novog
svijeta tumaci se kao duZnost koja potjece od samog Krista koji je odaslao apostole
da po svijetu navijeStaju evandelje. PokrStavanje nevjernika, odnosno svih onih koji
ne pripadaju krS¢anskoj vjeri, Paletin opravdava boZanskom voljom, koja se
oCitovala u slucaju Hernanda Cortesa, koji je cudotvornom BoZjom pomod¢i bio
spasSen u jednom sukobu s Indijancima. Iako Paletin pokuSava svoju argumentaciju
potkrijepiti "Cisto" teoloSkim S$tivom, u pozadini je njegove misli jedna osobita
politicka teologija. Naime, u sukobu s nevjernicima Bog uvijek stoji na strani
kri¢anskih vladara. On ée zauzeti stranu Spanjolaca - kao $to zauzima i stranu
izabranog naroda u starozavjetnim ratovima protiv poganskih naroda - no
legitimitet takvog odabira nije nipoSto transcendentalan nego, naprotiv, proistjece iz
interpretacije politickog legitimiteta europskih vladara na podlozi krs$éanske
politicko-teoloSke matrice neupitne suverenosti. Paletin stoga i moze zakljuciti da se
protiv nevjernih Indijanaca smije povesti rat radi Sirenja vjere. Problematika justa
causa ostaje tako izvan definicije (Schmitt 2006: 122). Izvorno stanje tih naroda nije
problemati¢no samo po sebi; oni su pogani koji nikad nisu ¢uli za vjeru, doCim su
Spanjolski vladari na sebe preuzeli zadatak propovijedanja i obracanja pogana.
Sukob nastaje u trenutku kada ti narodi polinju okrutno ubijati i jesti propovjednike i
redovnike, one koje bi trebali jednako ljubazno primiti i vjernici i nevjerni narodi.
Njihovu pogiblju u sukobima sa Spanjolcima - koju je kritizirao biskup Las Casas -
Paletin tumaci kao BoZju kaznu te potice krS¢anske vladare da povedu rat protiv
barbara, neprijatelja Krista i vjere.! Postupak koji Vinko Paletin zagovara tipican je

[slobodnu trgovinu] i slobodnu propagandu, tada bi narusavali postoje¢a prava Spanjolaca, prema jus
genium [...] U okvirima medunarodnog prava, opravdan rat oznacavao je legalnu okupaciju i pripajanje
americkog teritorija i podvrgnué¢e domorodaca [...] Papinski misionarski mandat bio je legalna baza za
conquistu (Schmitt 2006: 109-111).

1 Autor upucuje na mnogobrojne pokusaje mirne integracije Indijanaca u krs¢ansku zajednicu. Cortes
je, primjera radi, na otoku Cozumelu 1517. postavio krizeve i sliku Djevice Marije te pokrstavao, s
manjim otporima. OStrijim diskursom, naprotiv, autor Indijance dovodi u bliskost s Maurima, koji su
takoder ratovali protiv kr§¢ana, pritom pozivajuc¢i kr$¢anske vladare da osvete krséane i silu odbiju
silom, braneci svoje i oslobadajuci tude. Primjecuje i da Indijanci radije brane svoju nevjeru i idole,

413

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

postupak ranonovovjekovnog kolonijalnog misljenja, koje se iscrpljuje u ideji jedne,
jedinstvene konfesionalno-politicke zajednice - i s ove i s one strane Oceana -
unutar Kkoje su sredstva prisile zapravo imunizacijske naravi, jer toboZe brane
zajednicu od sebe same. Exceptio, iznimka o kojoj piSe Schmitt, koja - valja podcrtati
- egzistira onkraj nomosa, u izvoristu je politicke teologije modernih europskih
drzavnosti, najc¢eS¢e kao justa causa apropriacije, homogenizacije ili pak uniStenja
drugosti. Semantiku Paletinova traktata valja, stoga, promotriti negdje na toj
tromedi. Europsko medunarodno pravo izniklo iz takve kolonijalne paradigme
miSljenja, prema kojoj se drugost moZe kriminalizirati, na ovom mjestu valja ostaviti
po strani. U tom je plodnom kontekstu i pokrenuta transformacija "pravnog
koncepta justus hostis u toboze teoloski koncept neprijatelja” (Schmitt 2006: 124).

Literatura

Agamben, Giorgio. 2006. Homo sacer: suverena mo¢ i goli Zivot. Zagreb: Multimedijalni institut.

Agamben, Giorgio. 2008. Izvanredno stanje. Zagreb: Deltakont.

Agamben, Giorgio. 2010. Profanacije. Zagreb: Meandarmedia.

Agamben, Giorgio. 2010a. Vrijeme $to ostaje: komentar uz Poslanicu Rimljanima. Zagreb:
Izdanja Antibarbarus.

Brown, Paul. 1985. "This thing of darkness I acknowledge mine: The Tempest and the
discourse of colonialism", u: Political Shakespeare, ur. Jonathan Dollimore i Alan Sinfield. Manchester:
Manchester University Press.

Esposito, Roberto. 2010. Communitas: The Origin and Destiny of Community. Stanford:
Stanford University Press.

Greenblatt, Steven. 1992. "Learning to Curse: Aspects of Linguistic Colonialism in the
Sixteenth Century”, u: Learning to Curse: Essays in Early Modern Culture. New York - London:
Routledge.

Gutiérrez, Gustavo. 1989. Teologija oslobodenja: povijest, politika, spasenje. Zagreb: Krs¢anska
sadas$njost.

Himmerich y Valencia, Robert. 1991. The Encomenderos of New Spain, 1521-1555. Austin:
University of Texas Press.

Ivi¢, Nenad. 2007. "Michel de Montaigne", u: Sabrana djela Michela de Montaignea. Eseji.
Knjiga prva. Zagreb: Disput.

Krasi¢, Stjepan. 1992. "Vicko Paletin, prvi hrvatski istraziva¢ Srednje Amerike", Dubrovnik, 5.
Las Casas, Bartolomé de. 1982. Kratko izvjesce o unistenju Indija. Zagreb: Globus.

negoli svietovna dobra, imanja i sirotinju. Indijanci su ponajvi$e u suprotnosti sa Spanjolcima, prema
Paletinovoj percepciji krS¢anske vjere, upravo vjerom u razlic¢ite idole, kojima su ti narodi Cesto
Zrtvovali ljude. PrinoSenje ljudskih Zrtava ne samo da je protivno ljudskom razumu, ve¢ je i o¢iti znak
krivovjerstva; tako su Indijanci oznaceni krivovjernicima i idolopoklonicima koji $tuju laZne bogove i
spodobe ¢as¢u koja pripada jednom krS¢anskom Bogu. Nadalje, njihovi su idoli demonizirani (izravno
nazvani vragovima) u prikazima ptica, Zivotinja i zmija kojima su podizani hramovi i Zrtvenici. Stoga i
Indijanci, koji su podlozni utjecaju zloduha, Zive u svijetu punom grijeha okrutnosti, neljudskosti,
nemilosrda i ogavnih opacina. Taj je svijet Paletin u viSe navrata doveo u odnos sa starozavjetnim
gradovima Sodomom i Gomorom, predvidajuci a na trenutke ¢ak i prizivajué¢i kaznu kakva je snasla te
gradove. Paletin, StoviSe, svojom argumentacijom dolazi i do ruba hereze, na primjer isticuci potrebu
razaranja domorodackog stanovniStva poput onog Sodome i Gomore. S druge pak strane, ublazava svoj
diskurs, tvrde¢i kako treba zaliti te nesretnike jer ¢e nastradati kao krivokletnici.

414

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)



Romanoslavica vol. LII, nr.2

Lévi-Strauss, Claude. 2014. Svi smo mi kanibali. Zagreb: TIM press.

Metz, Johann Baptist. 2004. Politicka teologija. Zagreb: Kr$¢anska sadasnjost.

Montaigne, Michel de. 2007. "O ljudozderima", u: Sabrana djela Michela de Montaignea. Eseji.
Knjiga prva. Zagreb: Disput.

Nancy, Jean-Luc. 2004. Dva ogleda: Razdjelovijena zajednica & O singularnom i pluralnom
bitku. Zagreb: Multimedijalni institut.

Orgel, Steven. 1987. "Shakespeare and the Cannibals”, u: Cannibals, Witches and Divorce, ur.
Marjorie Garber. Baltimore: The John Hopkins University Press.

Paletin, Vinko. 1994. Rasprava o pravu i opravdanosti rata $to ga Spanjolski viadari vode protiv
naroda Zapadne Indije (1559) / Tratado del derecho y justicia dela guerra que tienen los reyes de Espafia
contra las naciones dela Yndia Ocidental (1559). Zagreb: Nakladni zavod Globus.

Poli¢-Bobi¢, Mirjana. 1984-1985. "Un intento de classificacién de la obra Tratado del derecho
y justicia della guerra que tienen los reyes de Espafia contra las naciones de la India occidental”, Studia
Romanica et Anglica Zagrabiensia, 29-30.

Poli¢-Bobi¢, Mirjana. 1992. "Paletinov pogled na svijet u povijesnom kontekstu", Croatica
christiana periodica, 29.

Said, Edward W. 2002. Reflections on Exile and Other Essays. Cambridge Massachusetts:
Harvard University Press.

Santos, Boaventura de Sousa. 2002. Toward a New Legal Common Sense. London: LexisNexis.

Schmitt, Carl. 1985. Political Theology: Four Chapters on the Concept of Sovereignty. Cambridge
Massachusetts - London: The MIT Press.

Schmitt, Carl. 2006. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum
Europaeum. New York: Telos Press Publishing.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 1988. "Can the subaltern speak?”, u: Marxism and the
Interpretation of Culture, ur. Carry Nelson i Lawrence Grossberg. Urbana Illinois: University of Illinois
Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2012."Who claims alterity?", u: An Aesthetic Education in the Era
of Globalization. Cambridge Massachusetts - London: Harvard University Press.

Sanjek, Franjo. 1978. "Kor¢ulanin Vinko Paletin istraZiva¢ Yucatana i teoretitar $panjolske
‘conquiste’ u 16. stolje¢u”, Croatica christiana periodica, 2.

Sanjek, Franjo. 1982. "Prilozi za biografiju Vinka Paletina OP", Croatica christiana periodica, 9.

Sanjek, Franjo. 1992. "Uvod", u: Kratko izvje$ce o unistenju Indija. Zagreb: Globus.

Sanjek, Franjo. 1994. "Vinko Paletin (1508 - ps. 1571). Zivot, znanstveni rad i idejna
opredjeljenja”, u: Rasprava o pravu i opravdanosti rata Sto ga sSpanjolski vladari vode protiv naroda
Zapadne Indije (1559) / Tratado del derecho y justicia dela guerra que tienen los reyes de Espaiia contra
las naciones dela Yndia Ocidental (1559). Zagreb: Nakladni zavod Globus.

Todorov, Tzvetan. 2009. Strah od barbara. Zagreb: TIM press.

415

BDD-A27196 © 2016 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:55:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

