
CICCRE V 2016 
 

652 

 

Sergiu-Gabriel ENACHE 
(Universitatea de Vest din Timişoara) 

 

 

Reprezentări ale femeii romane în 

Analele lui Tacitus 

 
 

 
Abstract: (Women representations in Tacitus Annals) Both about Tacitus and the roman woman was 

spoken and written a lot. What else is there to say? We know from the Tacitean Annals almost every 

aspect of her: mother, priestess, wife, prostitute or empress. We will describe each representation from 

the tacitean point of view (historical and linguistic), but also from a modern perspective comparing it 

with the general roman social view at that time. Thereby we will try identifying Tacitus objectivity and 

his purposes (moral, politic, etc.) in praising or criticizing women characters. 

Keywords: roman women, tacitean, stereotype, objectivity, latin terminology. 

Rezumat: Atât despre Tacitus, cât şi despre femeia romană s-a vorbit şi s-a scris mult. Şi totuşi ce ar 

mai fi de spus? Ştim din analele taciteene aproape toate ipostazele în care s-a aflat aceasta: mamă, 

preoteasă, soţie, prostituată sau împărăteasă. Vom descrie fiecare reprezentare a acesteia atât din punct 

de vedere tacitean, cât şi din punct de vedere modern făcând de asemenea o comparaţie cu viziunea 

generală a femeii în lumea romană. Astfel vom încerca să identificăm atât de intens discutata 

obiectivitate a lui Tacitus. 

Cuvinte cheie: femeie romană, reprezentare istorică, obiectivitate,  ipostaze, tacitean. 

 

 

Dintre subiectele abordate de Tacitus, în cea mai importantă operă a sa, unul 

dintre cele mai discutate şi controversate a fost cel al femeilor romane. Deşi studiată 

încă din secolul trecut, încă se mai pot spune lucruri noi. În acest scurt studiu vom 

încerca să identificăm categoriile sociale şi morale ale femeilor din operele taciteene, 

precum şi atitudinea şi obiectivitatea scriitorului în ceea ce le priveşte. Vom începe 

prin a observa stilul naraţiunii, obiectivitatea lui Tacitus, părerea lui despre societatea 

şi implicit femeia romană şi scopul în care el descrie şi expune faptele acestora. 

Toate operele taciteene sunt pline de îndoieli, insinuări, sinuozităţi şi aluzii care 

arată complicitatea dintre scriitor, personaje şi fapte şi trădează o puternică implicare 

afectivă1. Are tendinţa de a analiza personalităţi de prim rang atât din punct de vedere 

pozitiv, dar mai ales negativ. Dorea ca cititorul să regândească rolul studia în cetate: 

dobândirea fericirii sufleteşti şi combaterea vitia. Toate scrierile sale au un rol 

moralizator, reamintind de virtuţile uitate. Tot în scop moralizator el ne oferă o galerie 

de portrete de împăraţi, împărătese, generali, soţii şi amante2 şi multe alte personaje. 

Datorită vieţii fluctuante a Cetăţii Eterne, o dată cu extinderea sa şi primirea 

înăuntrul ei a mai multor populaţii, statutul femeii începe să se schimbe. În epoca 

                                                      
1 E. Cizek, Istoria literaturii latine, vol. II, Ed. Corint, Bucureşti, 2003, p. 189. 
2 P. Grimal, Literatura latină, Ed. Teora, Bucureşti, 1997, p. 371. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

653 

imperială, femeia venea deja după două secole de emancipare sub Republică în care 

din categoriile de femei cunoscute în mod tradiţional (matroana şi sclava) se 

formează mai multe grupuri care vor influenţa de la viaţa religioasă până la cea 

politică. Faptul că femeia dobândeşte o nouă autoritate se observă chiar şi în scrierile 

autorilor antici, care încep să le menţioneze la aproape fiecare pagină3, cu toate că 

istoria romană de la începuturile formării statului este o istorie a bărbaţilor4. Despre 

toate aceste ne vorbeşte şi Tacitus: împărătese mai puternice decât împăraţii, femei 

străine războinice, sclave cu onoare, femei romane ce exercită funcţia de general, 

soţii, amante, prietene, prostituate, vrăjitoare, femei creştine şi alte reprezentări. 

În toate operele lui Tacitus, nume şi personaje feminine sunt menţionate de 

429 de ori. Preferatele sale sunt cele din familia imperială iulio-claudiană, urmând 

femeile străine şi alte femei romane care sunt caracteristice stilului moralizator şi 

alegoric al lui Tacitus. Dintre toate aceste femei, doar 15 beneficiază de un portret 

complet care consta în: filiaţia parentală sau maritală, caracterul şi obiceiurile ei, 

fapte importante, moartea sau exilul5. Vom vorbi mai întâi despre împărătese, apoi 

despre câteva dintre personajele feminine principale din anumite episoade ale 

Analelor şi despre femeile străine, rezumându-ne doar la cele mai importante şi la 

cele care aduc un aport studiului nostru. 

Prima imperatrix din Analele taciteene, este Livia. Ea apare sub numele de 

novercae Liviae (Livia, mamă vitregă), fiindu-i alăturate cuvintele dolus abstulit6. 

Atribuirea substantivului noverca, mamă vitregă, cu toate că aceasta nu era mama 

vitregă a nepoţilor principelui Augustus ar fi peiorativă, la fel ca şi dolus abstulit, 

prin aceste expresii Tacitus insinuând cititorului atitudinea negativă pe care să o 

adopte faţă de Livia, încă de la începutul naraţiunii7. Un alt adjectiv folosit de Tacitus 

în descrierea Liviei este gravis, care în română s-ar traduce prin piază-rea: „Livia 

gravis in rem publicam mater, gravis domui Caesarum noverca8. 

În timp ce Ovidiu o numeşte pe Livia, femina princeps, formula preferată a lui 

Tacitus şi fraza cheie în descrierea Liviei este muliebris impotentia. Această formulă 

apare foarte des, chiar şi în necrologul din Cartea V, făcut acesteia (mater impotens), 

aluzie la faptul că nu i-a dăruit lui Augustus nici un urmaş. Se arată şi implicarea 

politică a Liviei prin care statul devine supus unei femei: accedere matrem muliebri 

inpotentia: seruiendum feminae. Povestea răpirii Liviei este inclusă de un autor 

contemporan ca poveste anti-lucretiană, contrar tradiţiei liviene dintre răpire şi 

evoluţia statului. Folosind cuvântul abducere care înseamnă viol sau răpire în loc de 

                                                      
3 G. Achard, Femeia în Roma Antică, Ed. Prietenii Cărţii, Bucureşti, 2009, p. 83, 87. 
4 G. Ferrero, Femeile Cezarilor, Ed. Scorillo, Craiova, 1997, p. 9. 
5 J.L. Posadas, Mujeres en Tácito. Retratos individuales y caracterización genérica în Gerion, Revista 

de Historia Antigua, vol. 10, 1992,p. 152. 
6 Tacite, Annales, I, 3, trad. în franceză de Pierre Wuilleumier, tom I, Paris, Ed. Les Belles Lettres, 1990. 
7 T. E. Strunk, Rape and revolution: Livia and Augustus in Tacitus” Annales în Latomus, 73, 2014, p. 140. 
8 Annales, I, 10, p. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

654 

vocabularul de nuntă tradiţional: nubere, ducere etc. I se atribuie lui Augustus 

răpirea, act specific tiranilor. Acceptarea răpirii arată lipsa de masculinitate a 

poporului Romei şi o clasă politică emasculată9. 

Alţi autori dau ca şi cauză a răpirii Liviei, dragostea dintre cei doi, iar Gugliemo 

Ferrero dă o explicaţie care are la bază originea nobilă a Liviei, făcând parte din familia 

Claudiilor, în timp ce Octavian fusese doar nepotul unui cămătar10. O altă analiză, mai 

detaliată a femeilor din operele lui Tacitus, o plasează pe Livia printre romanele care 

aveau atât caracteristici pozitive cât şi negative, deci o femeie complexă11. 

A doua imperatrix  prezentată de Tacitus este Valeria Messalina, a treia soţie a 

împăratului Claudius. Gugliemo Ferrero spune că multe dintre lucrurile atribuite 

Messalinei sunt născociri ale lui Suetonius şi Tacitus, dar că era o femeie necinstită şi 

neserioasă12. Caracteristicile date de Tacitus pentru ea o atribuie atât tipului 

împărătesei, cât şi femeii uşoare sau tiranei. În descrierea dragostei ei pentru Silius 

este folosit cuvântul furor-nebunie – „furore proximo amore distinebatur”13, nebunie 

cu care Ferrero nu este de acord. Căsătoria ei ilegitimă, obiceiurile sale sexuale şi 

influenţa pe care o avea în domus Caesaris îl fac pe Tacitus să îi atribuie substantive 

tipic masculine, care alăturate unui personaj feminin au un sens licenţios, precum 

potentia, libido, dar şi infamia, specific femeii adultere. Prin discursul unuia dintre 

slujitorii Messalinei, autorul Analelor îl va numi „vocea târfei sălbatice” – 

„saevienti impudicae”, Messalina arătând atât saevitia, cât şi imoralitate, avaritia, 

iniuria, vis, dar mai ales dominatio14 – specifică bărbaţilor. Angela Costello are o altă 

părere referitoare la descrierea Messalinei şi îl consideră pe Tacitus drept cel mai 

imparţial dintre scriitori antici, în timp ce Cassius Dio şi Iuvenal o descriu în mod 

calomnios ca promiscuă şi adulteră15. J. L. Posadas o include atât în grupa femeilor 

cu caracteristici exclusiv negative, precum şi în categoria soţiilor rele, alături de 

Agrippina Minor16. 

Agrippina Minor, viitoarea soţie a lui Claudius şi cea de-a treia imperatrix. Şi 

la ea, Tacitus vede tendinţa spre dominatio, prefigurându-i în doar două capitole 

ascensiunea. El o vede pe Agrippina Minor ca pe o femeie predispusă la adulter, 

pentru a-şi atinge scopurile, acuzându-l indirect pe Claudius (bărbatul era şi el acuzat 

de devierile sexuale ale rudelor feminine care stăteau în aceeaşi casă pe motiv că nu-

şi poate ţine în frâu femeile domusului). O va acuza de asemenea şi de încercarea de 

control a armatei17. Cu toate că în general, această căsătorie dintre unchi şi fiică 

                                                      
9 T. E. Strunk, op. cit., p. 128, 142. 
10 G. Ferrero, op. cit., p. 41-42. 
11 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 147. 
12 G. Ferrero, op. cit., p. 132. 
13 Annales, XI, 12, p. 15. 
14 A. Rivell, Agrippina Maior, Messalina and Agrippina Minor:Tacitus’ Female Tyrants, ms., p. 10-11. 
15 A. Costello, The view of Messalina by Tacitus in his Annals, XI, 12, 28-37, ms. 
16 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 146-147. 
17 A. Rivell, op.cit., p. 13-15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

655 

produce dezgust în majoritatea surselor antice, acelaşi Ferrero afirmă că ea ar fi putut 

fi rezultatul devotamentului unei femei, care se jertfea pentru cariera familiei sale. Ca 

mamă a caracterizat-o ca severă, „trux et minax”18, iar conducerea statului de către 

ea a fost numită de scriitor „adductum et quasivirile servitium”19. În timp ce unii 

autori consideră această alăturare de cuvinte peiorativă şi dispreţuitoare fiind alăturaţi 

termeni masculini unei femei, alţii consideră că Agrippina Minor aduce o anumită 

ordine şi disciplină20. Masculinitatea ei este ilustrată şi de apelativul dux femina, un 

stereotip retoric. Acelaşi stereotip este folosit pentru a critica în mod diferit doi 

împăraţi: Claudius şi Nero, la fel cum stereotipul sexual alături de cel politic este 

folosit pentru a arăta ameninţarea reprezentată de Agrippina pentru statul roman. În 

analele neroniene, apare menţionată de 31 de ori fiind considerată personajul feminin 

principal21.Istoricul roman ne arată cum ea conduce alături de unul din liberţii ei 

preferaţi Pallas, replica lui Nero în momentul demiterii lui fiind foarte ilustrativă 

pentru aceasta: „se duce să abdice”, fiind şi momentul în care Agrippina pierde 

controlul asupra statului22. Este inclusă în grupa soţiilor rele, dar şi în cea a femeilor 

care au atât aspecte pozitive, cât şi negative23. 

În ceea ce o priveşte pe Poppaea Sabina, Tacitus este destul de zgârcit în 

informaţii. Ne spune că avea toate calităţile, mai puţin cinste şi că în afară era plină 

de cuviinţă, dar de fapt era o desfrânată. Toate scrierile anticilor, chiar şi Istoriile lui 

Tacitus, dau altă versiune decât cea cunoscută în Anale. Otho s-ar fi căsătorit cu 

Poppaea, doar pentru a o aduce mai aproape de Nero, nefiind deja căsătorit cu ea24. O 

putem considera o imperatrix activă, influenţând uneori viaţa politică a Romei. Se 

pare că Poppaea a suferit un fel de damnatio memoriae după moartea sa25. Puţina 

simpatie de care se bucura Poppaea se observă şi din faptul că monedele cu ea apar 

foarte rar şi doar în provincii. Zeificarea ei a fost pentru Nero mai mult o armă 

politică26, decât manifestare a respectului pentru fosta sa soţie. Acţiunile ei sunt 

considerate de Tacitus ambivalente (pozitive şi negative)27. Poppaea şi Agrippina au 

                                                      
18 G. Ferrero, op. cit., p. 146, 152. 
19 Annales, XII, 7, p. 51. 
20 G. Ferrero, op. cit., p. 148-149. 
21 S. Azevedo, The rethorical construction of female characters and the imperial image of Nero in 

Tacitus Annals” în Neronia electronica, Fascicule 4, 2016, p. 36, 37. 
22 Y.G. Belchior, Patronato e governo imperial sob Nero, nos Anais de Tácito, Departamentodehistória, 

Institutodeciências humanasesociais, Universidadefederal de Ouro Preto, Mariana, 2009, p. 25-44. 
23 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 146-147. 
24 S. E. Wood, The incredible, vanishing wives of Nero, conference paper, Transformation and tyranny 

la Emory University, Michael C. Carlos Museum, prezentată de asemenea la Peter Wall Seminar Series, 

University of British Columbiaşi William Metcalf Lecture series for the Archaological Institute of 

America, Oakland University, p. 4. 
25 Ibidem, p. 2. 
26 Ibidem, p. 9. 
27 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 146-147. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

656 

vicii similare, astfel că şi stereotipurile retorice folosite sunt aceleaşi28, lăsând la o 

parte deja cunoscuta asemănare dintre ea şi Sempronia lui Sallustius, care ne arată o 

popularitate destul de veche privind stereotipurile feminine negative, dar şi faptul că 

Tacitus dorea ca portretul soţiei lui Nero să fie recognoscibil pentru publicul larg29. 

Alte două femei puse cumva în contrast de Tacitus, dar care într-o oarecare 

măsură pot fi considerate asemănătoare sunt Agrippina Maior şi Munatia Plancina. 

În timp ce unii cercetători consideră că Agrippina Maior beneficiază de o 

caracterizare pozitivă în Anale, alţii consideră că de fapt Tacitus foloseşte şi aici 

stereotipul tiranului. Principalul argument este limbajul tacitean, prin asocierea de 

cuvinte tipic masculine, personajelor feminine. Tacitus o descrie pe Agrippina prin 

cuvintele atrox - neînfricare în luptă şi ferocia - ferocitate. Prin acelaşi stereotip 

folosit pentru fiica ei, dux femina, arată că ea avea momente în care conducea armata 

şi că şi-a abandonat proprietăţile feminine, neavând un comportament adecvat, 

dezvoltând ambiţii bărbăteşti30. Probabil că Tacitus a încetat să o mai considere o 

matrona sapientissima, atunci când în ciuda avertismentului soţului ei Germanicus, 

de a nu se răzbuna, ea va porni un întreg război împotriva lui Tiberius. Cererea unui 

soţ, aproape că o scoate din rândul femeilor foarte bine văzute la Roma, femeile 

univira, dar o şi fac să pară complice sau chiar lider al unei facţiuni într-un presupus 

complot împotriva conducerii statului, deoarece a-i da un soţ însemna a pune un şef 

partidei politice adversare împăratului31. Tacitus insinuează acestea prin folosirea 

cuvântului partes, acesta apărând de 3 ori în Anale, de fiecare dată în legătură cu 

Agrippina Maior sau Minor, fiind şi singura dată când partes apare asociat unei 

femei. Evidenţierea descendenţei sale nu o fac mai plăcută în ochii istoricului, 

convingerea superiorităţii ei indicând superbia. Oprirea unei rebeliuni a soldaţilor 

datorită ei, arată că avea mai multă putere decât împăratul şi dorinţa de imperium, de 

care o va acuza Tiberius32, cu ale cărui idei, Tacitus pare a fi uneori de acord. Deşi 

aceste descrieri sunt în mare parte negativă, un studiu deja citat de noi o arată ca 

eroină, dar având atât calităţi, cât şi defecte33. Un alt studiu arată că ea de fapt acţiona 

în favoarea soţului ei şi că stătea doar alături de el ca o matrona însărcinată, dar care 

nu s-a comportat ca un bărbat34. Am putea adăuga la descrierile pozitive şi unele 

îmbinări de cuvinte excepţionale precum: „sed femina ingens animi munia”35 – 

„această femeie cu suflet mare” şi descrierea ei făcută de popor la ajungerea în 

Roma: „cum decus patriae, solum Augusti sanguinem, unicum antiquitatis 

                                                      
28 S. F. L. Alzevedo, op. cit., p. 34. 
29 Ibidem. 
30 A. Rivell, op. cit., p. 5, 8. 
31 G. Ferrero, op. cit., p. 96. 
32 A. Rivell, op. cit., passim. 
33 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 147. 
34  M. R. Mchugh, Ferox femina. Agrippina Maior in Tacitus”s Annales în Helios, vol. 39, Nr. 1, 2012, 

Texas Tech University Press, p. 78. 
35 Annales, I, 70. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

657 

specimen”36 – „onoarea patriei, adevăratul sânge al lui Augustus şi unica 

întruchipare a vechilor virtuţi37”, care luată ca atare nu pare să ascundă nici un fel de 

ironie, ci doar aceea referire la descendenţă de care Agrippina Maior se foloseşte în 

toate cărţile Analelor în care apare ca protagonistă. 

Munatia Plancina are atât caracteristici asemănătoare Agrippinei, cât şi foarte 

diferite, unii autori considerând că ea este pusă în contrast cu aceasta. Ambele sunt 

considerate duces feminae, conducând la un moment dat şi pentru scurt timp armatele 

romane38. Tot aici este acuzată că îi lipseşte decora feminis (nec Plancina se intra 

decora feminis tenebat39) – purtarea feminină şi de defectele deja populare pentru 

femei: infirmitas animi şi impotentia muliebris. S-ar putea spune că în timp ce 

Agrippina îşi completa soţul favorabil, Plancina o făcea în mod opus40. Confruntarea 

dintre cele două femei a dus la o luptă care a implicat rebeliuni, otrăviri, vrăjitorie şi 

insubordonare, multe dintre ele considerate de Tacitus drept vicii feminine. Totuşi 

acest conflict a fost purtat şi în numele soţilor lor, nu doar pentru ele, implicând aşa-

numita muliebri aemulatione41 –- gelozia femeiască. Nici ironia nu lipseşte din 

tehnicile narative ale lui Tacitus, arătând cum tatăl adoptiv al lui Germanicus, 

Tiberius şi bunica sa îi apărau pe Piso şi pe Plancina, vinovaţi de moartea acestuia, 

Plancina obţinând iertarea42, dar sinucigându-se după moartea Liviei. Atât ea şi 

Agrippina, cât şi Agrippina Minor şi Poppaea folosesc în conflictul lor aşa numitele 

muliebris inlecebrae – trucuri femeieşti, care conform lui Seneca nu cunosc altă 

rezolvare decât viclenia unei alte femei43. Şi ea apare ca o femeie complexă, fiind 

prezentată de scriitor atât în manieră pozitivă, cât şi negativă44. 

Octavia, Acte şi Epicharis au fost trei femei de condiţie diferită, dar pe care le 

vom compara pentru a arăta concepţia taciteană privind împărăteasa şi soţia bună, 

concubina şi sclava. 

Octavia alături de alte femei este folosită de Tacitus pentru a arăta slăbiciunile 

lui Nero, cum ar fi lipsa de moderatio şi prudentia şi pentru a crea exempla45.Tehnic, 

înainte de căsătorie cei doi erau fraţi, astfel că Octavia a trebuit să fie adoptată de o 

altă familie, făcând ca Nero să fie un moştenitor şi mai sigur la tron. Cu toate acestea 

se pare că mariajul nu s-a consumat, Nero spunând despre Octavia că trebuie să se 

                                                      
36 Annales, III, 4. 
37 Tacitus, Anale, traducere de Gheorghe Guţu, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1995, p. 138. 
38 A. Rivell, op. cit., p. 15. 
39 Annales, II, 55. 
40 M. R. Mchugh, op. cti., p. 78. 
41 Un exemplu îl găsim în Analles, II, 43, cândPlancina este sfătuită de Livia să o urmărească pe 

Agrippina cu rivalitate sau gelozie femeiască. 
42 L. W. Rutland, Woman as makers of kings in Tacitus” Annals în The Classical World, vol. 72, Nr. 1, 

1978,p. 16, 20. 
43 Ibidem, p. 17. 
44 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 147, 149. 
45 S. Azevedo, op. cit., p. 33.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

658 

mulţumească cu statutul de uxoria ornamenta, probabil soţie legală, dar fără a avea 

practic acest statut46. Diferenţa dintre ea şi Agrippina Minor se observă încă de la 

începutul naraţiunii, aceasta neprimind nici odată titlul de Augusta47 şi fiind destul de 

rar reprezentată pe monezi. În ciuda acestui fapt, monedele din Perinthus cu 

reprezentarea ei au legenda Octavia Sebaste, echivalentul grec al Octaviei Augusta, 

cele din Teos o reprezintă cu diademă, iar cele din Sardis au legenda Octavian Theon 

– Octavia Zeiţa, titlul thea fiind purtat în general de femei din familia imperială care 

au născut. Celelalte monede o prezintă fie simplu ca Octavia, fie ca soţia lui 

Augustus sau fiica lui Claudius. Puţinele sale reprezentări sunt datorate preocupării 

lui Nero de a-i distruge statuile după ce a ucis-o, ea suferind, la fel ca Poppaea, un fel 

de damnatio memoriae48. Arătând lipsa de control a lui Nero se arată şi cum el 

elimină legitimitatea puterii sale asupra statului prin uciderea sau exilarea 

persoanelor influente de pe lângă el, printre care şi Octavia, care, fiind fiica lui 

Claudius, îi oferea validitatea conducerii (cu toate că descendenţa filială nu era o 

condiţie sine qua non pentru a conduce statul roman) şi mai mult prestigiu49. Octavia 

este inclusă alături de celelalte 26 de femei complexe, având ambele caracteristici, 

dar caracteristici complexe pozitive50. Este posibil ca lui Tacitus să-i fi fost cunoscută 

tragedia lui Seneca, Octavia Praetexta, din care să se fi inspirat51. 

Acte a fost o libertă greacă a lui Claudius, care a devenit amanta lui Nero la 

începutul anilor săi ca împărat52 şi i-a fost credincioasă până la moarte. La fel ca şi 

Agrippina şi Poppaea şi ea este folosită de Tacitus pentru a arăta laşitatea lui Nero şi 

manipularea sa de către femeile curţii53, deci la fel ca şi Claudius, o emasculare a 

imaginii imperiale. Luând în considerare naraţiunea propriu-zisă, Acte devine o 

unealtă a lui Seneca şi o piedică în calea dorinţelor libidinoase ale Agrippinei54. Atât 

Seneca, cât şi Acte sunt portretizaţi în episodul presupusului incest dintre împărat şi 

mama sa, în mod ironic, Tacitus adăugând scrierii drammatis personae, ambilor 

fiindu-le frică să nu-şi piardă funcţia55. Acte a reprezentat pentru Agrippina Minoro 

ameninţare, considerând-o rivală (libertam aemulam), declanşându-i-se acel 

muliebriter fremere56. Acte, liberta sau sclava (ancilla), apelativ pe care-l foloseşte 

Tacitus este simbolul inversiunii ierarhice şi a degenerării lui Nero şi denotă 

                                                      
46 S. E. Wood, op. cit., p. 4. 
47 L. W. Rutland, op. cit., p. 23. 
48 S. E. Wood, op. cit., p. 12. 
49 Y.G. Belchior, op. cit., p. 108. 
50 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 146, 149. 
51 C. Lee Web, The death of Octavia: Tacitus” Annales 14.60-64 and the Octavia Praetexta, teză de 

dizertaţie, Athens, Georgia, 2005. 
52 S. E. Wood, op. cit., p. 4. 
53 Y.G. Belchior, op. cit., p. 32. 
54 Ibidem, p. 24. 
55 C. Lee Web, op. cit., p. 30; în ceea ce priveşte ironia în Analele lui Tacitus, vezi şi Ellen O”Gorman, 

Ironz and misreading in the Annals of Tacitus, Cambridge University Press, 2000. 
56 L. W. Rutland, op. cit., p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

659 

preferinţa lui pentru relaţii servile. Este pusă în contrast cu alte femei de 4 ori: de 

două ori se arată superioritatea ei asupra Octaviei („tum ancilla domina validior”57) 

şi a Agrippinei Minor şi aşa-zisa inferioritate în faţa Poppaeei58. Pe lângă ancilla, un 

alt apelativ peiorativ tacitean folosit la adresa Actei este muliercula59- femeiuşcă. 

Acte este considerată a avea exclusiv trăsături negative60, cu toate că Tacitus spune 

că ea nu făcea nici un rău îndeplinind doar dorinţele stăpânului ei. 

Deşi nu avem foarte multe informaţii referitoare la ea, o vom menţiona şi pe 

sclava Epicharis. Datorită lipsei filiaţiei parentale, Epicharis tacitean ă nu poate fi 

considerată un portret complet. A fost o femeie cu caracteristici exclusiv pozitive61. 

După unii autori antici, ea ar fi fost amanta unui frate de-al lui Seneca, astfel aflând 

de conjuraţia pisoniană împotriva lui Nero. Şi ea arată o inversare a ordinii ierarhice 

fiind pusă în contrast cu clasa conducătoare. Sclavă care îşi depăşeşte condiţia prin 

virtuţi62, în timp ce populaţia aparţinătoare claselor sociale privilegiate nu îşi atinge 

condiţia din cauza viciilor: „clariore exemplo libertina mulier”63. 

Înainte de a prezenta femeile străine, din pleiada de personaje feminine 

taciteene, am ales să mai menţionăm două dintre ele, care reprezintă o pătură mai 

întunecată a societăţii romane şi care aveau activităţi foarte apropiate de vrăjitorie, 

veneficii fiind chiar formula prin care le descrie Tacitus. Cele două veneficae din 

Anale sunt otrăvitoarele Martina şi Locusta. 

Martina este cea care îl otrăveşte pe Germanicus, în aceste pasaje din operă, 

sinonimia cuvântului venenum pentru otravă şi vrajă fiind evidentă64, alături de 

devotiones – blesteme. În procesul care a urmat a fost inclusă şi acuzaţie de artes 

magicae65. Tacitus o descrie ca o femeie din Syria faimoasă pentru otrăvirile sale 

(infamus veneficiis). Ea moare la Brundissium în condiţii suspecte, găsindu-i-se 

venin în păr. Se pare că ar fi existat schimburi de cunoştinţe privind artes magicae 

între Plancina, Martina şi Livia66. 

Locusta, otrăvitoarea angajată de Agrippina Minor, se pare că se afla de mult 

în slujba lui Nero şi a mamei sale. Angajarea Locustei de către Agrippina arată că 

până şi femeile care erau acuzate de asemenea acte, puteau angaja alte femei pentru 

exact aceleaşi fapte. Descrierea lui Tacitus o arată ca fiind recent condamnată pentru 

                                                      
57 Annales, XIV, 63.1. 
58 S. F. L. Alzevedo, op. cit., p. 34. 
59 Annales, XIII, 13.1. 
60 J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 147. 
61 Ibidem, p. 146, 153. 
62 S. Azevedo, op. cit., p. 32. 
63 Annales, XV, 57. 
64 D. Ogden, Magic, witchcrafts and ghosts in the Greek and Roman Worlds, Oxford University Press, 

2002, p. 217. 
65 F. Graff, Tapping other powers: magic in greek and roman life în Helios, 2008, p. 31. 
66 E. A. Pollard, Magic accusations against women in Tacitus” Annals în Daughters of Hecate. Women 

and Magic in the Ancient World, Oxford University Press, 2014, p. 188-189. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

660 

otrăvire (nuper veneficii damnata). Se pare că a fost ucisă de Galba67. Există nouă 

femei acuzate de vrăjitorie în Anale, din care 7 sunt condamnate. Acuzaţiile de 

utilizare a magiei sunt mereu combinate cu cele de indecenţă sexuală şi încercări 

ilegitime de a obţine mai multă putere socială. Surprinzător, cele două "vrăjitoare" nu 

au fost condamnate niciodată, sau cel puţin Martina, care a fost găsită decedată68, 

povestea Locustei continuând şi după faptele din Anale. 

Înţelegem de aici că Tacitus nu vede cu ochi buni folosirea magiei, în schimb 

utilizează acuzaţiile de magie ale femeilor din clasele inferioare pentru a prezenta 

femeile din clasele sociale înalte în ce lumină doreşte. Se mai poate observa şi că 

întotdeauna femeile sunt cele care acuză alte femei de magie, dovedind un 

misoginism tacitean şi chiar, mai larg, roman69. 

Tacitus menţionează în toate operele sale 15 femei străine, dintre care credem 

noi că cele mai importante ar fi Boudicca, Cartimandua şi Zenobia. Ele sunt fie femei 

britone sau germane, fie orientale. Şi femeile străine au parte de caracterizări pozitive 

sau negative, fiind folosite pentru a da exempla virtutis sau exempla viciorum. Chiar 

şi aici Tacitus pune în oglindă două femei străine opuse ca şi caracter una alteia. Ele 

nu sunt în nici un caz puse deasupra romanelor, uneori chiar aceleaşi defecte fiindu-

le reproşate ambelor categorii70. În general, nu apar descrise ca şi grup, doar atunci 

când se disting prin fapte excepţionale, fiind femei care se ocupă cu toate treburile 

casei, în contradicţie cu noul stil de viaţă al matroanei romane, străinele aderând la 

ideea „bunului sălbatic”71. 

Armeana Zenobia apare menţionată de două ori, atât cu numele propriu, cât şi 

ca soţia lui Radamistus, fiind unul dintre cele mai bune exemple de caracterizare 

exclusiv pozitivă a unei femei străine în Anale şi singura femeie orientală asupra 

căruia Tacitus insistă în descriere72, numind-o chiar regină – cultu regio habita est73. 

Boudicca a fost soţia lui Prasutagus şi regină a tribului briton icean, având 

două fiice. În urma biciuirii ei şi a violului celor două fiice, ea se revoltă împotriva 

Romei74, chiar şi alte triburi alăturându-i-se. Alăturarea altor triburi unei femei 

conducătoare, s-ar putea explica şi printr-o autoritate religioasă a Boudiccăi, 

pregătirea ei în ştiinţa druizilor nefiind exclusă75. Cu toate că a pierdut lupta cu 

                                                      
67 Ibidem, p. 197. 
68 Ibidem, p. 201. 
69 Ibidem, p. 202. 
70 J. L. Posadas, Mujeresen la literatura latina: de César a Floro, Ediciones Clásicas, Madrid, 2012, 

passim. 
71 H. G. Franco, La imagen de la „mujer barbara”: a propósito de Estrabón, Tácito y Germania în 

Faventia, 21/1, 1999, p. 56, 59. 
72 J. L. Posadas, Mujeres en la literatura latina..,p. 177; J. L. Posadas, Mujeres en Tácito …., p. 147. 
73 Annales, XII, 51. 
74 J. E. Salisbury, Encyclopedya of women in the Ancient world, Ed. Abc Clio, Santa Barbara, Oxford, 

Denver, 2001, p. 34, 35, s.v. Boudicca. 
75 L. A. Du Toit, Tacitus and the rebellion of Boudicca în Acta Classica, 20, 1977, p. 152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

661 

romanii, datorită dezorganizării trupelor şi s-a sinucis, ea a rămas un simbol al 

britonilor chiar până în ziua de astăzi76. Analele sunt singura scriere care o prezintă 

ca mamă, dar de asemenea confirmă o teamă a britonilor privind femeile 

conducătoare. Este notabilă şi diferenţa dintre percepţia tacitean ă favorabilă 

conducătoarei britone şi percepţia negativă a lui Cassius Dio. De data aceasta, se 

evită apelativul de regină77, el numind-o doar uxor sau mulier. Se pare că el vedea în 

ea răzbunătoarea propriei pudicitia, criticând totuşi acţiunile ei împotriva Romei78. 

Este considerată o femeie complexă79. 

Femeia pusă în opoziţie cu Boudicca este o conducătoare a tribului briganţilor 

denumită Cartimandua, nume ce se pare că însemna căluţ lucios. Aliată a romanilor   

(fapt prin care se explică neintervenţia ei în revolta Boudiccăi, fiind contemporane), 

divorţul ei de Venutius, aduce şi conflictul cu armatele romane, ea rămânând totuşi 

fidelă Imperiului roman, deşi armatele sale nu vor reuşi să-i aducă tronul înapoi80. 

Referirile la Venutius nu includ nici o dată cuvântul rege, în timp ce Cartimandua 

este denumită regină în două pasaje separate – reginae brigantae81 şi Cartimanduam 

reginam82, fapt ce ne arată că populaţia celtică putea fi condusă de femei, fiind mai 

importantă descendenţa, decât sexul. Tot în Anale, ea este arătată ca oferind protecţie 

şi înşelându-l apoi pe căpetenia britonă Caratacus. Chiar şi dovezile arheologice ne-o 

arată ca o persoană importantă, în 1839, la Honley, fiind găsite mai multe monede 

brigante printre care şi una cu reprezentarea ei. Se pare că ar fi moştenit titlul regal 

de la tatăl ei Volisius83. Unii autori au fost de părere că Tacitus ar fi greşit sau omis 

perioada corectă a conflictului dintre Cartimandua şi Venutius, aceasta luându-l ca 

soţ apoi pe Vellocatus. Cu toate că Tacitus a fost criticat pentru comprimarea acestor 

date, trebuie să luăm în considerare şi faptul că interesul său era mai scăzut în ceea ce 

priveşte faptele briganţilor84. Deşi în cele câteva pasaje în care vorbeşte despre ea, 

uneori îi critică acţiunile, mai mult din cauza neîncrederii ascensiunii unei femei în 

politică85, Cartimandua este la fel ca şi Boudicca, o femeie având ambele 

caracteristici86. 

                                                      
76 vezi S. Lawson, Nationalism and biographical transformation: the case of Boudicca în Humanities 

Research, vol XIX, Nr. 1, 2013. 
77 K. Pettigrew, Foreign women in Latin Literature: The representation of Boudicca, teză de dizertaţie, 

The University of Western Ontario, 2013, passim. 
78 J. L. Posadas, Mujeres en la literatura latina..,p. 178, 185. 
79 Idem, Mujeres en Tácito …., p. 147. 
80 J. E. Salisbury, op. cit., p. 41, s.v. Cartimandua. 
81 Annales, XII, 36. 
82 Annales, XII, 40. 
83 T. E. Casson, Cartimandua in history, legend and romanceîn Cumberland and Westmorland 

Antiquarian and Archaeological Society (1944) Series: 2, Vol. 44, p. 71. 
84 D. Braunn, Observations on Cartimandua în Britannia, vol. 15, 1984, p. 3. 
85 J. L. Posadas, Mujeres en la literatura latina..,p. 187. 
86 Idem, Mujeres en Tácito …., p. 147. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

662 

Personajele feminine taciteene sunt mult mai numeroase şi chiar mai complexe 

decât ceea ce am prezentat noi în acest scurt studiu. Pe lângă atribuţiile lor evidente, 

subliniate aici, precum cea de imperatrix, dux, uxor, ancilla, regina sau venefica mai sunt 

acele femei, care fie demonstrează anumite alegorii, fie o neatenţie a autorului. Cel mai 

bun exemplu ar fi Domitia Lepida, care apare prima dată ca matrona, apoi ca rivală în 

vicii cu Agrippina Minor. Alte reprezentări feminine sunt ocazionalele zeiţe invocate de 

acesta (Venus Genetrix, Diana etc.), prietenele influente (Urgulania) sau a soţiilor supuse 

(Vipsania, Pomponia Graecina, Pomponia Paulina). Trebuie să ţinem cont că nu doar 

femeile sunt prezentate negativ, ci şi bărbaţii, iar o caracterizare duală bine-rău, nu este 

de ajuns pentru complexitatea personajelor taciteene. Într-o clasificare mai simplistă 

numărul femeilor cu virtuţi este egal cu cel al celor cu vicii, dacă excludem femeile foarte 

complexe sau cele necunoscute. Există 105 femei care nu beneficiază de portrete 

individuale, dar acţiunile lor nu produc nici un efect în faptele istorice87. 

Împărătesele sunt prezentate în trei ipostaze: severe, dar colege la guvernare 

(Livia), crude şi adultere (Messalina), dominatoare, dar onorabile (Agrippina 

Minor)88, dar toate trei masculinizate. Unii autori considerau că foloseşte o tehnică 

prin care laudă sau critică mama unui personaj ce trebuie stigmatizat sau pus pe plan 

secund. Se poate ca Tacitus să fi suferit şi de un anumit tip de complex psihologic, 

similar cu cel atribuit lui Titus Livius (complexul lui Iuda), conştientizând că deşi el 

era senator, împărătesele iulio-claudiene au deţinut mai multă putere. 

Masculinizarea femeilor ca Agrippina Maior şi Munatia Plancina şi vocabularul 

folosit de Tacitus duc la ideea de tiranie, în timp ce descrierea Octaviei şi a sclavei 

Epicharis amintesc de calităţile impuse de societatea romană matroanei republicane. 

Cu toate că străinele sunt arătate ca exempla vitrus sau vitiorum, autonomia acestora îl 

speria pe Tacitus, credincios valorilor tradiţionale romane. Femeile servile îi foloseau 

istoricului pentru a critica femeile Caesarilor, în timp ce femeile Caesarilor ajutau la 

criticarea imaginii imperiale. Putem spune că majoritatea reprezentantelor romane 

analizate erau folosite ca unelte politice. Nu-i putem atribui scriitorului latin un 

misoginism total, acesta recunoscând şi calităţi ale femeilor, precum şi vicii ale 

bărbaţilor, dar utilizându-le pentru a-şi argumenta opiniile. Deşi arată sexul feminin ca 

lipsit de importanţă, cum în mare parte şi era în Roma republicană, misoginismul său 

se extinde la întreaga societate şi nu este un caz particular. 

Din punct de vedere istoric, se poate ca unele pasaje să fie comparaţii cu 

regimul actual în care trăia autorul, fie pentru a-l critica, fie pentru a arăta diferenţele, 

perioadele fiind diferite atât politic, cât şi social. 

Femeile romane din Analele lui Tacitus sunt foarte variate, oferind atât 

istoricilor, cât şi cercetătorilor literari, ocazia analizării unei opere complexe, în care, 

deşi nu sunt o preocupare principală, reuşesc să fie un element de legătură între autor, 

celelalte personaje şi evenimentele istorice. 

                                                      
87 Ibidem, p. 148. 
88 Ibidem, p. 187. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

663 

Bibliografie 

Achard Guy, Femeia în Roma Antică, Ed. Prietenii Cărţii, Bucureşti, 2009. 

Azevedo Sarah, The rethorical construction of female characters and the imperial image of Nero in 

Tacitus Annals” în Neronia electronica, Fascicule 4, 2016. 

Belchior Ygor Klain , Patronato e governo imperial sob Nero, nos Anais de Tácito, Departamento de 

história, Instituto de ciências humanas e sociais, Universidade federal de Ouro Preto, Mariana, 2009. 

Braunn David, Observations on Cartimandua în Britannia, vol. 15, 1984. 

Cizek Eugen, Istoria literaturii latine, vol. II, Ed. Corint, Bucureşti, 2003.  

Costello Angela, The view of Messalina by Tacitus in his Annals, XI, 12, 28-37,ms. 

Du Toit Leeb, Tacitus and the rebellion of Boudicca în Acta Classica, 20, 1977. 

Ferrero Guglielmo, Femeile Cezarilor, Ed. Scorillo, Craiova, 1997. 

Franco Henar Gallego, La imagen de la „mujer barbara”: a propósito de Estrabón, Tácito y Germania în 

Faventia, 21/1, 1999. 

GraffFritz, Tapping other powers: magic in greek and roman life în Helios, 2008. 

Grimal Pierre, Literatura latină, Ed. Teora, Bucureşti, 1997. 

Lawson Sarah, Nationalism and biographical transformation: the case of Boudicca în Humanities 

Research, vol XIX, Nr. 1, 2013. 

Lee Web Cristopher, The death of Octavia: Tacitus” Annales 14.60-64 and the Octavia Praetexta, teză 

de dizertaţie, Athens, Georgia, 2005. 

Mchugh Mary, Ferox femina. Agrippina Maior in Tacitus”s Annales în Helios, vol. 39, Nr. 1, 2012, 

Texas Tech University Press. 

Ogden Daniel, Magic, witchcrafts and ghosts in the Greek and Roman Worlds, Oxford University Press, 

2002. 

Pettigrew Kaitlyn, Foreign women in Latin Literature: The representation of Boudicca,teză de 

dizertaţie, The University of Western Ontario, 2013. 

Pollard Ann Elizabeth, Magic accusations against women in Tacitus” Annals în Daughters of Hecate. 

Women and Magic in the Ancient World, Oxford University Press, 2014. 

PosadasJuan-Luis, Mujeres en Tácito. Retratos individuales y caracterización genérica înGerion, 

Revista de Historia Antigua, vol. 10, 1992. 

Posadas Juan-Luis, Mujeres en la literatura latina: de César a Floro, Ediciones Clásicas, Madrid, 2012. 

Rivell Alexandra, Agrippina Maior, Messalina and Agrippina Minor: Tacitus’ Female Tyrants, ms. 

Rutland Linda, Woman as makers of kings in Tacitus” Annals în The Classical World, vol. 72, Nr. 1, 1978. 

Salisbury Joyce, Encyclopedya of women in the Ancient world, Ed. Abc Clio, Santa Barbara, Oxford, 

Denver, 2001. 

Strunk Thomas, Rape and revolution: Livia and Augustus in Tacitus” Annales în Latomus, 73, 2014. 

Wood Sarah, The incredible, vanishing wives of Nero, conference paper, Transformation and tyranny la 

Emory University, Michael C. Carlos Museum, prezentată de asemenea la Peter Wall Seminar 

Series, University of British Columbia şi William Metcalf Lecture series for the Archaological 

Institute of America, Oakland University. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 13:02:10 UTC)
BDD-A26682 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

