CICCRE V | 2016

Daniela BOMBARA | L’immaginazione come strumento
(Universita di Messina) | ermeneutico in alcune prose
leopardiane

Abstract: (Imagination as a Cognitive Tool in some of Leopardi’s works) It is well known that
Leopardi intended to move away from the Romantic imagery, both theoretically and in his works;
according to him, Italian gothic, visionary and folkloristic, reproduces every reality in a distorted way,
without leading to any significant improvement of knowledge. But in his Operette morali Leopardi
surprisingly draws on the same Folk traditions that inspired the Italian Romantic ballads. Indeed, the
Leopardian fantastic does not represent the Romantic Volksgeist; it rather provides the author an
opportunity to explore otherness and, by the distant and alienated point of view of the supernatural, to take
a critical eye to the humanity; to discover hidden truths in the end. Wise goblins and stupid gnomes,
(Dialogo di un folletto e di uno gnomo) powerful wizards and faustian devils (Dialogo di Malambruno e
Farfarello); living deads (Dialogo di Federico Ruysch e delle sue mummie); in these characters the Folk
tradition is intertwined with the rewriting of Classical motifs. The resulting is a lucid and merciless analysis
of the surface world, including nonsense and irrepressible pain. Moreover, this theatre of the supernatural
focuses on the depiction of the destructive Death, whether a giant and contemptuous Nature, or a woman in
friendly conversation with her sister Fashion. The Leopardian fantastic therefore announce the modern
thought, involved in a relentless and painful questioning of the existent, very far from Italian gothic
imagination, still ingenuous and reassuring, as it relegates otherness to margins of reality.

Keywords: Leopardi, fantastic, Romanticism, Operette, hermeneutics

Riassunto: E noto quanto Leopardi intendesse distanziarsi dall’imagerie romantica, sia a livello di
elaborazione concettuale che nel concreto delle sue opere; il gotico italiano, visionario e folkloristico,
¢gli sembra riprodurre in forme deformate la realta, senza che cid comporti alcun miglioramento delle
conoscenze, né una piu profonda comprensione del mondo descritto. Nelle Operette morali egli perod
attinge alle stesse tradizioni popolari che avevano alimentato le ballate romantiche; ma il fantastico di
cui queste figure sono espressione non ¢ inteso come Volkgeist, trasposto nella pagina scritta per aderire
alla mentalita ed alle forme comunicative di un “popolo” che ¢ I’obiettivo, culturale e patriottico, a cui
tendono gli intellettuali risorgimentali; il soprannaturale, il sub e sovra- umano che attraversano le
Operette permettono a Leopardi di gettare uno sguardo su un mondo altro; esso osserva la societa con
uno sguardo alieno, distante e quindi particolarmente critico, anzi rivelatore di verita nascoste. Folletti
sapienti e sciocchi gnomi (Dialogo di un folletto e di uno gnomo), potenti maghi e diavoli faustiani
(Dialogo di Malambruno e di Farfarello); morti viventi (Dialogo di Federico Ruysch e delle sue
mummie); in questi personaggi la tradizione folklorica si intreccia alle riscritture degli autori classici,
dando luogo ad una lucida e spietata analisi del mondo di superficie per metterne a nudo 1’essenza
caotica e la fondamentale insensatezza. In questo teatro del soprannaturale domina la complessa
raffigurazione della Morte distruttrice, sia che s’incarni nell’immagine di una Natura gigantesca e
sprezzante (Dialogo della Natura e di un Islandese), o che discorra amabilmente con la sorella Moda,
suo doppio speculare, poiché anch’essa rende effimera e insignificante I’esistenza dei viventi (Dialogo
della Moda e della Morte). Al discorso delle Operette ¢ necessario accostare la contemporanea
riflessione dello Zibaldone su spavento, terrore, timore, quindi sugli aspetti perturbanti di un quotidiano
che appare intessuto di angoscia sotterranea; una riflessione che mostra le zone d’ombra del pensiero

369

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

postilluminista (Camilletti) e certamente si alimenta della dolorosa esperienza personale di un Leopardi
bambino e adolescente. Le incursioni leopardiane nel fantastico annunciano quindi il pensiero moderno,
impegnato in un’incessante e dolorosa messa in discussione dell’esistente, e distante anni luce dalle
fantasie gotiche e visionarie dei romantici italiani, ancora di matrice medievale, e comunque rassicuranti
nel loro confinare I’alterita ed il caos in zone liminari della realta.

Parole chiave: Leopardi, fantastico, Romanticismo, Operette, ermeneutica

Leggendo un passo da Corinne di Madame de Staél, Leopardi commenta nello
Zibaldone :

Queste parole sono una soleniss. condanna degli orrori e dell’eccessivo terribile tanto
caro ai romantici, dal quale I’immaginazione e il sentimento in vece d’essere scosso €
oppresso e schiacciato, e non trova altro partito a prendere che la fuga, cio¢ chiuder gli
occhi dlella fantasia e schivar quell’immagine che tu gli presenti (Leopardi 2015, 111
[1819])

E ben noto quanto lo scrittore recanatese avverta fin dalla prima giovinezza
una profonda estraneita fra la sua poetica e quella dei romantici italiani,che critica
aspramente perché riducono la letteratura al pateticoper impressionare un pubblico
allargato e suscitare, in accordo con le tematiche risorgimentali, forti sensazioni nel
‘popolo’; ma in realta, avverte Leopardi, gli autori sedotti dalle nuove tendenze
hanno perso il linguaggio della natura, ’'unico in grado di attivare sensibilita e
immaginazione del lettore. Sia negli appunti dello Zibaldone che, con maggiore
organicitd, nel Discorso di un italiano intorno alla poesia romantica (1818),
Leopardi acutamente osserva la fondamentale contraddizione dell’ideologia
romantica, basata su razionalita e volonta di rappresentare il vero, almeno nelle
intenzioni, ma risolta poi in una vana ricerca “di mille superstizioni” (Zib.,27 [1817-
1818]), ed in una prassi imitativa che riproduce del reale gli aspetti piu stravaganti,
facendo “incetta di cose vili e oscene e fetide e schifose”, con una “segnalatissima
propensione al terribile o vogliamo all’orribile” (Leopardi 1988, 43). La letteratura
gotica italiana da luogo, nell’ottica leopardiana, ad una rappresentazione artificiosa e
ridicola, dove la ricerca di effetti ¢ esibita: una “statua di cenci con parrucca”
(Zib.,122 [fr. 87]), che duplica la realta deformandola ma non la interpreta, né
conduce ad un miglioramento delle conoscenze o ad una pill profonda comprensione
del mondo descritto;” soprattutto da esso elimina il meraviglioso e il poetabile, “come

' Si utilizza per le citazioni I’edizione dello Zibaldone in tre volumi a cura di Rolando Damiani,
pubblicata da Mondadori nel 2015. Da ora in poi vi si fara riferimento, per le citazioni in corpo testo ed
in nota, con il nome abbreviato dell’opera in corsivo: Zib.

2 Nel Discorso si afferma che la maniera d’imitare il reale dei Romantici & piti impressionante rispetto
alla realta effettiva, ma rozza e volgare, adatta alle “immaginazioni torpide e grossolane”, al
“popolaccio”, per il quale “fara piu effetto e piacere un pupazzo di cenci con occhi di vetro che una
statua (Leopardi 1988,138- 9).

370

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

se nella scultura che imita il marmo s’introducessero gli occhi di vetro, e le parrucche
invece delle chiome scolpite” (Zib., 705 [23 aprile 1821]).

La critica ha pero osservato quanto lo stesso Leopardi sfrutti nel corso delle
sue opere [’imagerie romantica: ad esempio nelle Operette morali egli attinge
alle stesse tradizioni popolari che avevano strutturato 1’universo ballatistico, nelle
sue declinazioni fantastiche: diavoli, maghi, folletti, gnomi, morti viventi, una
gigantesca Natura, e la stessa Morte personificata sono i protagonisti di alcuni dei
dialoghi leopardiani.’

Si consideri poi nello Zibaldonela presenza insistita e pervasiva di quella
sensazione che potremmo considerare come effetto e conseguenza della
visionarieta gotica dei moderni Romantici, o delle superstizioni popolari: la
paura, in effetti non solo sensazione ma sentimento complesso che Leopardi
analizza nei diversi aspetti di spavento, timore, terrore, e che ritrova negli
accadimenti naturali ma anche nel rapporto col divino, o nelle relazioni sociali;
perfino nel linguaggio. “Gli uomini tendono piu al timore, e cid ¢ provato dal
fatto che le lingue hanno una grande abbondanza di parole che esprimono il
timore” (Zib.,2676 [21 gennaio 1825]).*

E la natura stessa, in primis, a far paura, come “procella oscura” che terrorizza
gli animali, determinando uno scenario che sara poi utilizzato nella celebre Quiete

3 Ad esempio Foresti (2006) si chiede per quale motivo Leopardi destini a protagonisti di una sua
operetta un folletto ed uno gnomo quando nel Discorso di un italiano “ ad essere bandito era I’intero
genere letterario di origini nordiche, di cui proprioil cosiddetto Piccolo popolo, quello dei folletti e degli
gnomi, era protagonista” (97).

* Per Leopardi il timore pertiene ai giovanissimi ed alle fasi primitive dell’'umanita; esso “restera sempre, di
fatto, il timor in senso vichiano, la paura, cio¢, dell’ignoto caratteristica delle anime vergini e prone alle
illusioni” (Camilletti 2014, 241). 1l terrore, come lo spavento, ¢ invece tipico dell’etd moderna: sensazione
fortissima e devastante, puo essere provata anche da uomini coraggiosi e razionali. “Altro ¢ il timore altro il
terrore. Questa ¢ passione molto piu forte e viva di quella, e molto piu avvilitiva dell’animo, e sospensiva
dell’uso della ragione, anzi quasi di tutte le facolta dell’animo, ed anche de’ sensi del corpo” (Zib.,1769 [21
giugno 1823]). Camilletti, nel saggio citato, afferma che questa concezione del terrore mostra i limiti del
razionalismo settecentesco, “quella specie di paura che sorge dalla conoscenza del vero, una sorta di effetto
collaterale e adulterato dell’illuminismo che emerge, nella luce della conoscenza, come un cono d’ombra:
qualcosa di simile a cio che Freud avrebbe, nel 1919, definito come ‘il perturbante’, ritorno di un qualcosa che
si € culturalmente superato” (Camilletti 2014, 242). Leopardi manterrebbe quindi intatto il potere sovvertitore
del terrore che scompagina la ragione, evitando il moderatismo dei Romantici italiani, i cui spaventi ‘gotici’
restano sempre nell’alveo del controllo razionale. Pur condividendo le osservazioni di Camilletti riguardo al
carattere innovativo del terrore leopardiano, bisogna perd sottolineare che anche il timore “tradizionale” degli
spettri e di un oltremondo, in quanto sentimento “formidabile e smanioso”, ha il potere di raggiungere zone
della psiche inarrivabili con i normali strumenti della logica. ‘“Perché la ragione e I’esperienza rendono
inaccessibili a qualunque sorta di sentimento, quell’ultima e profondissima parte e radice dell’animo e del cuor
nostro, alla quale penetrano e arrivano, e la quale scuotono e invadono le sensazioni fanciullesche o primitive,
e in ispecie il detto timore” (Zib.,445 [20 gennaio 1821]). Se il terrore deriva dall’avvertimento del
perturbante, il timore consente di accedere all’inconscio, del singolo e della collettivita.

371

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

dopo la tempesta;’ colpiscono ancora 1’immaginazione del poeta gli effetti devastanti
della furia degli elementi, talvolta presentati come similitudini:

Una similitudine nuova puo esser quella dell’agricoltore che nel mentre che miete ed ha i
fasci sparsi pel campo, vede oscurarsi il tempo ed una grandine terribile rapirgli
irreparabilmente il grano di sotto la falce: ed egli quivi tutto accinto a raccoglierlo, se lo vede
come strappar di mano senza poter contrastare (Zib.,99 [1819]); Uomo colto in piena
campagna da una grandine micidiale e da essa ucciso o malmenato rifugiantesi sotto gli alberi,
difendentesi il capo colle mani ec. soggetto di una similitudine (Zib.,121 [1819]); Uomo o
uccello o quadrupede ucciso in campagna dalla grandine (Zib., 248 [agosto 1820]).°

Vita e letteratura si integrano: una citazione ariostesca introduce sulla scena
I’aratore istupidito dal fulmine (Zib.,1232 [25 settembre 1821]).” Nel paesaggio
naturale si evidenziano ancora suoni inquietanti, quali lo “stridore notturno delle
bandieruole traendo il vento” (Zib.,77 [1819]); I’abbaiare dei cani, collegato a bobd,
lo spauracchio dei fanciulli, Mormo per i greci antichi: la parola, afferma Leopardi,e
formata dall’unione delle due forme onomatopeiche bau bausostantivate, a
significare “una persona o spettro che manda fuori quelle voci bau bau” (Zib., 20
Maggio 1823 [1716]). D’altra parte ¢ proprio I’abbaiare che introduce la dimensione
sonora dello Zibaldone nella prima “scena”, studiatissima dalla critica, dove il verso
del “cane di notte dal casolare” (Zib., 3 [1817]) richiama I’immagine del lupo
mostruoso che spaventa il bambino nella favoletta di Aviano.® La paura permette di

La “procella oscura” € presente in un frammento poetico in due terzine, di cui citiamo la prima, datato
da Pacella al 1818 “Si come dopo la procella oscura/ canticchiando gli augelli escon del loco/ dove
cacciogli il vento (nembo) e la paura”. (Zib.,33).

°Le immagini di fenomeni naturali inquietanti o paurosi sono state rubricate da Lucio Felici, nella
sezione Trame di poesie nello Zibaldone, del suo La luna nel cortile. Capitoli leopardiani: “Terrori,
incubi scatenati dalla natura ostile: € la natura, con la sua violenza cieca, scaricata nelle cieche tempeste,
I’entita che agghiaccia il poeta” (Felici 2006, 33).

"“Quale stordito e stupido aratore, / poi ch’¢ passato il fulmine, si leva/ di 13 dove I’altissimo fragore/
presso a gli uccisi buoi steso 1’aveva”, “divina stanza dell’ Ariosto (1.65). Zib.,1232.

$Secondo Camilletti (2012, 56- 69) la connessione fra cane, luna del frammento poetico, e mostro divora-
bambini della favola di Aviano De nutrice et infanti, ¢ attivata da un ricordo di paura infantile che emerge nel
discorso del giovane Leopardi, identificato con il “bambolo” della favola. Ne deriva un quadro narrativo
alogico e onirico, dove il “cane di notte”, cane infero dunque, richiama deita ctonie e terribili, quali Ecate che
ulula alla luna. La pagina iniziale, dove ¢ evidente «the presence of an ‘archaic’ sensation of terror”»
(64),mescola credenze antiche e timori infantili, attraverso un’operazione legittimata dal Discorso di un
italiano, nel quale ai fanciulli ed agli antichi sono attribuite le medesime facolta percettive, in particolare la
capacita di provare forti passioni. Leopardi quindi «envisages a close relationship in identity between
‘antichi’, children and ‘villani’, thus investigating within the classical irrational the very same marvels and
anxieties that he recalls from his own childhood and which resurface in his dreams [...]; the tensions between
past and present, and between rationalism and the underlying presence of myth, engender a set of ambiguous
signifiers that obliquely make the image of ‘Ecateinferna’ resonate behind the nocturnal landscape»(65).
Ecate, mostro divorante e ululante, simboleggia le forze naturali tese alla distruzione dell'uvomo — e
I’immagine della terra come mostro inghiottitore torna, come vedremo, nelle Operette -; ’orrore di questa
immagine si configura come “ritorno del rimosso”, di qualcosa che la razionalita illuminista ha messo a tacere,
ma riemerge attraverso il cortocircuito fra memorie dell’estrema giovinezza e miti/ storie antiche.

372

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

collegare le angosce infantili dell’autore ad antichi sostrati mitologici; non solo
quindi potenzia le sensazioni, rendendo piacevole perfino la visione di disastri
naturali secondo il dettato estetico del sublime romantico, ma richiama realta
ancestrali, che a loro volta sono segni di conflitti, tensioni, assurdita celate sotto la
superficie delle cose; in particolare sia il timore che il terrore evidenziano, si vedra, il
carattere ossimorico dell’esistenza umana, dove coesistono desiderio della felicita e
sua costante negazione. Come Schopenhauer, a cui ¢ stato accostato (De Sanctis
1858; Prete 1998; Pocai 1997; Volpi 1999), Leopardi parte da se stesso, dal proprio
io infantile, per costruire nuove e diverse forme di percezione e conoscenza.Nella
condizione aurorale della vita — infanzia del singolo e dell’umanita — ¢ possibile
quindi superare il limitato approccio razionale, ed attingere ad una percezione piu
profonda del reale, che appare talvolta inspiegabilmente minaccioso.

Fra i popoli antichi, osserva Leopardi, il timore & pervasivo, riguardando cio
che non ¢ esperibile, al di fuori della portata dell’'umano, dunque tutta la sfera del
divino: gli dei appaiono terribili tra i popoli primitivi, mentre acquistano un carattere
pit moderato e piacevole con ’avanzare della civilta.'” Affine ¢ il terrore della
morte: nello Zibaldone ¢ spesso focalizzata la zona liminare fra esistenza e non
esistenza, e ricorrono le immagini di non-morti che vagano sulla terra, ai quali solo i
riti di sepoltura possono dare pace. Per il giovane autore la civilta ha corrotto e
devitalizzato la societa; i tempi moderni sono intrisi di un’essenza mortuaria.'!

Ma la paura ¢ anche un fatto sociale: non riuscire a possedere I’oggetto amato,
essere fuori dalla famiglia, in mezzo ad estranei ostili;'* ancora pill grave il timore di
se stessi, della propria vita “tutta e solamente interna” con ‘“‘continui timori e

? “Sento dal mio letto suonare (battere) 1’orologio della torre. Rimembranze di quelle notte estive nelle
quali essendo fanciullo e lasciato in letto in camera oscura, chiuse le sole persiane, tra la paura e il
coraggio sentiva battere un tale orologio” (Zib., 58)

12 Sulle terribili deita dei tempi antichi, quando I’ignoranza accresceva il timore, vedi Zib., 1545 [6
febbraio 1822]; ancora, “l’'uso de’ sacrifizi nacque dall’egoismo del timore” (Zib., 1695 [7 febbraio
1823]). “Primos in orbe deos fecit timor” (Zib., 2267) La citazione della Tebaide di Stazio é introdotta per
dire chela religione stessa é nata dal timore (cfr. anche Zib., 2970); i popoli non civilizzati possiedono dei
“mostruosi e di forme terribili” (Zib.,2267), e cio deriva non solo dall’ignoranza ma anche dalla potenza
in sé del sentimento ; il timore infatti ¢ “piu forte, valevole, efficace, attivo che la speranza e I’amore”
(Zib., 2270); ad esso dunque il giovane Leopardi, di formazione sensista, riserva particolare attenzione.

"' “E insomma si puo dire che gli antichi vivendo non temevano il morire, e i moderni non vivendo, lo
temono; ¢ che quanto piu la vita dell’uomo ¢ simile alla morte, tanto pit la morte sia temuta ¢ fuggita”
(Zib., 1906 [25 luglio 1823]). I riti di sepoltura servono ad impedire che le anime degli insepolti
vaghino sulla terra (Zib., 2139 [15 settembre 1823]) “Violazione e corruzione delle leggi naturali e
della natura; verissima cagione dell’incremento che l'imperio della morte ha guadagnato sopra gli
uomini” (Zib.,548 [7 marzo 1821]) Gli antichi “in ciascheduna eta erano proporzionatamente pitl
gagliardi, pin sani, insomma piu pieni di vitalita che i moderni” (Zib., 965 [16 luglio 1821]).

"2 “Pur mi ricordo di esser vissuto in una specie di timore o timidezza continua [...]; avermi spaventato,
ed abbattuto e afflitto I’animo assai piu del solito, non per altro se non perché io mi sentiva essere come
solo in mezzo a nemici, cio¢ in mano alla nemica natura, senza alleati, per la lontananza de’ miei” (Zib.,
2790 [Recanati 16 Nov. 1826]).

373

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

sollecitudini, [tormentata da] il travaglio della immaginazione, le previdenze
spiacevoli, le fantasticherie disgustose, i mali immaginari, i timori panici” (Zib., 2830
[24 marzo 1827]). Interviene anche la figura riconoscibilmente perturbante del doppio:
il terrore e disgusto per la propria immagine specchiante ¢ un fenomeno che Leopardi
avverte come del tutto istintivo e in quanto tale presente anche fra gli animali; forse per
odio verso i propri simili, argomenta ’autore.”” In realtd la visione angosciosa del
riflesso adombra la paura, profonda e nascosta nelle pieghe della coscienza, di smarrire
la propria identita. Nello Zibaldone Leopardi non arriva a teorizzare il potere
disgregante del doppio, ma nei testi fantastici, ed in particolare in alcune delle
Operette, ricorre a raddoppiamenti, rispecchiamenti, inquietanti somiglianze, per
potenziare I’effetto e I’espressivita di immagini, personaggi e situazioni, in grado di
frantumare il “paradigma di realtd” e svelarne I’insensatezza e la negativita.'*

Cio che suscita, comunque, un’angoscia che paralizza i sensi e I’intelletto ¢ la
fondamentale illogicita dell’esistenza:

Non puod una cosa insieme essere ¢ non essere [...]. Or ’essere, unito all’infelicita, ed
unitovi necessariamente e per propria essenza, ¢ cosa contraria dirittamente a se stessa, alla
perfezione ¢ al fine proprio che ¢ la sua felicita. [...] Dunque ’essere dei viventi ¢ in
contraddizione naturale essenziale e necessaria con se medesimo. [...] Chi puo
comprendere queste mostruosita? [...] E meglio assoluto ai viventi il non essere che
I’essere. Ma questo ancora come si pud comprendere? Che il nulla e cid che non ¢, sia
meglio di qualche cosa? (Zib., 2649-50 [3 giugno 1824]).

Questa ¢ I’insopprimibile paura dell’uomo Leopardi e dell’umanita; essa non
puo essere rappresentata dagli eccessi gotici dei Romantici, ma deve invece essere
rintracciata in impercettibili segnali che mostrino il sotterraneo orrore della realta. Si
tratta di tracce non accessibili tramite il pensiero logico, e seguite andando a ritroso
nel tempo dell’individuo e della collettivita, ricostruendo la trama delle paure mitiche
e infantili “quel timore spirituale, soprannaturale, sacro, e di un altro mondo, [che]
aveva un non so che di formidabile e smanioso” (Zib., 445 [2 gennaio 1821]). Esso
consente di superare la limitata ragione e accedere ad una sorta di protoinconscio,
“quell’ultima e profondissima parte e radice dell’animo e del cuor nostro, alla quale
penetrano e arrivano, e la quale scuotono e invadono le sensazioni fanciullesche o
primitive, e in ispecie il detto timore” (Ibidem)

"% “II vedersi nello specchio, ed immaginare che v’abbia un’altra creatura simile a se, eccita negli animali un
furore, una smania, un dolore estremo. [...] Cio accade anche nei nostri bambini. [...] Amor grande datoci
dalla natura verso i nostri simili!! (Zib., 2854 [13 aprile 1827]). Vedi anche Zib., 2979 e 3039 [4 aprile 1829],
a cui si riferisce la successiva citazione: “L’odio verso i simili, che essendo di ogni vivente verso ogni vivente,
¢ maggiore verso quei della specie, ancor nella specie stessa ¢ tanto maggiore, quanto un ti € piu simile.”

1 L effetto destabilizzante e ‘pauroso’ del doppio mette in discussione la logica tradizionale e 1’essenza
stessa del reale, determinando una dimensione fantastica che assume in alcuni casi un preciso valore
ermeneutico, poiché individua I’incompatibilita fra ‘reale’ e ‘razionale’. La distruzione del “paradigma
di realtd” come elemento costitutivo del fantastico ¢ teorizzata da Lucio Lugnani nel saggio ‘“Per una
delimitazione del ‘genere’ (1983, 37- 73)

374

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

\ .

L’operazione di Leopardi ¢ quindi I’esatto opposto rispetto a quella dei
Romantici italiani, poiché non costruisce un doppio spaventoso del reale, ma scava
all’interno di esso per scoprire il fondo oscuro dell’'uomo, quel sostrato di disagio,
timore e terrore dato dalla consapevolezza di un’assoluta distonia col mondo intorno
a sé; a queste sensazioni forti e pervasive la civilta si € solo sovrapposta.

Nelle Operette “fantastiche” vediamo in atto la stessa operazione: i personaggi
soprannaturali presentano caratterizzazioni essenziali e sfumate, che non suscitano
sentimenti immediati di paura come poteva accadere con le raffigurazioni dei
Romantici italiani; ma i pochi tratti descrittivi e comportamentali richiamano
credenze antiche, terribili deita primitive, orrori del quotidiano, rivelando il senso
nascosto, negativo e mortuario, della realta attuale.

[Moda] Questo secolo si puo dire con verita che sia proprio il secolo della
morte

L’operetta Dialogo della Moda e della Morte rappresenta un primo caso, gia
emblematico, nella geografia del fantastico leopardiano, poiché mette in scena una
figura macabra usuale nell’immaginario romantico, e per tradizione fortemente
caratterizzata con attributi orrifici.” In realtd il dialogo vuole proprio ribaltare
I’iconografia vulgatadel personaggio, come anche della sorella Moda, che appartiene
nella letteratura precedente ad un ambito semantico e rappresentativo piul ‘leggero’"®.
La coppia, descritta con tratti essenziali ma significativi, che la rendono al tempo stesso
inusuale e infera, appare immersa in un ambiente astratto e del tutto indefinito. I sensi
della Morte sono manchevoli, ottusi: dice di avere “mala vista”, ma di non poter usare
occhiali, poiché non ce ne sarebbero di cosi potenti al mondo, e comunque non

potrebbe indossarli; implicitamente si richiama 1’immagine ufficiale della Morte con

' Terza fra le Operette sin dall’edizione Stella del 1827, il Dialogo della Moda e della Morte, composto
a Recanati fra il 15 e il 18 febbraio 1824.¢ il primo componimento del volume ad avere diffusione
internazionale, come afferma Singh: “Per quanto ne sappiamo, laprima volta che Leopardi venne
tradotto in inglese (benché non in Inghilterra) fu nel 1830, quando una parte del suo Dialogo della Moda e della
Morte comparve sulla rivista mensile inglese « The Ausonian »” (Singh 1968, 6). Sull’argomento vedi anche
il contributo di Roberto Pertici (1997). Certamente la fortuna del dialogo nei paesi anglosassoni deriva
dal particolare tipo di umorismo sterniano che lo caratterizza, basato su di una levita tragica che
adombra una visione assolutamente negativa dell’esistenza. Utilizziamo per le citazioni I’edizione delle
Operette del 2014 a cura di Emanuele Trevi.

'S £ importante sottolineare che Leopardi costruisce la sua raffigurazione di questa “strana coppia” in
dialogo costante con una serie numerosa di fonti, ampiamente rubricate da Raoul Bruni (2011, 25- 26). Lo
studioso nota, fra I’altro, che la stessa idea innovativa di una moda “mortuaria” in realta ¢ gia presente in
un dialogo poetico di Saverio Bettinelli, Amore e la Gran Moda, nel quale Moda nasconde sotto i suoi
variopinti abiti un “sozzo scheletro”.Se il lettore assegna automaticamente la Morte all’oltremondo, anche
la Moda personificata assume fin dal principio un ruolo demonico nell’operetta: ¢ infatti investita con
queste parole, “Vattene col diavolo”, esclamazione usurata ma atta ad inserire nel componimento‘un
contesto infernale, tra macabro e grottesco” (Bruni 2011, 35). Nel corso dell’operetta il sintagma formulare
appare compiutamente risemantizzato: Moda rivela effettivamente un comportamento diabolico, in quanto
tortura crudelmente la razza umana costringendola a sottomettersi alle sue assurde regole.

375

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

viso di scheletro. L’inquietante donna ¢ anche debole d’udito, non riesce quindi a
percepire con esattezza le parole della Moda; gli attributi di cecita e sordita spostano
I’ambito di riferimento iconografico all’eta classica — le statue greche di Tanatos sono
rappresentate con gli occhi chiusi (Bonelli 2013,157) — e ad altre, differenti figure
soprannaturali, quali Fortuna/ Tyche, deita “cieca e sorda”; un fopos diffuso, di cui
Leopardi poteva avere esempi concreti per epoche a lui vicine negli scritti di Gozzi,
presenti nella biblioteca paterna.'” L’interazione fra temi mitologici e motivi letterari da
luogo ad un personaggio disturbante ed ossimorico, il cui sguardo offuscato si origina
da orbite vuote — la faccia/ scheletro di Morte —, ed il cui spettrale compito viene
compiuto nella piu assoluta casualita, con le stesse modalita febbrili ed insensate che
qualificano D’operato di Tyche/ Fortuna. Definita “pazzaccia” da Gozzi in Dov’e
Prudenza, ¢ ogni deita, questa dea € costretta ad una continua corsa intorno al mondo,
come il personaggio leopardiano. Il richiamo all’immaginario medievale attraverso le
citazioni petrarchesche suona ironico per questa figura mezza cieca, sorda, frenetica,
priva di mantello nero, cavallo e falce; una raffigurazione impoverita che fa balzare in
primo piano la sorella Moda, sorella perché “I’una e I’altra [ tirano] parimente a disfare
e a rimutare di continuo le cose di quaggiu” (Leopardi 2014, 59). Una metamorfosi che
si converte in degradazione dell’umano, rispecchiando la decomposizione dei corpi una
volta che sia cessata la vita, ma anche la perdita delle facolta intellettive. Moda crea
una societa folle di freaks, gente mutilata e torturata; la sua azione distrugge la forma
esteriore e la funzione di ogni corpo vivente:

Non sono perd mancata e non manco di fare parecchi giuochi da paragonare ai tuoi [
della Morte], come verbigrazia sforacchiare quando orecchi, quando labbra e nasi, e
stracciarli colle bazzecole che io v’appicco per li fori; abbruciacchiare le carni degli uomini
con istampe roventi che io fo che essi v’improntino per bellezza; sformare le teste dei
bambini con fasciature e altri ingegni [...]; storpiare la gente colle calzature snelle;chiuderle
il fiato e fare che gli occhi le scoppino dalla strettura dei bustini (Leopardi 2014, 60).'8

'" Gaspare Gozzi, Dov’é Prudenza, é ogni deitd, p. 371, in Opere in versi e in prosa (1758). Nella stessa
raccolta troviamo la satira Di una visita fatta all’inferno, nella quale 1’autore immagina un oltremondo
della Moda, dove vengono puniti gli artigiani che lavorano nel campo; ¢ possibile, come suppone Bruni
(2011, 35), che Leopardi abbia tratto ispirazione dal componimento gozziano. Evero comunque che gli
attributi di cecita e sordita sono presenti anche nel Trionfo della morte petrarchesco (“lo son che si
importuna e fera/ Chiamata son da voi sorda e cieca” I, 37- 8) che costituisce, come ha osservato Della
Giovanna (1970, 29) una fonte significativa per 1’operetta.La Morte leopardiana avanza pretese
letterarie citando Petrarca (‘“Passato ¢ gia piu che ‘millesim’anno..”); Moda ribatte ironicamente:
“Madama petrarcheggia?”’e Morte dichiara di amare I’autore citato poiché ha celebrato il suo Trionfo
(Leopardi 2014, 59). L’allusione alla moda petrarchesca ¢ funzionale a ridimensionare lo status della
macabra figura, anch’essa una fashion victim: “il calco comico della morte contemplata dai mistici. E un
personaggio alla moda” (Prete 2008, 97). La citazione di Prete si trova gia in Bruni 2011, 37.

'8 ’idea di abiti/ tortura & forse suggerita a Leopardi dalla lettura di un poemetto di Filippo Pananti, L ‘artista
di teatro, presente nella Biblioteca di Casa Leopardi. Il poema offre una visione satirica della misera esistenza
di un poeta di teatro, che non si pud permettere bottoni ed usa al loro posto spilli ritorti, che “sempre gli
punzecchian la carne/ e quando gli si attaccano alla pelle, / il povero signor vede le stelle” (Pananti 1817, 12).

376

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

La Moda leopardiana ¢ ’esatto contrario della deita settecentesca: invece di
mantenere viva l’illusione di un’eterna giovinezza, condanna I’umanita a una non-
vita;" grazie al suo operato le zone di competenza della morte non sono pill sottoterra
ma all’aria aperta, ¢ qui Moda pianta semi di morte dovunque, colonizzando la Terra.
L’immagine potente di un mondo distopico, quasi uno scenario fantascientifico abitato
da morti viventi, rivela le antinomie del reale: la vita dell’uomo ¢, fin dal principio, una
morte mascherata, la bellezza scaturisce da corpi sofferenti e deformati.® In questo
contesto, estraneo alla logica formale e al buonsenso, la cifra compositiva di ogni
discorso e rappresentazione ¢ il doppio: i due protagonisti sono le meta di un intero, e
infatti possono scambiarsi i ruoli. “L’invenzione leopardiana fa della Moda un vero e
proprio doppio della Morte, la quale, a sua volta, reciprocamente, appare come il volto
oscuro che si cela dietro la maschera scintillante di sua sorella” (Bruni 2011, 26).

Anche Moda mostra una sorta di ottusita sensoriale affine alla visione limitata
ed alla sordita della macabra sorella: ha infatti una “vocina da ragnatelo” (Leopardi
2014, 60). E vero che la notazione in primo luogo critica I’abitudine affettata, tipica
dell’ipocrita e artificiosa societa del tempo, di condurre le conversazioni “sottovoce”
(Cecchetti 1982, 513); ma sicuramente la parola “ragnatelo”, raramente usata
dall’autore (Bruni 2011, 38), si riferisce anche al mito di Aracne, probabilmente nella
versione dantesca, come si puo dedurre dal contesto generale. Poche righe prima,
infatti, Morte rimprovera Moda per il suo tono di voce impercettibileusando queste
parole: “In caso che tu non parli col tuo pensiero o con persona che tu abbi dentro la
strozza, alza piu la voce” (Leopardi 2014, 60). “Strozza” ¢ un termine presente nella
prima cantica della Commedia (Inf. VII, 125), e tutta I’operetta ¢ punteggiata da
riferimenti all’Inferno, fenomeno ampiamente prevedibile per un lavoro che vuole
focalizzare il lato oscuro del reale (Fabio 1995, 108-9).*' E’ agevole quindi per il
lettore collegare la voce di ragno e la leggenda di Aracne alla riscrittura dantesca: la
“folle Aragne”, confinata nel XII canto del Purgatorio per scontare la sua arroganza;
nel mondo ribaltato dell’operetta, invece, Moda/ Aracne, vanta con orgoglio il suo
potere su un’umanita devastata, che tiene legata a sé con i lacci della vanita. Lo

' Moda afferma: “Ho messo nel mondo tali ordini e tali costumi, che la vita stessa, cosi per rispetto del
corpo come dell’animo, € pit morta che viva” (Leopardi 2014, 61). E, rivolgendosi alla sorella Morte:
“E quando che anticamente non avevi altri poderi che fossi e caverne, dove tu seminavi ossami e
polverumi al buio, che sono semenze che non fruttano; adesso hai terreni al sole; e genti che si muovono
e che vanno attorno co’ loro piedi, sono roba, si puo dire, di tua ragione libera, ancorché tu non le abbi
mietute, anzi subito che elle nascono” (Leopardi 2014, 62).

? Nello Zibaldone spesso Leopardi mette in discussione il principio di non contraddizione: “Non si puo
meglio spiegare ’orribile mistero delle cose e della esistenza universale [...] che dicendo essere
insufficienti ed anche falsi, non solo la estensione, la portata e le forze, ma i principii stessi fondamentali
della nostra ragione (4099). Osserva Baldacci che il paradosso ¢ fondamentale nella strutturazione del
pensiero leopardiano (Baldacci, Leopardi o del paradosso, in “Antologia Vieusseux, n. 76, 1984, pp. 13-
26), e la sua funzione ¢ di evidenziare i limiti della logica aristotelica. L’inquietante, il soprannaturale, il
fantastico, si propongono allora la stessa funzione di superare gli angusti confini del razionale.

' 11 lavoro di Fabio & citato da Bruni 2011, 35.

377

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

scenario di questa operetta appare allora un inferno in Terra, dove i peccati, come ad
esempio il bisogno ossessivo di apparire, sono glorificati e non condannati, anche se
conducono I'umanita ad una sofferenza insieme ridicola ed inutile.

Infine € necessario osservare che i sensi ridotti della coppia hanno anche un
senso piu direttamente perturbante: Moda e Morte appartengono ad un’alterita, alla
sfera distante dell’oltremondo, dove i normali strumenti di percezione sono negati.”
In questa operetta solo apparentemente leggera che meriterebbe,come osserva Bruni,
maggiore attenzione critica, opera un complesso sistema di stratificazioni
mitologiche, finzionali e letterarie, che si innesta sulla strategica vaghezza descrittiva
dell’esordio: Morte/ Thanatos/ Tyche e Moda/ Aracne/mostro divoratore dal doppio
corpo lavorano in sinergia per enfatizzare 1’inconsistenza dell’essere umano.

11 dialogo finisce con la raffigurazione di un mondo attraversato dalla morte e
privato dell’immortalita, cosi come appare dal discorso di Moda: “Al presente,
chiunque si muoia, sta sicura che non ne resta un briciolo che non sia morto, e che gli
conviene andare subito sotterra tutto quanto, come un pesciolino che sia trangugiato
in un boccone con tutta la testa e le lische” (Leopardi 2014, 62)

L’immagine della Terra come mostro inghiottitore appartiene alla cultura
giudaica; nella Bibbia, Libro dei Numeri, la punizione dei peccatori consiste
nell’essere mangiati vivi da una gigantesca bocca divoratrice che sorge dalla terra.
Nel libro di Isaia (5. 14) il mostro ¢ Sheol, nome che identifica il regno dei morti:
Percio lo Sheol ha aperto la sua gola, ha spalancato la sua bocca senza forma.
Come abbiamo visto, il potere congiunto di Morte e Moda ha trasformato il mondo di
superficie in un cimitero, abitato da individui che conducono una non-vita; ¢ naturale
quindi che questa parvenza di esistenza sia, alla fine del processo, interamente
eliminata.” L’orrifica immagine biblica comunica con forza la mancanza di senso
insita nell’esistenza umana, la sua fondamentale e terrificante nullita.

2 In genere nei testi leopardiani gli abitanti dell’aldila hanno sensi attutiti, come la memoria confusa ed onirica
della vita nelle mummie di Ruysch, o la voce mortuaria dei topi defunti nei Paralipomeni, “oscura, fioca, a
stento decifrabile” (Castori 2008, 759) . Un’ulteriore prova della natura radicalmente alfra dei protagonisti del
dialogo, ¢ data dall’orrifico Doppelgdinger insito nella raffigurazione della Moda, la piu fatua, in apparenza,
delle due: come si € gia accennato, il personaggio potrebbe avere qualcuno “dentro alla strozza”; cio
spiegherebbe la sua voce ridotta. La battuta in primo luogo intende sottolineare 1’incomunicabilita dei discorsi
salottieri, riprendendo I'immagine della vocina “da ragnatelo”, ma al tempo stesso genera una figura
teratomorfa e divoratrice, che richiama sottilmente la violenza perpetrata contro gli uomini, ‘inghiottiti’ e
sovrastati dalle mode passeggere, e anticipa la raffigurazione finale della Terra inghiottitrice.

2 Pud essere interessante osservare che nella tradizione letteraria cristiana il motivo dell’inghiottimento
ricorre nelle vite di santi e martiri (Angelini 2007, 240); se si considera allora che I’influenza della moda
sulla societa da luogo ad un’inutile mortificazione del corpo, sganciata da ogni significazione religiosa,
I’inghiottimento finale puo adombrare parodicamente il martirio laico ed insensato che Moda e sorella
Morte impongono ad ogni essere vivente.

378

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

[Folletto] Io tengo per fermo che anche le lucertole e i moscherini si
credano che tutto il mondo sia fatto a posta per uso della loro specie

Seconda fra le operette ‘fantastiche’, il Dialogo fra un Folletto e uno Gnomo,
introduce il mondo del folklore in un discorso leopardiano sempre comunque
misurato ed essenziale, che non concede nulla alla fantasia popolare e non fornisce
quindi alcuna descrizione fisica della coppia. Il dialogo ¢ condotto con una tecnica
visibilmente teatrale, per cui la maggior parte delle informazioni sono date attraverso
I’azione e le battute degli attori, riducendo al minimo la parte descrittiva

Folletto Oh sei tu qua, figliuolo di Sabazio? Dove si va?

Gnomo. Mio padre m’ha spedito a raccapezzare che diamine si vadano macchinando
questi furfanti degli uomini (Leopardi 2014, 68).

Lo gnomo, in quanto figlio di Sabazio, divinita tracio-frigia collegata a culti
popolari misterici e ai riti orgiastici di Dioniso con funzione insieme salvifica ed
ermeneutica, ¢ uno spirito ctonio, da collegarsi non tanto al folklore nordico quanto
piuttosto all’ esoterismo rinascimentale: una tradizione diffusa attribuisce infatti a
Paracelso I’etimologia della parola “gnomo”, da gnosi, la conoscenza.** 1l deittico
“qua”, nella battuta del Folletto indica un luogo non specificato — fra cielo e mondo
sotterraneo — in cui i due personaggi dialogano; forse esso coincide con il mondo di
superficie, ma 1’assoluta assenza di esseri viventi suggerisce un non luogo, una sorta di
palcoscenico virtuale, che ¢ un punto di vista ideale per osservare 1’estinzione della
razza umana: il folletto fa sapere infatti allo gnomo che gli uomini sono tutti morti.
Certamente la coppia, destinata al compito cruciale di criticare 1’antropocentrismo, ¢
ben diversa dai personaggi del folklore celtico; estranei topologicamente agli umani —
il folletto situato in una zona superiore, lo gnomo inferiore rispetto ad essi — i due
protagonisti possono vantare un pensiero distante, non compromesso negli eventi della
razza umana, e quindi pit acuto e maggiormente capace di cogliere il senso degli

* Noti vocabolari (Fernando Palazzi, Novissimo dizionario della lingua italiana, Milano, Ceschina, 1939,
p- 527; Il vocabolario Treccani. Sinonimi e contrari. Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 2003 vol. 1,
410); riportano infatti 1’etimologia citata, attribuendola a Paracelso. Nel Liber de Nymphis, Sylphis,
Pygmaeis et Salamandris et coeteris spiritibusTheophrastus Bombastus von Hohenheim, detto Paracelso
(Blaser ed., 1960) assegna in realta al termine una doppia etimologia: da genomos, cio¢ abitante della terra,
o dalla radice greca gnosis, quindi conoscenza. Foresti (2006, 100-102) esaminando le fonti letterarie
presenti nella biblioteca di Leopardi, e altre opere dell’autore come il Saggio sopra gli erroripopolari degli
antichi (1815) definisce lo statuto dello gnomo leopardiano come semidio, strettamente connesso alla terra;
ma la sua figura conserva anche elementi di quelle credenze superstiziose che consideravano gli gnomi
scopritori di tesori nascosti. Il personaggio dello gnomo si collega certamente a quell’area di deita ctonie,
simboli delle forze incontrollabili della natura e di un’alterita che non puo essere spiegata con gli strumenti
della ragione, a cui appartiene anche, come abbiamo osservato, la Morte/ Thanatos e, come vedremo in
seguito, la Natura/ Cibele nel Dialogo della Natura e di un Islandese.

379

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

eventi che sulla Terra accadono.” In tal modo i due personaggi condividono una simile
funzione ermeneutica che puod spiegare il loro ruolo di ultimi testimoni di una
distruzione totale, della quale loro — almeno il Folletto — cercano di spiegarsi le
ragioni.’® La coppia ¢ stata paragonata da Emilio Giordano al coro delle antiche
tragedie greche, per la sua funzione di trarre da cid che ¢ successo una lezione
esemplare, e di pronunciare la nuda, disillusa verita (2008, 425-27). Penso che sarebbe
possibile indicare un’altra fonte letteraria, la shakespeariana Tempesta, dove troviamo
un’altra coppia — il primo uno spirito dell’aria, il secondo una creatura della terra: Ariel
e Caliban; il confronto potrebbe chiarire qualcosa in pit riguardo al senso degli
elementi fantastici dell’Operetta.”” Come Ariel, il Folletto perseguita il suo Calibano
prendendo il giro I’ingenuita dello Gnomo; quest’ultimo infatti crede che 1’estinzione
della razza umana potrebbe comportare significative conseguenze, mentre il Folletto
risponde che nel mondo nulla ¢ cambiato. Inoltre la natura demoniaca del Calibano
shakespeariano riecheggia nello Gnomo ‘figlio di Sabazio’, quando questi afferma che
gli piacerebbe incontrare un non-morto, mostrando quindi una maligna attrazione per la
magia nera:**

Ben avrei caro che uno o due di quella ciurmaglia risuscitassero, e sapere quello che
penserebbero vedendo che le altre cose, benché sia dileguato il genere umano, ancora
durano e procedono come prima (Leopardi 2014, 69).

Se i personaggi richiamano la coppia della Tempesta, allora I’umanita pud
essere accostata al regno di Prospero dove ['uomo, che ha imposto con arroganza le
sue leggi e regole, ¢ destinato ad abbandonare i propri poteri soprannaturali. Allo
stesso modo tutte le azioni ed idee della razza umana sono diventati inconsistenti, ed
anche le loro tradizioni mitologiche/ cosmologiche sono ridicolizzate: una volta
estinta la razza umana la Fortuna ha perso i suoi attributi, “si ha cavato via la benda,
e messosi gli occhiali” (Leopardi 2014, 68); stelle e pianeti hanno ripreso la loro

» 11 folletto nel dialogo definisce chiaramente la sua zona “aerea” di pertinenza come geograficamente
opposta a quella dello gnomo: “Che fanno agli gnomi il sole, la luna, I’aria, il mare, le campagne?”
(Leopardi 2014, 70)

% In realta lo gnomo accoglie con ingenuo stupore la notizia dell’estinzione, mentre il folletto vede
I’episodio con fredda e sprezzante razionalitd. La funzione “rivelatrice” dello gnomo, creatura del
sottosuolo e quindi naturalmente portata a scoprire misteri profondi, sembra qui sconfessata e ribaltata — la
stupidita dello gnomo ¢ evidente durante il dialogo -, in favore del Folletto, figura dell’aria che innova la
raffigurazione topica di baldanzosa superficialita che connota il personaggio. Leopardi si pone al solito in
un rapporto critico con la tradizione, accogliendo fonti diverse che interagiscono e si mescolano dando
luogo a personaggi fantastici il cui senso e le cui dinamiche sono alquanto differenti rispetto all’originale.

7 E ben noto il fastidio e la fondamentale incomprensione che Leopardi dichiara nei confronti di ogni
genere teatrale, eccetto I’antica tragedia greca; le sue opinioni su Shakespeare sono certamente
superficiali, ma ¢ fuori di dubbio che ’autore conoscesse le opere del drammaturgo inglese presenti
nella sua biblioteca. (Singh 2008, 313- 318)

% 11 ritorno dei morti viventi & il tema centrale del Dialogo fra Federico Ruysch e le sue mummie;in
entrambi i casi il motivo evidenzia non solo la nullita ma anche 1’essenza mortuaria della vita.

380

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

consistenza effettiva, e non sono piu trasformati dalla stupida fantasia dell’'uomo in
“moccoli da lanterna piantati lassu nell’alto a uso di far lume alle signorie loro.” (71)

La magia ¢ finita: come I’isola di Prospero la terra, cio¢ la societa umana, ¢
stata un luogo di inutili finzioni, ed ora ¢ materia di discussione di esseri ancestrali;
le risonanze letterarie e mitologiche si uniscono per mostrare la sostanza effimera
dell’esistenza umana, ¢ la sconfitta della aybris dell’uomo.

[Malambruno] Assolutamente parlando, il non vivere ¢ sempre meglio del
vivere

11 Dialogo di Malambruno e Farfarello mette in campo un mago e un diavolo,
entrambi personaggi sia del folklore che letterari; il primo & sconfitto e beffato dal
secondo. In un articolo che analizza la presenza del magico nella produzione
leopardiana, Barbara Foresti (2012, 30) sostiene che I’immagine ridicolizzata del
mago, gia presente in altri testi di Leopardi ma qui esplicitamente riferita al
personaggio del Don Chisciotte che porta lo stesso nome,vuole colpire direttamente
la superstizione popolare. A Malambruno si contrappone un insolito demone
‘saggio’, poco simile al collerico Farfarello dantesco di Malebolge (XXI, 123; XXII,
94- 95); ne troviamo invece la matrice, afferma ancora Foresti (2012, 31- 32)
nell’abbozzo della novella leopardiana Senofonte e Niccolo Machiavello, dove il
giovane diavolo apprende I’arte di governare.”

Come in altri dialoghi leopardiani, 1’autore non cede alle suggestioni
romantiche, ed evita di costruire ambienti fantastici — grotte magiche, caverne
infernali —, o personaggi dalle caratteristiche terrificanti: gli occhi rossi, i piedi
caprini per il demonietto, 1’aspetto anziano e venerando per il mago. Gli interlocutori
e ’ambiente non sono affatto caratterizzati: sappiamo solo che Farfarello ha la coda,
che Malambruno ¢ “ribaldo” (Leopardi 2014, 73), e infine che ci troviamo in uno
spazio interno, poiché il mago minaccia di appendere Farfarello “ad una di queste
travi” (74). Il soprannaturale non & costruito come altra realtd, circoscritta e con
precise caratteristiche, ma sfuma nell’indefinito e nell’allusione, determinando una
serie possibile di sovrasensi. E inoltre mantenuto intatto il meraviglioso, proprio
perché i pochi dati disponibili permettono all’immaginazione del lettore di operare:
in questo mondo depurato ed arcano Leopardi attua “la geniale esposizione della
propria ideologia in un dialogo esemplare tra un demone ‘pensatore’ € un uomo
presunto mago” (Foresti 2012, 36).

» Nella novella leopardiana, composta fra il 1821 e il 1822, si parla di un diavoletto con poteri profetici,
che non potendo regnare nell’inferno poiché vi ¢ il padre, esercita il suo dominio sulla terra in figura
umana. Come suoi istitutori avra Senofonte e Machiavelli, tutti e due maestri nell’arte di regnare.Alla voce
Farfarello in Enciclopedia dantesca, Vincenzo Presta (1970) cita Parodi (1957, 354- 356), secondo il quale
il nome deve essere ricondotto al folletto delle fantasie popolari, amante della sorpresa e della beffa;
I’autore della voce enciclopedica menziona anche Tommaseo, che considera Farfarello come sinonimo di
“furfante”. Qualcosa di sottilmente beffardo ¢ presente anche nel personaggio leopardiano, che prima illude
il mago e poi nega i propri servigi, confinando I’interlocutore alla sua infelicita.

381

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

I due protagonisti esprimono la nota teoria del piacere: Malambruno chiede a
Farfarello di fargli provare anche solo un istante di felicita, ma cido ¢ impossibile
poiché I’'uomo si ama al massimo grado, quindi desidera per se stesso una felicita
infinita, e percio stesso irraggiungibile in qualunque momento della vita. Il dialogo
mostra I’inattuabilita del mito faustiano, e quindi anche I’idea che la letteratura, di
cui tale mito si alimenta, possa risolvere i problemi dell’esistenza.

La rappresentazione essenziale e volutamente vaga mescola abilmente
tradizione popolare e suggestioni “colte”: ogni personaggio del dialogo, anche quelli
semplicemente nominati come gli altri diavoli che Malambruno all’inizio del suo
discorso invoca — Ciriatto, Baconero, Astiarotte, Alichino — appartiene ad una
specifica fonte letteraria;* il solo Farfarello attraversa buona parte della letteratura
epica e fantastica, e la sua figura diabolica si ripete con lievi variazioni in una serie di
testi.* Malambruno infine ha un doppio statuto finzionale, poiché non solo ¢ un
mago inventato da Cervantes ma, all’interno del romanzo, fa parte di una complicata
finzione che una coppia di duchi mette su per prendersi gioco di Don Chisciotte: lo
stregone gigantesco e assurdamente malvagio — ha reso barbute una contessa e le sue
dame di compagnia — in effetti non esiste.

In direzione opposta ai Romantici, che esasperano la rappresentazione di zone
marginali del reale caricandola di elementi descrittivi terrificanti, Leopardi mette a
nudo proprio il carattere di finzione che i personaggi soprannaturali rivestono.E in
effetti lo stesso dialogo ¢ fittizio: dopo un primo scontro fra Malambruno e
Farfarello, corredato dalla minaccia del primo, i due personaggi si spartiscono
equamente i diversi punti della teoria del piacere, tessendo un unico discorso che
viene diviso fra due interlocutori. Il fantastico qui vale non come porta per un mondo
altro, ma come espressione della finzione in sé, cosi come ¢ falsa ed ingannevole
I’idea di poter attingere alla felicita, sia pure per un solo momento. Il mito faustiano
implode, e con esso il pensiero illusorio di poter immaginare la soddisfazione di un
piacere nei fatti impossibile. Questa breve e scherzosa operetta ¢ fra le piu amare del
corpus leopardiano: la stessa invenzione poetica si rivela un falso movimento, che
riconduce 1’uomo ai limiti invalicabili della sua condizione negativa.

% Ciriatto ed Alichino sono compagni di Farfarello nella bolgia dantesca dei barattieri (Inf. XXI- XXII);
Baconero ¢ presente ne Il malmantile racquistato. Poema di Perlone Zipoli, con le note di Puccio
Lamoni, di Lorenzo Lippi (Firenze, 1688), quinto cantare, ottava quinta; Astarotte ¢ un diavolo
“scienziato” del Morgante di Luigi Pulci, ed ¢ forse la saccenteria del personaggio a funzionare come
suggestione per la sdegnosa sapienza del diavolo leopardiano.

3! Farfarello ¢ compagno di Astarotte nel Morgante; i due, incorporati nei cavalli Balardo e Rabicano
grazie alla magia di Malagigi, hanno il compito di ricondurre in volo dall'Egitto Rinaldo e Ricciardetto.
Farfarello ¢ ancora presente nel settimo canto dell’ Orlando Furioso di Ludovico Ariosto; nell” ottava 50
egli ¢ tratto dall’inferno e trasformato in cavallo dalla maga Melissa. Ancora un demonio Farfarello
troviamo ne Le piacevoli notti (1550-53) di Gianfrancesco Straparola: il diavolo viene evocato dalla maga
Gabrina per aiutare una moglie a riconciliarsi con il marito nella prima novella della settima notte.

382

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

[Natura] Anche se mi avvenisse di estinguere tutta la vostra specie, io non
me ne avvedrei

Se fino a questo momento il tono espositivo ha mantenuto una lievita scherzosa,
solo apparentemente superficiale, il terrore, dato dall’affiorare di elementi perturbanti o
realmente angosciosi, costituisce la cifra compositiva del Dialogo della Natura e di un
Islandese. In questo lavoro 1’elemento fantastico non € confinato al personaggio di
un’enorme e indifferente Natura, ma attraversa tutta 1’Operetta, definendo luoghi e
situazioni e organizzando la narrativa sulla dialettica fra animato e inanimato. Il
paesaggio naturale assume infatti un aspetto antropomorfo € mostra un comportamento
umano ed insieme aggressivo, comunicando al lettore il senso di una realta minacciosa,
carica di intenzionalitd negativa; il protagonista, un innominato Islandese, ha infatti
abbandonato il mondo civile perché invivibile e funestato da mille pericoli.

Andando una volta per I’interiore dell’Affrica, e passando sotto la linea equinoziale in
un luogo non mai prima penetrato da uomo alcuno, ebbe un caso simile a quello che
intervenne a Vasco de Gama nel passare il Capo di Buona speranza; quando il medesimo
Capo, guardiano dei mari australi, gli si fece incontro, sotto forma di gigante, per distorlo
dal tentare quelle nuove acque (Leopardi 2014, 109).

I cammino dell’Islandese diventa un percorso verso il centro nascosto del
mondo, un emisfero Sud gia letterariamente connotato come luogo misterioso,zona
dantesca del proibito e del magico, che conduce I'uomo alla perdizione: il passaggio
all’altro lato della Terra ¢ infatti la meta dell’ultimo viaggio di Ulisse, e parallelamente
nell’operetta ¢ il punto d’arrivo dell’esploratore; in entrambi i casi la gigantesca
montagna che si staglia minacciosa incarna la punizione per il peccato di hybris
commesso dal personaggio mitico e da quello storico. La stessa situazione ¢ poi
raddoppiata dallo spaventoso incontro fra I’Islandese ¢ la colossale Natura: la donna di
pietra o di carne che si trova di fronte all’Islandese, determina, nel personaggio e nel
lettore, quella esitazione su cui si fonda, secondo Todorov (2000, 43-45), I’esperienza
del fantastico. Ci troviamo dunque davanti ad una tipica atmosfera perturbante,
scaturita dall’impossibilita di stabilire confini certi fra vivente e non vivente: nel suo
saggio Das Unheimliche Freud, partendo dagli studi di Jentsch, dice infatti:

Secondo questo studioso, una condizione particolarmente favorevole al sorgere di
sentimenti perturbanti si verifica quando si desta un’incertezza intellettuale se qualcosa sia
0 non sia vivente, o quando cid che ¢ privo di vita si rivela troppo simile a cio che ¢ vivo
(Freud 1984, 39-40).

Un’altra fonte del perturbante, afferma ancora Freud, ¢ il doppio, ben presente
nell’operetta: 1’immagine della roccia minacciosa — la montagna del Purgatorio per
Ulisse, o il Capo di Buona Speranza per De Gama, o ancora le misteriose figure divine
dell’isola di Pasqua a cui I’Islandese paragona la Natura — non solo si duplica, ma si
ripete in realtd pit volte, in un climax ascendente che prende le mosse dall’immobile
montagna del Purgatorio dantesco per giungere al dinamismo del Capo che si protende

383

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

minaccioso, fino alla completa umanizzazione della Natura, in grado di conversare con
I’Islandese.”

La personificazione dell’inanimato, che rende particolarmente terrificante la
gigantesca Natura, si rispecchia e potenzia nell’ umanizzazione delle bestie, dai piu
piccoli insetti alle fiere, ed anche degli agenti atmosferici; tutti sono animati da una
cosciente volonta di tormentare 1’'uomo, ed hanno quindi causato la fuga
dell’Islandese. Infine, in un mondo rovesciato non solo perché australe, I’Islandese
trova proprio cio che aveva cercato di evitare: la natura malvagia di esseri viventi e
cose ipostatizzata in una gigantesca figura femminile. La notevole architettura
labirintica del racconto ¢ anch’essa in sé perturbante, e crea il senso di un’esistenza
intrappolante, dove ogni tentativo di fuga € reso vano, dal momento che domina una
penosa uniformita; 1’identita confusa — fra animato ed inanimato — di tutti gli
elementi nello scenario impedisce infatti all’uomo di trovare punti di riferimento.

11 personaggio della Natura/donna immensa inventato da Leopardi riassume in
sé vari elementi fantastici del folklore: sia gigante che orco mangia- uomini, essa
conferma, grazie alla sua malevola enormita che di per se stessa infrange il
paradigma di realta (Lugnani 1983), la surrealta del mondo ribaltato in cui ¢
intrappolato 1’Islandese.”

I tratti descrittivi minimali sono, com’¢ usuale nella scrittura leopardiana,
molto significativi. L’immagine della gigantessa appoggiata alla montagna funziona
da riferimento al culto della Magna Mater, Cibele, identificata con la montagna nelle
tradizioni sacre dell’Anatolia (Manciocco 2006, 72; Roller 1999). Importante poi
I’elemento cromatico: nella descrizione della Natura dominano le tonalitda scure
(occhi e capelli nerissimi) come nel culto di Cibele, adorata in medio Oriente e poi a
Roma sotto la forma di una pietra nera aniconica. L’immagine spaventosa
dell’enorme natura ricorda inoltre il terrore generato dal corteo religioso della Mater
Divina nella nota descrizione del De rerum natura di Lucrezio, sicura fonte di
ispirazione per questa operetta; nella conclusione i leoni emaciati che mangiano
I’Islandese suggeriscono ironicamente i “leones biiugos” che Lucrezio, in accordo
con la tradizione iconografica, descrive mentre stanno tirando il carro della dea.

La figura della Natura/ Cibele, composta da sostanza inerte e impulso vitale, si

2 “Il sosia rappresentava infatti, in origine, un baluardo contro la scomparsa dell’lo”, una “difesa
dall’annientamento” (Freud 1984, 43). Ancora:“Il carattere perturbante del sosia puo trarre origine soltanto dal
fatto che il sosia stesso ¢ una formazione appartenente a tempi psichici remoti ¢ ormai superati “(46). Nei
tempi moderni invece il doppio si ribalta nel suo contrario e diventa immagine di morte, determinando la
perdita d’identitd dell’io. E quindi Diterazione ossessiva di figure minacciose a distruggere I’Islandese,
comportandone la progressiva spersonalizzazione; la tragica fine del protagonista, divorato da due leoni,
ratifica semplicemente una situazione di fatto.

3 “La gigantesca statua della Natura, conferisce al dialogo con 1’Islandese una straniante sproporzione,
una dimensione irrazionale, che rientra a tutti gli effetti nel campo della prosa ironicamente fantastica”
(Castori 2008, 757). Riguardo ai temi folklorici degli orchi mangia-uomini e degli orchi-giganti, vedi
Thompson (1932- 1936), rispettivamente G. 11.2 eG. 100-110.

384

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

aggancia ad una mitologia ancestrale, vicina alla parte istintuale e oscura, ma proprio
per questo autentica, della coscienza umana. A ci0 si aggiungono, come si ¢ visto, echi
danteschi e richiami folclorici grazie ai quali Leopardi riesce a moltiplicare 1’aspetto
soprannaturale del minaccioso gigante di pietra, finché esso coincide con I’intero
universo: un luogo teratomorfo, non creato per la razza umana, che si trasforma in
fonte di dolore e di morte. Attraverso I'immagine della realtd come labirinto senza
uscita, o come mostro personificato e aggressivo, Leopardi espone al lettore alcuni
punti chiavi della sua poetica: I’impossibilita della felicita in un mondo estraneo e
indifferente ai bisogni dell’uomo, e attraversato da un macabro senso di morte. L ’unica
salvezza consiste proprio nella narrazione dell’insanabile frattura fra uomo e ambiente,
per comprendere e circoscrivere I’orrore della realta: la descrizione ossimorica del viso
della Natura, bello e terribile, mostra proprio la forza del desiderio, la tensione ad
andare oltre, esplorando le nascoste regioni dell’inconscio, dove i personaggi
perturbanti di questo teatro del soprannaturale mostrano il loro ambiguo fascino.

[Coro di morti] In te, morte, si posa nostra ignuda natura

Solo qualche accenno si intende fare, in questa sede, al Dialogo di Federico
Ruysch e delle sue mummie, operetta gia ampiamente esaminata in relazione al valore
ermeneutico dell’elaborazione fantastica (De Robertis 1986; Severino 1997;
Bertilaccio 2008).** Esperienza di materializzazione del nulla nel coro dei morti
(Castori 2008, 751; prima Tilgher 1979, 195), il dialogo ¢ anche scenario di una
nullificazione totale, attraverso 1I’immagine del canto di tutti i defunti in ogni cimitero
del mondo e in ogni luogo, al compimento dell” “anno grande e matematico”. Le
mummie/ vampiri suscitano in Ruysch un terrore autentico, solo in parte mascherato da
un tono scherzoso che ¢ in effetti, come afferma Leopardi nello Zibaldone (70-71), una
tecnica per esorcizzare la paura: I’'uomo infatti canta in situazioni inquietanti per
costruire di sé un doppio coraggioso.” E la paura nell’Operertaé suscitata dalla
rappresentazione di un mondo invaso dalla morte: come i semi mortiferi di Moda, il
canto riecheggiante delle mummie inquina la terra, la sfibra e ne succhia la linfa vitale.

E si arriva da ultimo, negli anni napoletani dei Paralipomeni alla
Batracomiomachia, all’invenzione potente e grottesca di un mondo traforato da miriadi
di inferni, uno per ogni specie; la moltiplicazione orrifica del soprannaturale dichiara

\

Mg poesia ¢ comunicazione del non umano, della morte, ossia del nulla : del non essere, del
non esser piu, ossia dell'annullamento, se cosi si puo dire, d'ogni ragion d'essere” (De Robertis
1986, 269); “Quel che c’¢ di impossibile, di assurdo e di fantastico nel nulla che parla e nei morti
che cantano forma un’immagine che da forza alla visione della veritd in cui appare la nullita del
tutto; e la forza della visione del nulla consente di sopportare — dopo il fallimento di ogni volonta
di potenza — il nulla che in essa si mostra” (Severino 1997, 49); secondo Bertilaccio (2008, 44)
I’Operetta costituisce un “percorso di discesa verso la ‘verita’”.

35 Ruysch apostrofa le mummie con queste parole: “Se ¢ vero quel che si dice dei vampiri, e voi siete di quelli,
cercate altro sangue dal bere; che io non sono disposto a lasciarmi succhiare il mio” (Leopardi 2014, 147).

385

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

apertamente il trionfo della non-vita. Ogni essere conclude quindi il suo percorso in una
“condizione larvale e preumana” (Castori 2012), e proprio in cio consiste il suo inferno,
in un’ottica che ignora I’'immaginario cristiano e richiama apertamente ’oltretomba degli
antichi.

“Come potra essere che la materia senta e si dolga e si disperi della sua propria
nullitd?” si era chiesto il giovane Leopardi (Zib. 142 [marzo 1820]). L’invenzione
umoristica dell’ultima sua opera non esclude il terrore di fronte ad una vita
assurdamente ossimorica, desiderata e temuta al tempo stesso: “Le genti per la citta dai
loro letti nelle lor case in mezzo al silenzio della notte si risvegliavano e udivano con
ispavento per le strade il suo orribil pianto” (ivi). Al di la delle pure circostanze
biografiche — la delusione per il rifiuto di Monaldo di finanziare la pubblicazione della
Canzone ad Angelo Mai — la disperazione di Leopardi ventiduenne & quella
dell’'umanita intera, e di ogni cosa vivente: “Un pianto terrificante, sovrumano, che ha
l'effetto lacerante del Grido di Edvard Munch” (Felici 2006, 34).

Bibliografia

Angelini, Anna. 2007. Inghiottiti e inghiottitori: di alcuni mostri nel mito antico, in Simone Beta,
Francesca Marzari (a cura di), Zoomania. Animali, ibridi, mostri nella cultura antica. Atti del
Convegno di Siena, 4-5 giugno 2007. Fiesole: Cadmo pp. 237-264.

Baldacci, Luigi. 1984. “Leopardi o del paradosso”, in Antologia Vieusseux, 76, 1984, pp. 13- 26.

Bertilaccio, Roberto. 2008. “Sulla soglia. Il coro di morti del Dialogo di Federico Ruysch e delle sue
mummie” in Per leggere, v. 8, n. 14, pp. 41- 58.

Bruni, Raoul. 2011. “Dialogo della Moda e della Morte di Giacomo Leopardi”, in Per Leggere,
21, (Fall 2011), pp. 25- 44.

Bonelli, Gaetano. 2013. A spasso tra gli dei. Lulu.

Camilletti, Fabio. “‘Timore’ e‘terrore’ nella polemica classico-romantica: 1’Italia e il ripudio del gotico”,
in Italian studies, 69, n. 2, (July 2014), pp.231-45.

Camilletti, Fabio. 2012. “Urszenen: Dream Logic and Myth in the First Page of Leopardi’s Zibaldone”,
in Italian studies, Vol. 67, n. 1, (March 2012), pp.56—69.

Castori, Loredana. 2008. Magico leopardiano. Il limite estremo: tra il ‘sudato sogno’ e la condizione
larvale, in “Italia Magica”. Letteratura fantastica e surreale dell’Ottocento e del Novecento” .A
cura di Giovanna Caltagirone e Sandro Maxia. Cagliari: AM&D, pp. 749- 761.

Castori, Loredana. ‘Antica e stanca in ciel salia la luna’. 1l limite dell "ultimo orizzonte’ leopardiano nel
passaggio dai Canti ai Paralipomeni. In La Letteratura degli Italiani. Rotte confini passaggi. XIV
Congresso ADI. A cura di Alberto Beniscelli, Quinto Marini, Luigi Surdich. Universita di Genova.
http://www.italianisti.it/upload/userfiles/files/Castori%20Loredana_1.pdf

Cecchetti, Giovanni. 1982. (a cura di) Leopardi, Giacomo. Operette Morali. Essays and Dialogues.
Berkeley and Los Angeles: University of California Press.

Della Giovanna, Ildebrando. 1970. (a cura di) Giacomo Leopardi. Le prose morali, nuova presentazione
di Giuseppe De Robertis. Firenze: Sansoni.

De Robertis, Domenico. 1986. “Sul ‘Coro di morti’ di Leopardi”, in Rivista di letteratura italiana, 1V, 2,
maggio-agosto, pp.261-331.

De Sanctis, Francesco. 1858. “Shopenhauer e Leopardi”, in Rivista contemporanea di Scienze, Lettere,
Arti e Teatri, 6, v. 15, pp. 369-408.

386

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)



CICCRE V | 2016

I

Fabio, Nicoletta. 1995. L’ "entusiasmo della ragione”. Studio sulle “Operette morali”. Firenze: Le Lettere.

Felici, Lucio. 2006. La luna nel cortile. Capitoli leopardiani. Soveria Mannelli: Rubbettino, 2006.

Freud, Sigmund. 1984. Il perturbante (Das Unheimliche, 1919). A cura di Cesare Musatti. Roma- Napoli: Theoria.

Foresti, Barbara. 2006. “Il dialogo di un folletto e di uno gnomo: uno studio intertestuale dei
personaggi”, in Studi e problemi di critica testuale, 72, (April 2006), pp.97-117.

Foresti, Barbara. 2012. “Leopardi e la magia: tra erudizione e creazione leopardiana”, in La Rassegna
della Letteratura Italiana, 116, serie IX, n. 1, pp. 23- 36.

Giordano, Emilio. 2008. Uno sguardo oltre la fine. Leopardi, il folletto e uno gnomo, in La dimensione
teatrale in Giacomo Leopardi. Atti dell'’XI Convegno internazionale di studi leopardiani, Recanati
30 settembre/ 1-2 ottobre 2004. Firenze: L.S. Olschki, pp. 423-430.

Leopardi, Giacomo. 2014. Operette morali. A cura di Emanuele Trevi. Roma: Newton Compton.

Leopardi, Giacomo. 2015. Zibaldone.A cura di Rolando Damiani. 3 voll. 2 ed. Meridiani paperbacks.
Milano: Mondadori.

Leopardi, Giacomo. 1988. Giacomo Leopardi: discorso di un italiano intorno alla poesia romantica. A
cura di Ottavio Besomi et al. Bellinzona: Casagrande.

Lugnani, Lucio. 1983. Per una delimitazione del ‘genere’, in La narrazione fantastica. A cura di Remo
Ceserani et al. Pisa: Nistri- Lischi, pp. 37-73.

Manciocco, Claudia e Luigi. 2006.L ‘incanto e l'arcano: per un’antropologia della Befana. Roma: Armando,

Pananti, Filippo. 1817.1l poeta di teatro. Romanzo poetico di Filippo Pananti da Mugello. Milano: G. Silvestri.

Paracelsus [Teofrastus Bombaste von Hohenheim] (1566) 1960. Liber de nymphis, sylphis, pygmaeis et
salamandris et de caeteris spiritibus. A cura di Robert-Henri Blaser.Bern: Francke.

Parodi, Ernesto Giacomo. 1957. Lingua e Letteratura. A cura di Gianfranco Folena. Con un saggio
introduttivo di Alfredo Schiaffini.Venezia: Neri Pozza.

Pertici, Roberto. 1997. Il mensile anglo-pisano ‘The Ausonian’ (1830) e la prima traduzione inglese di
un'opera leopardiana, in Leopardi a Pisa. A cura di Fiorenza Ceragioli. Milano: Electa, pp. 262-271.

Pocai Romano, 1997. Compassione ed egoismo in Schopenhauer e Leopardi, in Leopardi poeta e
pensatore/Dichter und Denker. Atti del terzo Convegno internazionale della Deutsche Leopardi-
Gesellschaft in collaborazione con I’Istituto Universitario Orientale di Napoli. A cura di Sebastian
Neumeister e Raffaele Sirri. Napoli: Guida, pp. 463-473.

Presta, Vincenzo. 1970. Voce “Farfarello”, in Enciclopedia dantesca, vol. 2. A cura di Umberto Bosco.
Roma: Istituto della Enciclopedia Italiana, p. 803.

Prete, Antonio. 1988. Shopenhauer e Leopardi. Sull origine di un parallelo, in Dialogo su Leopardi. Natura,
poesia, filosofia. A cura di Salvatore Natoli e Antonio Prete. Milano, Bruno Mondadori, pp. 150-157.

Prete, Antonio. 2008. Sul dialogo della Moda e della Morte, in Sulle “Operette morali”. Sette studi. A
cura di Antonio Prete. Lecce: Manni.

Roller, Lynn E. 1999. In Search of God the Mother. The Cult of Anatolian Cybele. Berkeley-Los
Angeles: University of California Press.

Severino, Emanuele. 1997. Il coro dei morti e il genio, in 1d., Cosa arcana e stupenda. L’Occidente e
Leopardi. Milano: Rizzoli, pp. 29-53.

Singh, Ghan Shyam. 1968. Leopardi e I’Inghilterra, Firenze: Le Monnier.

Singh, G. 2008. Leopardi e Shakespeare, in La dimensione teatrale in Giacomo Leopardi. Atti dell’XI
Convegno internazionale di studi leopardiani. Firenze: L.S. Olschki, pp. 313-318.

Tilgher, Adriano. 1979. (1940) La filosofia di Leopardi e studi leopardiani. A cura di Mario Boni. Bologna: Boni.

Todorov, Tzvetan. 2000 (1977). La letteratura fantastica. Milano: Garzanti. (prima ed. orig Introduction
a la littérature fantastique, Paris, éditions du Seuil, 1970).

Thompson, Stith D. 1932-1936. Motif- Index of Folk- Literature, a classification of narrative elements in
folk-tales, ballads, myths, fables, mediaeval romances, exempla, fabliaux, jest-books, and local legends.
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia.

Volpi, Franco. 1999. Shopenhauer e Leopardi. Aggiomamento circa un motivo classico, in Leopardi e l'eta
romantica. Atti del Convegno internazionale. A cura di Mario Andrea Rigoni. Venezia: Marsilio, pp. 397-419.

387

BDD-A26660 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:43 UTC)


http://www.tcpdf.org

