
CICCRE V 2016 

 

274 

 
Roxana ROGOBETE 

(Universitatea de Vest din Timi܈oara) 
 
 

Otium, literatură și identitate 

 
 

 
Abstract: (Otium, Literature and Identity) Apparently, the reader’s (time of) leisure is associated 
rather with shallow pleasures, since its connection with literature does not always imply a professional 
activity. Instead, the writer is the one who can foster from his leisure to instill inspiration in his crucible. 
Without neglecting a linguistic component (so, considering terminology), we shall consider first the notion 
of otium, with its varieties in several languages with positive or negative connotations (oisiveté, even loisir 
or fainéantise in French; leisure, idleness in English; Muße/ Musze/ Müßiggang in German). Our paper will 
then focus on several literary texts in which rather a vita contemplativa is represented, and not a vita activa. 
Therefore, we will try to discover to what extent otium means a simple free time or one that can be 
dedicated to creativity or contemplation, which enhances identity in I.L. Caragiale’s Repausul dominical, 
Lucian Blaga’s Estoril and considering other texts such as Montaigne’s well-known essay, De l’oisiveté. 
Pragmatically suspending productivity does not imply a void of conscience, but an assumed respite which 
can facilitate revelation, reflexivity (as well as overlooking “e” in Perec’s La Disparition does not deny 
literature), for, as Seneca states, „Otium sine litteris mors est et hominis vivis sepultura”. The interlude 
brought by otium shapes/reshapes the artistic imaginary, but remains fundamental for culture, like Max 
Frisch expresses: „Muße und Wohlleben sind unerlässliche Voraussetzung aller Kultur”. 

Keywords: otium, literature, identity, imaginary, reflexivity  

Rezumat: Aparent, timpul liber al cititorului este asociat unor plăceri mai degrabă frivole, de vreme ce 
conexiunea acestuia cu literatura nu implică întotdeauna o activitate profesionistă. În schimb, scriitorul 
este cel care se poate nutri din timpul liber pentru a instila inspirația în creuzetul literaturii. Fără să 
neglijăm o componentă lingvistică în ceea ce prive܈te terminologia, pornim de la noțiunea otium, cu 
variantele sale în diferite limbi, conotate pozitiv sau negativ (oisiveté, chiar loisir sau fainéantise în 
franceză; leisure, idleness în engleză; Muße/ Musze/ Müßiggang în germană), pentru ca discursul nostru 
să se axeze pe câteva texte literare în care este reprezentată mai degrabă o vita contemplativa, în 
detrimentul unei vita activa. Astfel, vom încerca să descoperim în ce măsură otium reprezintă timpul 
liber sau unul propice creativitățiiή contemplației creatoare care conferă dimensiuni identitare în 
Repausul dominical al lui I.L. Caragiale sau Estoril al lui Blaga, dar având în vedere ܈i alte texte, 
precum binecunoscutul eseu al lui Montaigne, De l’oisiveté. Suspendarea unei productivități pragmatice 
nu presupune un vid al con܈tiinței, ci un răgaz asumat, ce poate favoriza revelația, reflexivitatea (a܈a 
cum omiterea lui „e” din La Disparition de Perec nu poate eluda literatura), căci, a܈a cum spune ܈i 
Seneca, „Otium sine litteris mors est et hominis vivis sepultura”. Interludiul configurat prin acest otium 
formeazăή deformează imaginarul artistic, dar rămâne, după Max Frisch, fundamental culturii: „Muße 
und Wohlleben sind unerlässliche Voraussetzung aller Kultur”. 

Cuvinte-cheie: otium, literatură, identitate, imaginar, reflexivitate 

 
Studiul nostru se axează pe modalitatea de a literaturiza timpul liber, acest răgaz 

pe care ni-l acordăm, pentru diferite scopuri sau activități, ori, de ce nu, marcând 
tocmai lipsa ocupației, pentru că poate reprezenta o marcă identitară: 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

275 

„Nowadays the favoured sense in which leisure is said to be gaining importance in a 
qualitative sense is a source of our identities – our own and other people’s conceptions of who we 
are” (Roberts 1999: ix). 

 

Aparent, timpul liber al cititorului este asociat unor plăceri mai degrabă frivole, 
de vreme ce conexiunea acestuia cu literatura nu implică întotdeauna o activitate 
profesionistă. În schimb, scriitorul este cel care se poate nutri din timpul liber pentru a 
instila inspirația în creuzetul literaturii. 

O discuție de ordin terminologic este însă necesară ca preambul, astfel încât ne 
vom îndrepta atenția asupra noțiunii otium, cu variantele sale în diferite limbi, 
conotate pozitiv sau negativ. Domeniul filologic este strâns legat de acest termen: 

 

„Among the key activities of otium are reading and writing. Literature itself both in its 
production and reception therefore provides a paradigmatic analogue for the practices and 
enjoyments of creative leisure” (Fludernik, Nandi 2ί14: 4). 

 

Proiecte ample, de dimensiunea unor ܈coli doctorale integrate, cercetează 
variate dimensiuni ale lui otium, iar alegerea textelor este grăitoare: cele mai 
ofertante texte au fost considerate cele din literaturile romanice1, fiind urmate de cele 
anglofone, care au avut, de fapt, „norocul” cu a܈a-numitele literaturi postcoloniale, 
pentru că exista opinia conform căreia colonizatul este cel care pierde timpul (este 
The ‘Lazy Native’, vezi Fludernik 2ί14: 135), se află într-o stare de nedeterminare, 
a܈teptând parcă salvatorul colonizator să îi dea un sens, să-l pună la treabă, să-l 
educe. 

Monika Fludernik ܈i Miriam Nandi explică originea termenului otium: 
 

„Originally opposed to negotium, ‘business’, but perhaps also ‘busyness’, like its Greek 
model, σχολȒ [scholē] or θεωρȓα [theoría], it privileges aristocratic relaxation from civic duties 
or war over the peasant’s, artisan’s or slave’s rest from toil” (Fludernik, Nandi 2ί14: 4). 

 

Încărcătura bivalentă este resimțită ܈i în cadrul latinei, unde are atât sinonime 
cu valențe pozitive, cât ܈i unele cu sens negativ: 

 

„Synonyms for otium in the positive sense were quies (relief from toil, rest, repose), 
requies (rest from labor, a leisure occupation), and tranquilitas (tranquility, calm). Synonyms 
for otium in the negative sense were desidia (idleness, slackness), inertia (idleness, sloth, 
indolence), ignavia (idleness, sloth, faint-heartedness), and luxuria (indulgence, luxury, 
licentiousness).” (Sadlek 2ίί4: 33). 

 

Câteva variante de traducere a noțiunii în diferite limbi sunt oferite de 
Fludernik ܈i Nandi: 

 

„For this kind of otiose leisure (as one might translate the Latin concept), the English language 
fails to supply a distinct lexeme, variously denominating otium and related phenomena as idleness, 
indolence, leisure, relaxation, recreation, repose, rest, retirement and often employing modifying 
adjectives to signal the type of leisure referred to: otiose, retiring, indolent, lazy as in the phrases 

                                                      
1 Ne referim, spre exemplu, la cursul Muße und Erzählen in der Romània, care s-ar traduce Otium și 
narațiune în Romània, propus la Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, ce face parte dintr-un plan de 
cercetare în care autoarele Fludernik ܈i Nandi au fost implicate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

276 

otiose leisure or idle repose. By contrast, Italian sports the lexeme ocio, German has Muße, and 
French l’oïsivité, which are often (though not consistently) distinguished from Freizeit or loisir(s) 
(‘free time’, ‘leisure’). Semantically and collocationally, leisure and idleness frequently co- occur 
with terms denoting a range of pleasurable activities (strolling, rambling, ambling, loitering) and 
are associated with entertainment and amusement or diversion” (Fludernik, Nandi 2ί14: 3). 

 

Pentru a intra ܈i în sfera germanofonă, am optat pentru detalierea 
corespondentului din dicționarul fraților Grimm (DWB)2. Astăzi, pentru otium este 
utilizat Muße, care provine din Musze (cu variantele ahd. muoʒa, mhd. muoʒe, 
mitteld. mûʒe, mnd. mote), termen care a dezvoltat mai ales un sens temporal (musze, 
gelegenheit, freie zeit etwas zu thun – oportunitatea, timpul liber de a face ceva 
anume; freie zeit überhaupt – timp liber în general), dar ܈i unul spațial (die örtliche 
bedeutung des gegebenen raumes, spielraums – spațiu al jocului) (vezi Grimm, 
Grimm 1885: 2771-2774). Prin urmare, este un răgaz pe care omul ܈i-l acordă pentru 
sine, presupune a face pentru sine ceva din proprie inițiativă, fără constrângeri 
exterioare: „Muße braucht man einerseits, um etwas in Ruhe tun zu können“ 
(Soeffner 2ί14: 36). Acela܈i dicționar DWB propune ܈i Müßiggang: wer fressen, 
saufen, spielen, tanzen, muszgang, unkeuscheit treib – timp în care nu trebuie să te 
abții de la a mânca, a bea, a (te) juca, a dansa; utilizat mai degrabă cu o conotație 
peiorativă, în sensul de a pierde timpul, a avea un viciu sau o plăcere vinovată 
(Laster) (vezi Grimm, Grimm 1885: 2780-2781). A܈adar, această cultivare a eului 
poate reprezenta, pe de o parte, o eliberare de nevoile materiale, iar, pe de altă parte, 
satisfacerea unor cerințe umane rudimentare, atingerea unui confort al trupescului. 

O împlinire prin contemplare este evocată în Dialogurile lui Seneca, unde De 
otio este tradus Despre tihnă. Chiar dacă pare-se că unui stoic nu i se permite otio 
(aparentul conflict chiar este combătut de Seneca), acesta nu e perceput ca a te deda 
lenei, autorul latin consideră că „retragerea în sine totu܈i ne va prinde bine” (Seneca 
2ίί4: 92), că un om poate „să se încredințeze cu totul contemplării adevărului, să 
umble în căutarea unor norme de viață ܈i să le pună în practică, într-un loc ferit” 
(Seneca 2004: 93-94), ferit, de fapt, ܈i de pericolul unor vicii. E de fapt prilejul de a 
face filosofie, de a „cerceta ce este virtutea” (Seneca 2ίί4: 95) – de a contempla 
natura, creația, spectacularul ei. În acest mod stoicul poate fi util cetății, se poate 
retrage spre căutarea unor răspunsuri pe care le poate găsi în natură. Căci natura… 

 

„ne-a înzestrat cu o fire curioasă ܈i, con܈tientă fiind de arta ܈i frumusețea sa, ne-a zămislit să fim 
martorii magnificelor ei spectacole, căci ܈i-ar fi pierdut rolul muncii dacă lucrarea ei, atât de vastă, de 

                                                      
2 O altă explicație apare la Annette Holba, care face ܈i o incursiune diacronică, ea trecând în revistă modul în 
care leisure a fost înțeles de-a lungul timpului, de la Artistotel în Antichitate, la Evul Mediu (Toma d Aquino, 
John of Salisbury), Rena܈tere (Montaigne, Petrarca, Francis Bacon), Iluminism (Kant, Adam Smith), până în 
perioada modernă (Thorstein Veblen, Josef Pieper), ܈i în epoca postmodernă: „Otium means ‘to be free from 
action’ and it is the equivalent of the quiet life (Petrarch 2ίί1). The Oxford Latin Dictionary also defines 
otium as ‘being free from action’. Additionally, the Oxford Latin Dictionary defines negotio, to mean ‘to be at 
work’ or ‘to negotiate a task’. Otio means to be ‘at leisure’ and neg negates the term, meaning ‘to be without 
leisure’ ensuring that one cannot be at work and at leisure simultaneously” (Holba 2ίί7: 56). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

277 

luminoasă ܈i de fin țesută, atât de strălucitoare ܈i în multiple feluri frumoasă, ar fi fost expusă în 
singurătate. [...] Ca să înțelegi că natura a vrut să fie privită, nu doar văzută, uită-te la locul în care ne-
a plasat. Ne-a a܈ezat în centrul creației sale ܈i ne-a dat posibilitatea de a vedea pretutindeni în jurul 
nostru; ܈i nu l-a făcut pe om doar drept, ci ܈i potrivit pentru contemplație” (Seneca 2ίί4: 96-97). 

 

Sunt enumerate trei moduri de viață: „Una este dedicată plăcerii, a doua 
contemplării, a treia acțiunii” (Seneca 2ίί4: 1ίί), însă sinteza este calea lui Seneca, 
pentru că „toate cele trei feluri de viață, mereu sub alte nume, ajung în acela܈i punct” 
(Seneca 2ίί4: 1ίί). Nu este trândăvie aici, ci tihna de a face ceva folositor cetății. 
Suspendarea unei productivități pragmatice nu presupune un vid al con܈tiinței, ci un 
răgaz asumat, o repliere ce poate favoriza revelația, reflexivitatea (a܈a cum omiterea 
lui „e” din La Disparition de Perec nu poate eluda literatura): 

 

„natura voie܈te ca eu să fac două lucruri: să acționez ܈i să mă dedic contemplației: le 
împlinesc pe amândouă, de vreme ce contemplația însă܈i nu se poate concepe în absența 
acțiunii” (Seneca 2ίί4: 98). 

 

Conchizând în cea de a 82-a scrisoare către Lucilius că „[o]tium sine litteris 
mors est et hominis vivis sepultura” (Seneca 197ί: 242) („tihna fără de studiu este 
moarte, e viața unui om îngropat de viu”, Seneca 2ίί7: 291), Seneca se referă la faptul 
că otium înțeles ca pură plăcere înseamnă moartea, o moarte a con܈tiinței, o lipsă a 
activității, a celei intelectuale (care, până la urmă, se poate desfă܈ura oriunde: „Astăzi a 
fost o zi plină, nimeni nu m-a făcut să pierd nici măcar o clipă; am împărțit-o în 
întregime între pat ܈i lectură”3, Seneca 2007: 298) . Or pentru Seneca otium este 
alăturat filosofiei, gândirii, care este ܈i cea care îi dă o dimensiune socială: tihna, ie܈irea 
din cetate, din social, din politic, retragerea din treburile cetății numai pentru plăcere 
este îngropăciune, „omoară” mintea. Dar tihna ca activitate ludică, poate chiar 
joculară, se situează pe un nivel mult mai înalt, ea reprezintă salvarea, bunăstarea ܈i 
împlinirea. Doar după desăvâr܈irea interioară prin contemplare omul este capabil să fie 
cu adevărat util ܈i societății, iar otiumul presupune o angajare în termeni estetici.  

Dacă „retragerea în tihnă începe să devină necesară pentru toți” (Seneca 2ίί4: 
1ί1), ܈i Petrarca abordează acest aspect în De otio religioso în 1356: 

 

„Petrarch defends the importance of withdrawal from the world of busy practical labour, 
negotium, to pursue the life of solitary intellectual pursuits, a life dedicated to thought and 
writing” (Sadlek 2ί14: 17). 

 

E la Petrarca o retragere în sens religios (a heremiților), pentru găsirea 
divinității, găsirea absolutului în cre܈tinism. Textul ce vine ca o continuare la De Vita 
Solitaria propune o viață contemplativă care contracarează pericolul acediei, blamat 
în perioada medievală ܈i uneori confundat cu otium4: 

 

                                                      
3 Brunner aminte܈te câțiva scriitori care ar fi preferat patul pentru activitățile scriitorice܈ti (Marcel 
Proust, Mark Twain, Heinrich Heine, William Wordsworth), căci: „Abandonul la orizontală pare să le fi 
permis o concentrare specială” (vezi Brunner 2ί12: 1ίί-101). 
4 Vezi ܈i: „Over the course of the Middle Ages, idleness would become a subcategory of one of the Seven 
Deadly Sins, acedia, and work would become a major antidote against that vice” (Sadlek 2ίί4: 95). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

278 

„According to Petrarch [...] a few monks feared otium was mindless and wasteful because it did not 
produce immediate, tangible results (an early illusion of progress). By the late 14th century negative 
implications of otium prevailed. Petrarch attempted to bring the sententia populus (popular understanding) 
of otium back to the philosophical ideal of leisure. De Otio Religioso was Petrarch’s attempt at this 
recuperative effort. Petrarch’s ideal of otio (being at leisure) is grounded in contemplation and reflection. 
He argued that nothing of the world is really satisfying. He posited that if human beings do not engage 
leisure, their ability to choose the best path in life would be obscured.” (Holba 2ίί7: 63). ܇i la Petrarca 
apar cele două variante ale otiumului: „first leisure is relaxed and weakens our minds, this equates to 
relaxation, recreation, entertainment. The second leisure cultivates our minds and makes our inner self 
strong. Of course, this second leisure is philosophical leisure.” (Holba 2ίί7: 64). 

 

Michel de Montaigne, în schimb, pare că vorbe܈te Despre trândăvie5 în 
Eseurile sale, ferindu-se de aceasta la îndemnul lui Lucan: Variam semper dant otia 
mentem („Duhul se risipe܈te, dacă mereu trândăve܈te”, Lucan, IV, 7ί4). Însă ܈i el 
aduce de fapt în discuție tihna: 

 

„De curând mă trăsei la mine, hotărât, pe cât îmi va sta cu putință, să nu mai caut alt decât a 
petrece în tihnă ܈i de o parte, cât îmi va fi dăruit a trăi; mi se părea că nu puteam mulțumi mai mult 
mintea mea, decât s-o las cu totul în voie să-܈i cate de ale sale ܈i să se stâmpere ܈i să se a܈eze în 
sinea ei” (Montaigne 1966: 28). Tihna, ܈i nu trândăvia, este cea care aduce fermentul gândirii: „ca 
un cal scăpat, î܈i dă de o sută de ori mai mult de lucru sie܈i decât se trudea pentru altul; ܈i-mi 
scorni atâtea năluci ܈i năstru܈nice grozăvii de-a valma, fără ܈ir ܈i noimă, încât pentru a privi pe 
îndelete netoția ܈i ciudățenia lor, apucatu-m-am a le pune pe răboj” (Montaigne 1966: 28). 

 

În acest sens, tihna întreține imaginația, scriitura, chiar poiesisul. 
Dacă la Seneca nu există tihnă contemplativă fără acțiune, Montaigne are o 

viziune mai drastică: realizează tranziția către pasiune ܈i joc ܈i aminte܈te mai degrabă 
de o nobilitatea ludică a aristocrației, care face trecerea de la calul ca animal de muncă 
la cel înnobilat de relaxare, sport, hobby6. Practic, cei trei autori – Seneca, Petrarca, 
Montaigne – propun retragerea individului din responsabilitatea unui homo faber, spre 
homo sapiens pur, iar motorul acestei evaziuni este acest otium, pe care l-am regăsit ܈i 
la Lucian Blaga, care va căuta, în Estoril, pacea sudică, iar contemplarea nu lipse܈te 
din tablou. Studiile menționează câteva locuri propice acestei retrageri (die Muße) 
pentru a găsi die Muse: peisajul din Estoril este grăitor în acest sens: 

 

„Casele cresc în pădurea de piniή albe sau ca ܈ofranulή lucind pe coline.ή Mai potolit oceanulή 
mângâie locul sorin.ή Largul prie܈te nălucilor line.ήή Cu crestele-n arc, doar batrânii palmieri/ se mai 
leagănă încăή întârziați în furtuna de ieri.ήή Îmbrăcată în zâmbet ܈i aurή Cora brodeazăή subt oleandri, 

                                                      
5 Acela܈i termen oisiveté din varianta franceză a lui Seneca (Sénéque: 197ί) apare în română ca „tihnă”, în 
timp ce la Montaigne este tradus ca „trândăvie”, iar în engleză eseul francezului va fi tradus On Idlenes. În 
acela܈i timp, Montaigne are un alt eseu intitulat Împotriva trândăviei (Montaigne 1971: 249-252). 
6 Dar înțelegând ܈i scriitura ca o cursă ܈i ca un hobby al celor nobili: „Taking retirement from his post in 
the Parlement of Bordeaux, the essayist had sought to give his mind the leisure to get to know itself and 
settle into itself. But the result has been the opposite: his mind has behaved like a runaway horse, 
begetting fantastical delusions and monsters, which the essayist has decided to write down.” (O’Brien 
2ίί6: 56). În acest sens, ܈i imaginarul are nevoie de un „dresaj”, de un fir care să dea coerență 
construcției, pentru a evita haosul criticat de Horațiu: „Velut aegri somnia, vanae / Finguntur species” 
(vezi Montaigne 1966: 28). Citările din acest eseu îl dezvăluie pe Montaigne ܈i ca cititor profesionist. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

279 

subt alungitele foi.ή Timpul ce iese din casă,ή cât de u܈or l-ai putea prinde iarή să-l reții cu un fir de 
mătasă.ήή Aceasta e pacea. Pace, în careή cre܈te imperiulή ceresc printre noi.” (Blaga 1982: 199). 

 

Exterioritatea permite aici instalarea unui otium, retragerea nu mai are loc într-
un spațiu închis: 

 

„Anumite locuri din natură pur ܈i simplu invită la tolănit: paji܈tile, plajele sau lespezile domoale, 
scăldate în soare. Locuri unde privirea nu se mai opre܈te în tavan, ci în azurul nesfâr܈it al cerului ܈i în 
formele norilor, permanente metamorfoze în încercarea lor de a cuceri infinitul.” (Brunner 2ί12: 39). 

 

Ultima strofă este cea care situează pacea într-un ceresc intelectual, o 
plenitudine care nu se poate obține decât prin retragere, otium, căci este plină de 
atribute la un nivel nelumesc („Timpul ce iese din casă”), care trimite până la urmă ܈i 
la literatură (otiumul presupune ܈i o reflexivitate a comunicării poetice). 

O literatură care poate trata nu numai acest înalt, ci ܈i degradarea lui. Ajungem 
astfel la Caragiale, care, pe linia lui Alecsandri, arată modul în care balcanismul, dar 
 i burghezia, înțeleg prost otiumul, se duc în frivola Müßiggang, neputând înțelege ce܈
este Muße, otium. De ce spunem balcanism? Pentru că există ܈i teoria climatului care 
spune că mediul, geografia sunt determinante la nivel identitar.  

Dacă pentru romanul din Antichitate exista o pauză în miezul zilei de la 
activitățile productive tocmai datorită mediului (căldură mare, monșer...), sudicitatea 
termenului otium este explicabilă. Balcanismul se înscrie în tipul sudic, dar 
presupune ܈i o degradare, balcanicul preia stilul de viață romanic, dar devine lene܈, 
trândav – atinge negativul acestui otium (o „mole܈eală” împotriva căreia se situează 
Seneca, deoarece „trândăveala” ori „lenea” ar „contamina” ܈i latura spirituală: 
„Spiritul se mole܈e܈te ܈i se vlăguie܈te încetul cu încetul, deopotrivă cu trândăveala ܈i 
lenea în care zace”, Seneca 2ίί7: 291).  

Această trândăvie este figurată ca o adevărată „artă a orizontalei” (vezi 
Brunner 2ί12) la Vasile Alecsandri, în textele căruia damele discută neapărat pe o 
canapea, cavalerii ocupă divanele ܈i fumează în mod necesar: „două dame pe o 
canapea”, „se pune pe canape”, „Una din ele ܈ade pe o canape îmbrăcată cu stofă 
argintie; a doua s-au încuibat, ca o porumbiță delicată, într-un jîlț elastic”, „Toți 
cavalerii din scenele precedente, împreună cu alții, adunați într-un salon destinat 
pentru fumători, unii î܈i fac țigarete împrejurul unei mese, pe care se găse܈te un vas 
frumos de bronz plin de tutun turcesc; alții stau lungiți pe divanuri ܈i urmează cu 
ochii fumul albăstriu ce se ridică în văzduh” (Un salon din Iași, Alecsandri 1966: 75, 
77-78, 88-89). Poziția a devenit un obicei, pare că trupurile sunt complementare 
acestor divane, se articulează numai în jurul lor, de܈i „peisajul uman” dovede܈te 
imixtiunea pretențiilor occidentale cu „restanțele” orientale: 

 

„Într-o sară din luna trecută eram adunați mai mulți prietini, toți lungiți pe divanuri, după 
obiceiul oriental, ܈i înarmați de ciubuce mari, carele produceau o atmosferă de fum vrednică de 
sala selamlicului unui pa܈ă.” (Baltă-Albă, Alecsandri 1966: 172). 

 

Otiumul e sublimat în senzualism, bufonerie ܈i caricaturizare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

280 

Micul burghez al lui Caragiale din Repausul dominical, în schimb, nu poate 
suporta otiumul ca îndepărtare de ceilalți pentru o mai bună sondare interioară: 

 

„– Mon܈er - îmi zice - nevastă-mea s-a dus la țară cu copiii, la neamurile ei, tocmai în Muscel... 
Eu n-am vrut să merg... mai întâi, mi-a fost lene să mă scol a܈a de dimineață; ܈i pe urmă, drept să-ți 
spun, nu-mi plac petrecerile patriarhale; eu sunt oră܈ean; mie-mi place ora܈ul... dar... nu duminicile ܈i 
sărbătorile... N-am văzut ceva mai urât pe lume decât un ora܈ mare în zilele de repaus dominical! 
Toate prăvăliile cu obloanele lăsate ca pleoapele în somn... Ce somn!... Peste tot închis!... Să vrei să te 
spânzuri, n-ai de unde să-ți cumperi un ܈treang... Lipsa asta de activitate, de viață, de mi܈care 
comercială mă apasă pe umeri, mă trage ܈i pe mine la somn; ܈i nu pot dormi măcar - parcă sunt în 
stare de insomnie... ܈i când mai văd ܈i toată mitocănimea asta parvenită, prostimea asta elegantă, 
învârtindu-܈i roatele cu cauciuc în ne܈tire, îmi vin fel de fel de idei... primejdioase... De un ceas 
umblu să dau de un prietin... parcă toți au intrat în pământ!” (Caragiale 1988: 231). 

 

Costică Parigoridi nu are cum să se retragă la un gând mai înalt, rămâne un simplu 
homo faber, latura practică este cea care îi dă satisfacție, nicidecum cea intelectuală, care 
putea fi cultivată în otium (cum ironic se ܈i sugerează: „– Dar ce să facă?... să citească 
psalmii proorocului David?”). Aici otium are o conotație tragică: negarea lui e fuga de 
sine, de colectivitate, înseamnă a nu putea sta cu tine însuți, nevoia socialului, a 
comunicării cu celălalt: „Nu ܈tiu, mon܈er; dar sunt plictisit ca un cățel pe care stăpânul l-a 
uitat încuiat în casă... Îmi vine să urlu de urât...” (Caragiale 1988: 233). Abandonate de 
cei aproape ܈i în derivă, personajele se dedau plăcerii pure, e un loisir burghez în care se 
pierde nobilitatea: burghezul rămâne la aspirația banului, în timp ce aristocratul folosea 
banul sau munca fizică pentru sport, pentru hobby, plăcere.  

De la înțelegerea divergentă pe care o avea termenul otium, societatea 
postmodernă pare a fi reținut numai varianta unei relaxări consumiste ori 
tehnologizate: 

 

„A postmodern idea of leisure is not the philosophical leisure that Aristotle suggested, 
rather, it is the understanding of leisure as mere idleness or relaxation, neither of which 
cultivates the anima (soul).” (Holba 2ίί7: 73). 

 

Este adevărat că, într-o societate în care avem de a face cu fenomene precum 
burnout, workaholism, cu tehnologizare ܈i comodificare, cu lipsa socializării reale ܈i 
preferința pentru lumile virtuale, e nevoie nu numai de otium, ci ܈i de mai ob܈tescul 
recreation7, leisure activity care presupune joc, relații interpersonale, reconectare la 
sine, dar ܈i la ceilalți. S-a ajuns astfel la adevărate leisure studies ܈i leisure theories 
(sau Freizeitforschung, Freizeitwissenschaft), recreation theories, cărți din zona self-
help pentru leisure management, având rolul de a îmbunătăți calitatea vieții (căci se 
urmăresc o oarecare regenerare sau relaxare a corpului ܈i a minții, senzația de 

                                                      
7 „Recreational activities differ from the action of philosophical leisure in at least four ways: in different 
underlying philosophical assumptions, in the method of doing, in the telos of the action, and in the 
matter of time orientation” (Holba 2ίί7: 1ί7). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

281 

confort, de siguranță) ܈i care intră în domenii precum media, sporturile, artele, 
gastronomia, familia, educația etc8. 

În acest fel, nu munca este cea care poate salva omul9, ci otiumul venit ca 
recompensă, ca modalitate de a cuceri timpul ܈i de a-l domina: 

 

„The whole point of leisure is not to give human beings a coffee break but to help human 
beings grasp the realization of our fullest potentialities and wholeness. Wholeness is what we 
really strive for and it is what we seek to the deepest level of our interiority. From the theistic 
perspective, a human being’s soul is saved not through work but in leisure.” (Holba 2ίί7: 72). 

 

Este o salvare aparent frivolă, dar reprezintă ܈i dislocarea din marasmul cotidian, o 
limpezire a cugetului10. O salvare care poate fi gândită în două moduri. Dacă avem în 
vedere o cultură germanică a muncii de tip protestant (vezi binecunoscutul studiu al 
lui Max Weber – Etica protestantă și spiritul capitalismului), al cărei stindard e 
productivitatea, se aspiră la relaxarea romanică; în schimb, mediteraneanul aspiră la 
o bunăstare materială venită mai degrabă din zona germanică11. 

Fludernik ܈i Nandi polarizează diferit aceea܈i idee, bazându-se pe axa Vest/Est 
(incluzând coloniile): „The contemporary echo of this romantic colonialism, which 
the German philosopher Peter Sloterdijk has called Eurotaoism (1989), that is, the 
Western colonial desire for Eastern relaxation, calm and inner peace, needs to be 
ironically contrasted with the fact that life in the ‘East’ is in fact much more hectic, 
that due to globalization people in former colonies are working harder and longer 
hours, particularly if they belong to the lower classes” (Fludernik, Nandi 2ί14: 7).   

Ne trece prin minte, astfel, că mai degrabă otiumul ține de nobilitatea minții, 
de creație pur intelectuală, a܈adar, literatura fiind o parte consistentă a acesteia, ܈i 
poate fi mai puțin legat de veracitatea lumii moderne. În ce fel oare creația, astăzi, 
când otiumul este doar plăcere, consumerism, à la Caragiale, mai poate fi literară, 

                                                      
8 Pentru un studiu care aduce în discuție multe discipline implicate în aceste leisure studies vezi Rojek, 
Veal, Shaw 2006, respectiv Rojek 2010, unde sunt discutate atât perspective sociologice, economice, 
filozofice, geografice (având în vedere că spațiul reprezintă o componentă esențială pentru desfă܈urarea 
acestor „leisure activities”), psihologice (care să rețină comportamentul uman în cadrul unor astfel de 
activități), cât ܈i chestiuni legate de mediu, turism, management al resurselor (fie că vorbim de dimensiunea 
temporală, fie de cea materială, sau, de ce nu, de cea emoțională), diferențe de gen, clasă, vârstă etc. 
9 Brunner explică unele critici legate de repaus: „Pentru că ne-am lăsat pătrun܈i, dincolo de orice limită, 
de îndemnul spre o activitate neîntreruptă, convin܈i că orice altă formă de existență nu poate fi decât un 
semn de indisciplină, de slăbiciune ܈i de lipsă de ambiție.” (Brunner 2ί12: 21). 
10 Sau, ironic, aminte܈te de condiția primară: „Poziția la orizontală cuprinde aproape întreg spectrul de 
trăiri, de la pasivitate absolută la activitate pasională. Da, viața omenească începe ܈i se termină la 
orizontală” (Brunner 2ί12: 17). 
11 Hesse explică atracția pe care occidentalul o resimte față de arta orientală tocmai prin tihna orientală: 
„Der Hintergrund jener morgenländischen Kunst, der uns mit so großem Zauber fesselt, ist einfach die 
orientali-sche Trägheit, das heißt der zu einer Kunst entwickelte, mit Geschmack beherrschte und 
genossene Müßiggang” (Hesse 1973: 14-15). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

282 

filosofică, artistică în general? ܇i tocmai pentru că zeul nu poate să moară, el se 
retrage în otium să-܈i vadă de o nouă creație12. 
 

Bibliografie: 

Alecsandri, Vasile. 1966. Proză. Ediție îngrijită ܈i studiu introductiv de G.C. Nicolescu. Bucure܈ti: 
Editura pentru Literatură. 

Blaga, Lucian. 1982. Opere 1. Poezii antume. Ediție critică ܈i studiu introductiv de George Gană. 
Bucure܈ti: Minerva. 

Brunner, Bernd. 2012. Arta orizontalei: laudă tolănitului. Traducere din limba germană de Mihai 
Moroiu. Bucure܈ti: Baroque Books & Arts. 

Caragiale, I.L. 1988. Temă și variațiuni. Momente, schițe, amintiri. Ediție îngrijită ܈i prefață de Ion 
Vartic. Cluj-Napoca: Dacia. 

Eliade, Mircea, Culianu, Ioan Petru. 1993. Dicționar al religiilor. Cu colaborarea lui H. S. Wiesner. 
Traducere de Cezar Baltag. Bucure܈ti: Humanitas. 

Fludernik, Monika, Nandi, Miriam. 2014. Introduction, in Monika Fludernik, Miriam Nandi (ed.), 
Idleness, Indolence and Leisure in English Literature. London: Palgrave Macmillan, p. 1-16. 

Fludernik, Monika. 2014. The Performativity of Idleness: Representations and Stagings of Idleness in 
the Context of Colonialism, in Monika Fludernik, Miriam Nandi (ed.), Idleness, Indolence and 
Leisure in English Literature. London: Palgrave Macmillan, p. 129-153. 

Grimm, Jacob, Grimm, Wilhelm. 1885. Deutsches Wörterbuch. 16 Bde. in 32 Teilbänden. Band 6: L, 
M. (Teilband 12). Leipzig, intrările pentru musze ܈i müsziggang fiind disponibile online la 
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08714#XGM08714 
(musze bis müsziggängerisch) ܈i http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung 
&hitlist=&patternlist=&lemid=GM08721#XGM08721 (müsziggang bis muszkorn), accesate ultima 
dată la 21 ianuarie 2ί17. 

Hesse, Hermann. 1973. Die Kunst des Müßiggangs. Kurze Prosa aus dem Nachlass. Herausgegeben und 
mit einem Nachwort von Volker Michels. Frankfurt am Main: Suhrkamp Taschenbuch Verlag. 

Holba, Annette. 2007. Philosophical Leisure. Recuperative Praxis for Human Communication. 
Mikwaukee: Marquette University Press.  

Montaigne. 1966. Eseuri, I. Studiu introductiv ܈i note de Dan Bădărău. Traducere de Mariella Seulescu. 
Bucure܈ti: Editura ܇tiințifică. 

Montaigne. 1971. Eseuri, II. Bucure܈ti: Editura ܇tiințifică. 
O’Brien, John. 2ίί6. Montaigne and antiquity, in Ullrich Langer (ed.), The Cambridge Companion to 

Montaigne. Cambridge: Cambridge University Press, p. 53-73. 
Petrarca, Francesco. De otio religioso, disponibil online la http://www.classicitaliani.it/petrarca/prosa/ 

otio_religioso.htm, accesat ultima dată la 21 ianuarie 2ί17. 
Roberts, Ken. 1999. Leisure in Contemporary Society. Second Edition. Wallingford: CAB International 

Publishing. 
Rojek, Chris. 2010. The Labour of Leisure. The Culture of Free Time. Los Angeles/London/New 

Delhi/Singapore/Washington DC: Sage Publications. 
Rojek, Chris, Veal, A.J., Shaw, Susan M. (ed.). 2006. A Handbook of Leisure Studies. New York: 

Palgrave Macmillan. 

                                                      
12 Vezi referirile la deus otiosus: „deus otiosus care s-a retras din lumea oamenilor şi, ca atare, nu mai are o 
prezenţă activă în ritual” (Eliade, Culianu 1993: 27); „este văzut ca un personaj îndepărtat, care nu intervine în 
treburile de fiecare zi. Ca atare, prezenţa lui în ritual este, în general, redusă.” (Eliade, Culianu 1993: 31). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 

 

283 

Sadlek, Gregory M. 2ίί4. Idleness Working. The Discourse of Love’s Labor from Ovid through 
Chaucer and Gower. Washington: The Catholic University of America Press. 

Sadlek, Gregory M.. 2ί14. Otium, Negotium, and the Fear of Acedia in the Writings of England’s Late 
Medieval Ricardian Poets, in Monika Fludernik, Miriam Nandi (ed.), Idleness, Indolence and 
Leisure in English Literature. London: Palgrave Macmillan, p. 17-39. 

Seneca. 1970. Ad Lucilium Epistulae Morales, II. With an English Translation by Richard M. Gummere. 
Cambridge: Harvard University Press. 

Seneca. 2004. Dialoguri II. Ediție îngrijită, note ܈i indice de Ioana Costa. Trad. din limba latină de Ioana Costa, 
Vichi-Eugenia Dumitru ܈i ܇tefania Ferchedău. Studiu introductiv de Anne Bănățeanu. Ia܈i: Polirom. 

Seneca. 2007. Epistole către Lucilius, I, Epistulae morales ad Lucilium, Volumul I (cărțile I-X). 
Traducere din limba latină, studiu introductiv, note ܈i indice de Ioana Costa. Ia܈i: Polirom. 

Sénéque. 1970. Dialogues. Tome IV – De la Providence – De la constance du sage – De la tranquilité 
de l’ame – De l’oisiveté. Texte établi et traduit par René Waltz, sixieme tirage. Paris: Société 
d’Édition «Les Belles Lettres». 

Soeffner, Hans-Georg. 2014. Muße – Absichtsvolle Absichtslosigkeit, in Burkhard Hasebrink, Peter 
Philipp Riedl (Hrsg.), Muße im kulturellen Wandel: Semantisierungen, Ähnlichkeitein, 
Umbesetzungen. Berlin/New York: De Gruyter, p. 34-53. 

Weber, Max. 2007. Etica protestantă și spiritul capitalismului. Traducere de Ihor Lemnij. Postfață de 
Ioan Mihăilescu. Bucure܈ti: Humanitas. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 16:47:59 UTC)
BDD-A26652 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

