CICCRE V | 2016

Laura MESINA | Arheologia imaginarului romano-
(Universitatea din Bucuresti) | pijzantin®

Abstract: (The Archaeology of the Roman-Byzantine Imaginary) The Byzantine imaginary
coalesces around the glorified imperial power (a Roman heritage); but, since the emperor is “delegated”
by God to rule the community of believers, he also has the duty to control the dissemination of the
sacred image within the boundaries of the empire (a Christian addition). The collective imaginary is at
the same time a mirror and a means of this divine “ministry,” blending faith and imperial ideology in a
single construction to be preserved in the memory of the Christian community. This construction,
nevertheless, has a still deeper source, which is the understanding of politics in classical Athenian
antiquity. This interpretation at the core of the Greek Byzance, combined with the political organization
of the Roman Empire and the Christian discourse, will bring forth the imperial theocracy and a specific
iconography. Neither iconoclasm, nor hesychasm (two currents of thought attached, albeit in different
manners, to the Platonic tradition) will therefore be able to diminish the role of the image in the
relationship between the believer and the sacred power. The present research is an investigation of the
deep-seated roots of Byzantine imaginary. This archaeological approach took into account the funeral
rites in the ancient Greek and Roman world in relation to the semantics of image, on the one hand, and
the realist or symbolic representations of power, on the other. From this vantage point, the collective
imaginary becomes a process of memorization of divine glory or the glorification of its institutions, the
community and its creative spirit.

Keywords: imaginary, Rome, funus imaginarium, Byzance, sacred image

Rezumat: Imaginarul bizantin se formeaza in jurul puterii glorificate a imparatului (mostenire romana);
pentru ca acesta este ,,delegat” de divinitate sa guverneze lumea credinciosilor, are si datoria sa gestioneze
prezenta imaginii sacre in intreg imperiul (adaos crestin). Imaginarul colectiv este oglinda si suportul
puterii instituionale pentru indeplinirea acestui ,,ministeriat” divin. Mai mult decat credinta sau ideologia
glorificatoare a puterii, el le reinventeaza pe amandoua, pentru a fi memorate laolaltd de comunitatea
crestind. 11 hrineste insd o radicind si mai addnci: interpretarea datd politicului de antichitatea clasica
ateniand. Atunci cand ea intalneste in Bizantul elin forma politica a imperiului roman si discursul crestin,
da nastere teocratiei basileice §i unei iconografii specifice. Nici iconoclasmul si nici isihasmul (doua
miscari de idei din primul mileniu crestin ce amintesc in mod diferit de gandirea platoniciand) nu vor reusi
sa diminueze rolul imaginii in relatia dintre individul credincios si puterea sacra. In ciutarea radicinilor
imaginarului bizantin se afld i aceastd cercetare. Arheologia sa ne-a dus cétre ritualul funerar din lumea
greco-romana, corelativ cu semantismul imaginii, pe de-o parte, si cu reprezentarile realiste sau simbolice
ale puterii, pe de alta. Imaginarul colectiv devine procesul de memorare a gloriei divine sau a celei
castigate de institutiile sale, de comunitatea insasi sau de spiritul ei creator.

Cuvinte-cheie: imaginar, Roma, funus imaginarium, Bizant, imagine sacra

! Dat fiind cd am prezentat lucrarea de fatd in cadrul unei conferinte-invitate bazate pe volumele de
autor pe care le-am dedicat subiectului colocviului, utilizez aici, in mod inevitabil, parte din informatii si
argumentari, in special din Uitarea Romei. Studii de arheologie a imaginarului (2013).

14

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

sIlmaginar” — o problema inca actuala de definire a termenului

Lucrarile moderne si contemporane dedicate istoriei si teoriei imaginarului, in
campul stiintelor umaniste si al artelor, daca sunt evaluate in ordinea aparitiei lor,
releva schimbari semnificative de viziune asupra notiunii i a instrumentarului de
analiza si de interpretare. Notiune surprinzitoare, inconstanta, polemica, asa cum
vom vedea ci au fost si evolutia ei semanticd, si de/valorizarea sa conceptuala. In
bibliografii, se remarca usor masiva prezenta franceza, de la critica rationalista a lui
René Descartes la pleiadele de autori inspirate de gandirea Iui Michel Foucault. Fie
ca ne referim la manifestarile functiei imaginative la nivel colectiv, de grup sau
individual, si de orice tip ar fi, fie la institutii si la formele si reprezentarile pe care
puterea le-a cunoscut de-a lungul timpului, Franta a fost interesatd de subiect si
mereu interesanta in ludrile sale de pozitie, in plan teoretic si interpretativ.

In lumea contemporani, termenul se regiseste in toate domeniile de cercetare,
nu doar artistice sau umaniste, nu doar in sociologie (Michel Maffesoli) si psihologie
(James Hillman), ci si in fizica (Gerald Holton), matematica (René Thom), fizica
cuantica (David Bohm), astrofizica (Hubert Reeves), biologie (Francois Jacob) si in
numeroase alte cAmpuri stiintifice. Inregistreaza insa termenul ,,imaginar”, in stiinta
contemporand, o dispersie semanticd periculoasd, indeterminata sau, dimpotriva, o
multiplicare, o depliere si o nuantare fireasca a sensului? Vorbim despre o ubicuitate
binevenitd sau despre o ambiguitate care joacd Tmpotriva conceptului?

Dupa atacul iconoclast din secolul al XVIl-lea declansat de René Descartes
prin Meditationes de prima philosophia in qua dei existentia et animce immortalitas
demonstratur (1641), in modernitate recuperarea sa teoretica este deplind, prin noile
contextualizari in psihanaliza, la Sigmund Freud si Jacques Lacan, in studiile de
psihologie colectiva, la Carl Gustav Jung, in istoria si hermeneutica religiilor, la
Mircea Eliade, in arhetipologie, la Gilbert Durand. Astazi, am spune, vorbim mai
curand de circulatia complet libera a conceptului stiinfific, atat in cercetare, cat si in
discursul cotidian, chiar daca, uneori, este folosit cu sensuri surprinzitoare. in fond, e
un termen cuprinzdtor, un cuvant-valizd, care poate Inmagazina nenumarate
fenomene, forme si expresii ale spiritului imaginativ.

Cateva din cele mai importante interpretari moderne care i-au fost acordate,
explicit sau implicit, au fost prezentate intr-o lucrare colectiva (realizatd in 1998 sub
coordonarea latinistului Jo€l Thomas) despre functiile si formele istorice ale
imaginarului, dar si despre concepte si metodologii particulare; toate acestea in
viziunea unor ,,re/formatori” din secolul al XX-lea (alaturi de cei enumerati anterior,
apar 1n listd si Gaston Bachelard, Edgar Morin, dar si Hans Georg Gadamer, Paul
Ricceur, Georg Simmel). Prin forta lucrurilor, volumul reuseste s& reflecte doar
partial amplitudinea utilizarii in modernitate a conceptului stiintific al imaginarului
(obiectivul autorilor a fost acela de a crea mai curand o introducere in materie;
perimetrul analizelor si al prezentarilor teoretice este oricum restrans, desi se fac
trimiteri la literaturd, filosofie, istorie si teologie). Oricum ar fi, volumul, mai curand

15

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

un mozaic de micro-studii si fise de prezentare decat un program de cercetare
riguros, este tot singular, dupa aproape 20 de ani.

La cativa ani distanta, Jean-Jacques Wunenburger, amintind prin titlu de
studiul critic publicat in 1941 de catre Jean-Paul Sartre, reia prezentarea teoretica a
imaginarului (cu cateva comentarii aplicative), insd nu pentru a-1 relativiza (pana la
destabilizare conceptuald), ci, din contrd, pentru a-i reevalua ,,actualitatea” si a-i
descrie ,,profilul” si evolutia. Desi la randul sdu schematic, studiul din anul 2003
alocate termenului in cAmpul stiintelor umaniste, precum si in culturd, in politica, in
societatea moderna in ansamblu (Wunenburger 2003).

Semnaldm 1insd si alte abordari, recente, care actualizeaza si imbogatesc
intelegerea fenomenului imaginarului si care ne conduc catre domenii de studiu dintre
cele mai diverse. Imaginarul este obiect de studiu sau referintd subsecventa in lucrari de
istorie, de stiinte politice, de studii culturale si arte, de sociologie; devine relevant pentru
formele de organizare statala sau comunitara, pentru intelegerea doctrinelor sau a
mitologiilor, pentru numeroasele compartimente ale antropologiei si pentru simbologie.
Nu ne mai referim aici la modelele clasice de analizd, desi inca active, din istoria
mentalitatilor (linia franceza), ci trimitem cu precadere la cele din istoria ideilor si istoria
culturald sau la cele derivate din ele (linia anglo-americand), sursa de inspiratie pentru
noi interpretari. Interesele stiintifice actuale pun in relatie problematica imaginarului cu
analiza institutiilor si a politicilor lor, cu spatiul public modern si contemporan, cu
discursul puterii — ca text, imagine, ritual sau eveniment (reamintim scolile post-
Foucault). Prevalentd devine acceptiunea sa ,,politicd”, daca intelegem in acest fel rolul
pe care il joaca imaginarul in coagularea comunitdtii, dar si in modelarea expresiilor
sociale si culturale prin care se reveld o personalitate individuala sau un grup.

Directiile noi de cercetare din stiintele umaniste, din anii 2000 incoace (Bonel
si Hunt 1999) converg spre un camp stiintific coerent in ansamblu, desi divers in
compozitia sa internd, aflat sub cupola istoriei si a istoriografiei culturale (Burke
2004, Whatman 2016). Conceptul stiintific al imaginarului nu se devitalizeaza odata
cu declasarea notiunii de mentalitate in favoarea celei de reprezentare sociald
(Ricceur 2000) sau odatd cu tensiunile dintre deconstructivism si anti/post-
deconstructivism, cognitivism, tehnologizare, si nici cu ascensiunea notiunii
complexe de narativitate multimediala (Herman, Jahn si Ryan 2004); dimpotriva, el
se reactualizeaza, datoritd capacitatii sale intrinseci de a sedimenta reprezentarile
corporalitatii si ale corporeitatii, senzoriale si intelectuale, sub forma unei memorii
potential generatoare de real. Fie cd vorbim despre istoria institutiilor statului roman
sau despre teoria puterii crestine din primul mileniu, fie ca ne referim la analiza si
interpretarea unei perioade marcate de o anume filosofie a imaginii sau la
interpretarea imaginatiei senzoriale in teologie, la societatea contemporana sau chiar
la vreun act terorist, se ajunge implicit §i la tratarea temei corpului, comunitar sau
individual, perceptibil sau simbolic, intreg sau fragmentat, real, reprezentat sau ireal,

16

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

la relatia dintre politic/a, violenta si emotii, dintre teritorii, granite, comunitati si la
reprezentdrile lor imaginare.

Exista insa in arealul studiilor dedicate sau care includ problematica
imaginarului o linie de demarcatie destul de ferma, trasatd de rolul alocat imaginatiei.
Atunci cand se apreciaza functia ei fantasmaticd, ne aflam mai aproape de
psihanaliza, antropologie/ arhetipologie, istoria religiilor, istoria mentalitatilor,
estetica si poetica literara si vizuald; cand accentul cade asupra functiei de memorare,
ne putem gandi, spre exemplu, pentru perioade mai vechi, la Ernst H. Kantorowicz,
Evelyne Patlagean, Gilbert Dagron, Louis Marin, Marie-José Mondzain, Giorgio
Agamben — oricat de diferite ar fi abordarile sau operele lor. Deloc intamplator
pentru aceasta pleiada de istorici, filosofi, filologi, suportul metodologic se aseamana
cu demersul ,,arheologic” — un model major si la ora actuala, in 2017 —, relevat de
opera si de cursurile despre putere sustinute la Collége de France, in perioada 1970-
1984, de catre Michel Foucault.

Aceastd a doua optiune coreleaza ,,imaginarul” in principal cu ,,reprezentarea”
(imagine icasticd, si nu fantasmad), cu ,,evenimentul” si ritualurile (imagine iconica si
simbol, nu senzorialitate), cu ,,istoria” si modele-reper (narativul si arhetipul, nu
onirismul). Reiese de aici o definitie complexa a imaginarului colectiv, care ar fi: un
fenomen plural de creatie, rezultat al efortului comunitatii de a-si reprezenta in forme
coerente experienta de viata, gandirea si existenta in ansamblu, prin discursul colectiv
si individual despre sine si despre ceea ce numeste si descrie a fi alteritatea sa (cu
ajutorul arhetipului, al mitului, al imaginii si al simbolului); apare la intdlnirea dintre
gandirea asupra politicului (datoratd institutiilor puterii si teoreticienilor ei, dar si
comunitatii, care, pentru a-si organiza eficient existenta, si-a stabilit seturi particulare
de norme) si exprimarea libera a spiritului, chiar sub presiunea unei dogme sau a unei
ideologii mai generale. Noua perspectiva teoretica asupra imaginarului, construita cu
elemente antropologice, istorice, culturale si de ordin socio-politic, 1i confirma functia
in memorarea trecutului si, implicit, rolul in reprezentarea identitara.

Pe o linie de mijloc intre adeptii imaginarului fantastic (in mod particular
literatii) si ,rationalisti” (semioticienii, spre exemplu, dar si istorici, filosofi etc.),
Jean-Jacques Wunenburger a argumentat intr-0 lucrare din 2001, Imaginaires du
politique, in favoarea abordarii filosofice a antropologiei politicului si a puterii, in
mare parte In opozitie cu viziunea lui Jacques Le Goff (exprimata in lucrarea sa
dedicata imaginarului medieval). Critica implicita la adresa acestuia vine si din faptul
ca el nu ofera o definitie a notiunii cu care, de altfel, opereaza pe larg si pe care cauta
sd o descriec mai curdnd apofatic: imaginarul nu ar cuprinde/ nu ar fi nici
reprezentarea, nici simbolicul, nici ideologicul (Le Goff 1991, 5-34), desi sta in
relatie de subordonare cu ele, cum sti si cu documentul si imaginea. In schimb, in
ultimul capitol, ,,Istoria politicd mai poate fi coloana vertebrala a istoriei?”, autorul
propune o corelare a imaginarului cu antropologia puterii, contrar celor afirmate ca
fiind posibile la inceput (Le Goff 1991, 438-459). Se deschide in acest fel, poate fara

17

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

voia autorului (polemic el nsusi, de altfel, fatd de Gilbert Durand) conditia de
posibilitate pentru interpretari diametral opuse demersului siu. Am discutat pe larg
aceste aspecte controversate ale studiilor teoretice introduse de Le Goff in cartea sa
despre evul mediu francez intr-0 lucrare pe care am dedicat-o la randul meu si dupa
puterile mele imaginarului medieval, formelor sale istorice si teoretizarii lor (Mesina,
Imaginarul medieval, 2013). Totusi, in ciuda analizei critice pe care am formulat-o,
am integrat observatia istoricului francez (si pe care el Insusi cautd sd o puna in
lumind in studiile monografice dedicate regalitatii): ,,... un simbolism profund
ancorat intr-o semiologie religioasa, care transforma politicul Intr-o zona a sacrului.
Unul dintre aceste semne-insemne se preta indeosebi la ample comentarii privind, pe
de o parte, insasi esenta simbolisticii politico-religioase si, pe de alta parte, institutiile
in care s-a intrupat de-a lungul istoriei: coroana” (Imaginarul medieval 446).
Concluziile celui de-al doilea studiu teoretic din volumul francez Imaginarul
medieval recunosc faptul ca este corectad aplicarea lecturii antropologice in studierea
puterii medievale, a ,,imaginariilor” colective locale si a modelelor lor mai generale.

Pentru a urmari formarea imaginarului politicului si al puterii (care 1si
subordoneaza simbolicul, dupa cum afirma Le Goff in capitolul final, spre diferenta de
precizarile din prefatd), e necesar sa trasam nca de la inceput diferenta dintre acesta si
»teoria politica”. Prin ,,imaginar al politicului si al puterii” intelegem rezultatul unui
efort colectiv de gandire imaginativa, structuratd in baza unor principii directoare
comune, cu unicul scop de a realiza, fixa si transmite catre posteritate o poveste
identitard coerenta si puternica, istoric si simbolic. ,,Teoriile politice” sunt reprezentate
in imaginar nu in litera lor stiintifica, ci cu dimensiunea lor imaginativd si chiar
utopicd, cu incarcatura lor filosoficd, metafizicd si cu reteaua lor de micro-structuri
simbolice, care stimuleaza intelegerea realitatii, dar care raspund si nevoii de criterii si
de norme. Spre exemplu, viziunile revolutionare, daca nu 1si gasesc imediat o retea
invizibila de asteptari la nivelul grupului sau al comunitatii, raman izolate, dar latente,
cu posibilitatea de integrare ulterioard in ansambluri ideologice mai mari.

In aceastd idee, regisim la Jean-Jacques Wunenburger, in studiul dedicat
utopiei (Wunenburger, Utopia sau criza imaginarului, 2001), o trimitere foarte utila
si interesantd — pe care 1nsa autorul nu o exploateaza — la semnificatia originara a
notiunii de ,,imaginar”, incadratd intr-un ritual cu functie de memorare si cu rol
identitar, intr-un ceremonial politic. In acest punct, devine posibild cercetarea
imaginarului sub semnul antropologiei puterii.

Pe urmele literaturii stiintifice de specialitate, printr-o sondare ,,arheologicd” in
istoria termenului (dupd Michel Foucault, L'Archéologie du savoir, 1969 si Giorgio
Agamben, Il regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del
governo. Homo sacer Il, 2, 2007), am investigat la randul meu intelesul de baza al
notiunii, pentru a sustine urmatoarea teza: imaginarul este generat si gestionat chiar de
centrul absolut al puterii, pentru a-si intari guvernarea prin reprezentare si memorare,

18

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

cu ajutorul unui ceremonial unic si fastuos: funus imaginarium? — cortegiul mastilor
stramosilor, care ,,insotea” catafalcul nobilului defunct, Intr-o punere in scena nu atat
emotionantd, cat legitimanta si rationald. Cu un semantism specializat, cu o functie
ritualica atent incadrata si exploatata public pentru a impune imaginea celui omagiat in
memoria colectiva (v. fig. 1), termenul std in relatie cu alte bazine lexicale Invecinate,
impreuna cu care fondeaza vocabularul si simbolistica puterii in spatiul cetatii si pentru
comunitatea ei. Conceput pentru a reda si a intari identitatea corpului politic urban,
imaginarul, in ansamblu, pastreaza acest rol fundamental in toata evolutia sa ulterioara,
preluand prin analogie reflexele ,realitatii” si logicile sale de organizare.

Funus imaginarium: procesiunea stramosilor si (re)memorarea colectiva

Una din tezele pe care le-am propus intr-o lucrare dedicatd arheologiei
imaginarului antic si bizantin (Mesina, Uitarea Romei, 2013) este sustinutd cu
ajutorul unei analize de semantica istorica: formarea termenului prin contextualizari,
contamindri si transformari. Functia ritualica (primard) i-a determinat (aluvionar)
bazinul semantic, care, ulterior, a disparut (precum suportul sau istoric), fiind preluat
si asimilat de semantismele altor cuvinte, purtatoare de semnificatii complementare.

Cu mult mai tarziu, in timpul rationalismului francez, atacul iconoclast despre
care am pomenit anterior demonstreaza faptul cd notiunea isi pierduse la acel
moment semnificatia originard si denumea, restrictiv, un proces considerat nefast
pentru cunoasterea obiectiva, o gandire fantezistd, dar limitatd, ne-intelectuald; in
consecinta, i se aloca imaginarului un statut periferic (imaginar fantastic, fabulos,
irational, irelevant, chiar nociv). Abia in perioada ulterioard, incepand cu secolul al
XVIlI-lea, de-a lungul procesului de recuperare a statutului sau, dar si de redefinire,
cuvantul 1isi stabilizeazd semnificatiile pozitive, precum sunt azi si cele ale
derivatelor lexicale Invecinate — imaginatie, respectiv imagine, ajungand un termen
pe deplin acceptat in vocabularul de baza din toate domeniile stiintifice, de la teoria
artei la sociologie, la stiinte politice, medicina, matematica etc.

Sondarea ,,arheologicd” a notiunii de imaginar ne poartd mai intdi catre greaca
veche, in care utilizarea adjectivala nu indica o strictd specializare semantica si nici
un rol major; cu mult mai interesanta, in schimb, secventa lingvistica latina in care
apare contine si ,,radacina” etimologica pe care o vom exploata in continuare. Sursele
literare atesta instabilitatea semnificatiei cuvantului in ocurentele respective si o
oscilatie de la un sens care tine strict de inchipuire (chiar cu o nuantd peiorativa) la

2 Sintagma apare in secolul II d.Ch., intr-o lege funerara a colegiului Dianei si al lui Antinous din
Lanuvium, in anul 136. Informatia este inregistrata in Corpus Inscriptionum Latinarum, Berlin, 1863-,
apud Benoist 2005, 104. Sintagma revine pana la sfarsitul secolului al IV-lea — mai amplu la: Polibiu
(Historia romana, VI 52, 10-54, 2: descrierea procesiunii pentru nobilii romani, la jumatatea secolului
I1), Dion Cassius (LVI 34-46 si LXXIV 4-5: funerariile lui Augustus, 14 d.Ch., si Pertinax, 193 d.Ch.),
Herodian (IV 2: funus pentru Septimius Sever, 211 d.Ch.).

19

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

unul polimorf (politic, istoric si spiritual). Imaginarius este atat cel care realizeaza o
figura (materiald), cat si cel care poartd o figurd in cadrul ritualului funerar funus
publicum. Forma substantivala este atestata abia in latina clasica si in cea imperiald
tarzie, in secolele IV-V d.Ch. (la Flavius Vegetus Renatus, cu semnificatia de ,,cel
care poartd chipul imparatului”), in timp ce forma adjectivald a cuvantului, mai
veche, apare in funus imaginarium, avand o functie precisa si denumind un rol
secund, dar cu relevanta ritualica si politica.

Funus imaginarium reprezenta o parte importanta din ceremonia publica de
inmormantare, in secolele II-IV d.Ch., rezervata marilor aristocrati romani, iar in cele
din urma, prin decret augustian, doar imparatilor; era alcatuit dintr-un cortegiu de
actori, care purtau mastile mortuare, din ceara (imagines) ale inaintasilor defunctului
si costume corespunzitoare rolului politic jucat candva de acestia (Benoist 2005,
104). Funus cuprindea, pe langa actul propriu-zis al arderii pe rug sau al inhumarii, si
acest ritual specific, desfagurat (aproape sigur) In prezenta corpului defunct, si nu
doar a efigiei acestuia (substitut obligatoriu, daca era cazul).

Procesiunea de inmormantare nu presupunea neaparat si indltarea imparatului
defunct la rangul de ,,memorabil”. In principiu, destinul istoric al principelui sau
imparatului se desfasura intre adventus (ceremonia de intdmpinare ca invingator) si
funus (ceremonia funerara), asadar ceremonia de consacrare a memoriei vietii
autocratului era organizatd numai daca faptele acestuia o motivau.

Datorita impactului asupra comunitatii, dar si semnificatiei sale, recursul la funus
imaginarium a fost limitat oficial de insusi Augustus la procesiunea de inmorméntare a
imparatilor, funus imperatorum; implicit, la divinizarea lor prin apoteoza, consecratio.
Functiile cortegiului de masti pentru relatia dintre populus si imparatul defunct aveau de
aceea rolul de a reaminti ascendenta imparatului (strabunii erau din acelasi neam nobil
sau chiar figuri mitice ale cetatii); suita de imagines avea menirea de a atesta, la finalul
existentei sale terestre, legitimitatea cu care ocupase o functie publica si, de altfel, cu care
urma sa detind un loc in patrimoniul memorial. Pe de alta parte, cortegiul ocrotea fizic
catafalcul (constituia o barierd materiald), dar si spiritual comunitatea (asigurarea ei ca
defunctul este preluat si insotit in lumea i-reald de stramosii sai, forfe care ocrotesc si
garanteaza linistea vietii spirituale a cetatii); gira memorarea colectiva a evenimentului si
a destinului maret al impdratului (ca martori necesari, superiori substantial celor
prezenti), precum si consacrarea memoriei imparatului; intarea legitura puternica a
comunitatii cu trecutul i cu valorile sacre ale cetatii.

Consecintele au fost majore 1n planul autocratiei. Decizia autocratului de limitare a
utilizarii ,,spectacolului” funus imaginarium a contribuit la monopolul imperial asupra
spatiului public si asupra traseelor urbane centrale, devenite scena manifestarii plenare a
puterii sale, dar si la transformarea bazelor religiei romane republicane tarzii, cu efecte
politice si sociale ireversibile, printre care intdrirea principatului, in defavoarea
aristocratiei senatoriale; nu in cele din urmad, augustul a ajuns sa se identifice cu insasi
zeitatea tutelara a Romet, Jupiter Capitolinul (v. fig. 2 si fig. 3).

20

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Toate aceste etape de recunoastere a valorii reale a conducatorului roman (sau
de sanctionare a sa) erau puse in scend grandios, dupa scenarii care amestecau
elemente mitologice si contexte istorice. In cadrul orasului — pe traseele specifice
fiecarui tip de ceremonie si cu intregul lor arsenal de semnificatii —, planul
urbanistic, decorul arhitectural, scenografiile specifice si iconografia monumentelor
deveneau elemente-suport pentru spectacolul puterii, alaturi de formulele co-
participative obligatorii (decrete, oratii etc.).

Beneficiile majore pentru institutia imperiala s-au facut vizibile n primul rand
la aparitia si in consolidarea cultului imperial. Valoarea edilului, date fiind
ritualizarea puterii sale si proiectarea figurii sale sacre in randul inaintagilor gloriosi,
era astfel definitiv integrata in memoria Romei eterne, martorul direct al apoteozei.
Miscarea de translatio din planul existentei terestre in cel divin era astfel consfintita
politic printr-un decret dat de Senat pentru organizarea ceremoniei speciale de
consecratio a imparatului (valabila pentru intreaga oikouméné). Decizia institutionala
impunea ca omagierea defunctului august sa iasa din ,,normalitatea” ritualica si din
cadrul cultual comun al inmorméntarii, funus publicum, pentru a deveni un proces
colectiv de divinizare a familiei imperiale (v. fig. 4). Funus devenea astfel
»anticamera” asimildrii imparatului in randul zeilor, ceea ce ne atestd noua modul in
care se consolida in secolele I-IV cultul imperial, ca si impactul pe care acest
ceremonial 1l avea asupra comunitatii romane.

Omagierea obligatorie solicita includerea tuturor tipurilor de expresie in
spectacolul politic si spiritual: cuvantul (laudatio funebris), imaginea, obiectul
(scenografia) si ritualul (pompa funebris). Imagines, purtate de tineri romani, nu erau
doar mastile, ci si costumele aferente gradelor militare sau functiilor politice, sau
nivelului social al stramosului, dupa care puteau fi recunoscuti atunci cand numele lor era
invocat in oratie. Ceremonialul in migcare oferea si o lectura politica a spatiului guvernat
de fostul augustus. Scenografia si ansamblul ceremoniei transformau in monument carul
pe care era asezat defunctul si ofereau o grandioasa punere in scend a ceea ce trebuia sa
devina un exemplum, pentru a fi invocat ulterior in discursurile politice.

Dimensiunea civica si cea istoricd a spectacolului funerar imperial aveau de
asemenea o importantd majord. Spectacolul institutional, prin ceremonialitatea sa, 1i
solicita comunitatii un autocontrol sever in manifestarea emotiilor n fata mortii. El
constituia si o lectie de pedagogie civicd in raport cu figurile mitice tutelare ale
razboiului, in special cu Mars Ultor roman (vezi fig. 5), pentru ca i revela cetatii
caracterul apoteotic al functiei supreme. Transformarea modelului republican al
ceremoniilor de inmormantare (rezervat aristocratilor) in grandioase funera imperiale a
impus omagierea autocratului drept cuceritor al lumii, prin includerea in cortegiul
veteranilor (eroilor-martori), alaturi de populus, societatea civila, a soldatilor, ordines.

Matricea funera imperatorum a inglobat in cele din urma toate valorile majore
ale cetatii lumii. Cum funera imperiale organizate pentru fondatorul principatului au
dat tiparul pentru urmatoarele secole, funus imaginarium a ajuns sa includa alaturi de

21

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

imparatul defunct, dar si de cei care il omagiau ca pontifex maximus (v. fig. 6) si ca
civilizator al lumii (Augustus) (v. fig. 7), si figuri-reper ale cetatii (Romulus) si ale
oikouméne guvernate, (re)cunoscute astfel — incontestabile valori istorice si morale
(sau materiale, in cazul provinciilor). Doliul colectiv devine astfel un prilej, dar si un
exercifiu de rememorare a unui destin maret, parte din portretul romanitatii.
Reintélnirea cu trecutul in cadrul solemn al ritualului este In acest caz o lectie de
corectare a uitdrii, dar §i de corelare a gestului de a omagia gloria cu nevoia de a
intari identitatea colectiva, prin referire la figurile sale eroice.

In relatia cu cetatea sa, imparatul, Semper victor, ajunge si revendice
recunoasterea de catre comunitate a cultului care se formeaza si a functiei sale de
autocrat ca fiind inspirate de divinitate — sursa puterii sale politice. Jonctiunea
simbolica Roma Aterna — Augustus nu va parea nenaturald In economia generald a
guvernarii, dat fiind cd insdsi comunitatea afirma despre propria cetate, in cadrul
ceremonialurilor si prin discursuri, ca este nemuritoare si sacra. Teoria imperiului
integreaza mistica urbana a cetdtii si simbolistica puterii autocrate, astfel incat ele
practic se contopesc (v. fig. 8).

Autocratul, Conservator Urbis Suae, politica sa edilitara si planul de constructie
monumentald a Romei au dat noi valente registrului vizualului urban, generand
proiecte grandioase de intdrire a corpului arhitectonic al cetatii. Cum, in paralel, se
pregateau si itinerariile ceremoniilor imperiale, ca vertebre ale spectacolului de
confirmare a puterii, ,,corporeitatea” acesteia din urmad se insera in corporalitatea
urbana, astfel incat comunitatea romana ajunge sa strabata cotidian un spatiu sacralizat,
unic, ca pe scena pregatita permanent pentru o noud reprezentatie. Relatia dintre
principe sau imparat si Cetatea sa presupune, implicit, prezenta acestui populus
Romanus, beneficiarul absolut al actului constructiei. Corpul politic al comunitatii
devine vizibil, la rAndul lui, atit in ceremoniile de adventus—funus—consecratio, cat si
in Hipodrom, in sine o altd scend specializata, pe care populus joaca, de fapt, rolul
principal, prin dreptul sdu de veto sau de confirmare a deciziilor Senatului. Cetatea-stat,
devenita intre timp capitala de imperiu continental, are, implicit, in calitate de loc al
deliberarii si al anuntarii Legii, functia politica tutelard pentru intregul teritoriu
administrat de puterea romand. Cum politicile de memorare a evenimentului sunt
configurate si sustinute prin spectacolul periodic si prin reprezentdrile puterii
institutionale sau comunitare, se poate admite ca mecanismele principale de constructie
a ,istoriei” au fost si ele definitivate tot In capitala.

Nu intamplator termenul imaginarius apare intr-o perioadd in care filosofia
stoicilor influenteaza gandirea politicd romana: relatia care se stabileste natural intre
principe si cetatea sa, intre reprezentdrile puterii sale si cerinfele comunitatii trebuie
sustinutd de virtutile pe care autocratul le dovedeste atat in actul de guvernare, cat si
prin politicile corelative cu acesta. Nevoia de ordine istoricd, de control asupra
faptului si evenimentului, de cunoastere si apropriere a semnificatiilor si a Invataturii
desprinse din cunoagterea contextului, dezbaterea asupra celor mai bune modalitati

22

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

de guvernare si a virtugilor sunt, toate, influentate de filosofiile post-aristotelice, din
care Tmparafi precum Marcus Aurelius trag invataminte. Idealurile stabilite, sub
influenta stoicilor, intaresc relagia puternica dintre autocrat si corpul politic al cetatii
si al imperiului sau, relatie tradusa simbolic printr-o metafora organica anuntata inca
de Platon, integrata si comentata de Aristotel in tratatele sale.

Translarea puterii si a prestigiului de la £terna Roma la £Lternus Augustus a
implicat stabilirea si respectarea unei responsabilitati fundamentale a imparatului, nu
doar edil si garant spiritual, model politic si militar, ci §i ,,memorator” al destinului
comunitatii si al imperiului, §i autocrat ce merita, la randul sau, sa fie ,,memorat”.
Calitatea de reper moral se mentine si se accentueazd dupd moarte, prin ceremonia
specificd, de consecratio. Imparatul este el insusi un depozit al virtutilor intrupate
perfect, este si autor de strategii de reprezentare a acestora, este si actorul principal
pe scena istoriei comunitatii politice. Performantele sale politice si militare sunt
redate si de decizia de largire a granitelor capitalei/ imperiului, simbolic si practic
oferind astfel spatiu de celebrare si de existenta pentru noua stare a lucrurilor.

,Corpul politic” al Romei este personificat printr-o femeie-mama (v. fig. 9) si ei
i se atribuie o iconografie complexa, redata pe frontispiciile monumentelor, in acte
juridice si pe insemne militare (politica pe care Constantinopolul o va prelua aproape
integral); imparatul, in schimb, imprumuta atributul eternitatii de la cetatea suprema,
devenind Imperator Caesar Augustus. Se realizeazi in acest fel un transfer de functii si
de reprezentari, astfel incat cei doi, imparat si cetate, vor constitui impreuna ,,corpul
politic” prin definitie — o unitate care, pana la decizia lui Constantin I de a construi o
»dublurd” romana in Orient, parea indestructibild. Tot Constantin I va reface aceasta
relatie exclusivista si sacrd, insa cu populus urbis constantinopolitanae si in termenii
reali si pragmatici ai ,,contractului” dintre fondatorul eponim si orasul sau.

Imaginarul romano-bizantin. Uitarea Romei pigéne si doliul crestin

La Roma, in perioada principatului, ca si la Constantinopol (cu toate
modificarile impuse de credinta basileilor), funera imperatorum si organizarea
grandioasa a funeraliilor imperiale demonstreaza interesul comun pentru sacralizarea
functiei imperiale. Practica si teoria divinizarii, de sorginte greaca, trecute prin filtrul
stoic (de la Cicero la Seneca), apoi prin cel crestin-timpuriu (si arian, la Eusebiu din
Cesareea), vor fi si ele preluate de a doua capitald ,,romana”, cea orientala.

Despartirea de Roma are loc prin deciziile lui Constantin I si Constantiu II, fiul
sau. Ceremonialurile organizate la Roma 1n timpul domniei lui Constantin I sunt reduse
la numai trei manifestari publice de adventus pentru imparatul in exercitiu (312, 315,
336). Pe 8 noiembrie 324 se retrasese sub ordinele lui perimetrul Byzantionului,
(re)construit ca a doua Roma si sarbatorit cu numele de Constantinopol la 11 mai 330.
Constantiu Il (337-361), aflat la Roma in anul 357 (28 aprilie), solicita la randul lui o
ceremonia de adventus auster organizata si refuza sa se mai inchine poliadei romane.
Latura militard si practica a personalitatii ui Constantiu II, dar si spiritul de crestin

23

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

(prezenta lui e descrisd drept hieratica, tacuta si rigidd) erau consonante cu o restran-
gere a fastului ceremonial — cu atat mai mult cu cat Roma insési traversa o perioada de
criza institutionald, dupa mutarea resedintei imperiale in Orient.

Ceremoniile imperiale la Roma in raport cu Tmparatul crestin se modifica
fundamental. In doar trei decenii, Roma ajunge un oras cu functii politice reduse in
raport cu Constantinopolul si cu o legitimitate confuza; de fapt, daca citim odata cu
Gilbert Dagron istoria secolului al 1V-lea, in mod intentionat lasata sa fie ambigua, in
favoarea capitalei din orient (Dagron, 1974). Imparatul crestin devine centrul proce-
siunilor doar ca functie politica, iar relatia pe care adventus o asigura inainte intre
augustul sacerdot, comunitate si zeitdti, se estompeaza. In trecerea sa dificila catre
crestinism, Roma va fi nevoitd sa-si adapteze practica ritualicdA pagana si
ceremonialurile la noua teocratie politica, pentru a-i asigura totusi imparatului ,,in
maiestate”, aflat fie si 1n vizita, rolul major in orice manifestare publica de proportii,
insa fara apelul la stramosi si la vechea mitologie locala.

La data divinizarii lui Constantin I, existau deja in esenta puterii imperiale
fundamentele pentru basiléia: credinta intr-o relatie unicd pe care imparatul o
stabileste, prin functia sacerdotald asumata, cu zeitdtile (mai apoi, cu divinitatea
crestind); imaginile (figurile) care il reprezentau cand era in viata (asadar, ca
substitute ale autoritatii sale), dar si post-mortem (efigiile si mastile mortuare);
ritualul aulic dedicat lui, divi filius si Augustus, numen si genius totodata; ceremo-
nialurile publice anuale; atribuirea calitatilor de invictus si de pater patriae, precum
si a unui prenume (legat de cuceririle sale), devenit nume (Caesar); recunoasterea
periodicd a virtutilor unice pe care le intrupa, intr-un oras construit si folosit
permanent pentru spectacolul grandios al puterii — forumuri, trasee urbane, arcuri
triumfale, temple si mausolee, columnae, precum cea inauguratd in anul 113 in
memoria lui Traian. Date fiind toate acestea, la inmormantarea lui Constantin I (22
mai 337) in capitala orientald a avut loc atat un funus clasic, dedicat corpului defunct,
cit si o ceremonie crestind, inchinatd inhumarii sale (Eusebiu din Cesareea, Vita
Constantini IV, 73 si Historia Ecclesiae X, 8). Funera imperatorum se transfera in
capitala de est si se transforma, in pofida capitalei de vest.

Grija ,,pagana” pentru transferul valoric in lumea celestd este insa atent preluata
in ceremonialul constantinopolitan, ,,crestinat”; el va sustine constructia unui esafodaj
simbolic i a unei arhitecturi complicate a ierarhiilor de putere, reale si ,,imaginate” —
memorate toate de comunitate —, n care intrd ,.figurile” cetatii, respectiv modelele
politice si spirituale. In relatie cu ele ne aseaza si ,arheologia” imaginarului, pe un
amplu bazin conceptual, al formelor care sustin memoria si existenta comunitatii:
gestul intemeietor si faptul glorios, politicul, credintele si institutiile, ideologia militara
si civica, identitatea colectivd si virtutile individuale, obligatorii pentru o buna
guvernare; reamintim, in viziunea stoicilor, de la Cicero la Seneca si la Marcus
Aurelius (Vogt 2008), dar si la puterea crestina (Agamben 2007).

24

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

In economia generald a ceremonialului roman, un argument material si un spri-
jin pentru memoria colectiva il constituia mausoleul familiei. Romanii nu priveau la
fel locul in care se pastrau ramadsitele funerare si templul comun. Mai mult chiar,
doliul si ceremonialul privat erau separate de lantul procedural constituit de iustitium,
starea de exceptie a doliului public. (Senatul fixa calendarul pentru funera printr-un
decret oficial cu caracter juridic si stabilea consecratio, in urma unor discursuri
aprobate unanim; urmau ceremonialurile, apoi intervenea din nou legislatorul, tot
discursiv, pentru a inchide perioada si pentru a decreta divinizarea impéaratului.)
Mausoleul (privat), marturia indiscutabild a recunoasterii de catre comunitate a
meritelor imparatului si a legitimitatii actului de a-i memora destinul, avea propria
valoare sacrald, dar si, in plus si mai acuzat, una patrimoniald; corelata cu cea eroica,
a defunctului, recunoscuta triumfal, nu se confunda in niciun fel cu cea a templului
dedicat vietii spirituale a cetatii.

In schimb, in ,,a doua Roma”, Constantiu II cautd si acorde mausoleului
familial (inchinat Sfintilor Apostoli) o valoare de templu, prin incadrarea catafalcului
tatalui sau cu 12 ,posturi”, echivalandu-i astfel pe tovarasii de drum ai lui lisus.
Constantin | fusese investit prin Conciliul de la Niceea din 325 ca isapostolos, nu
insd ca substitut al lui Christos — aspect atent observat de literatura crestinad
ulterioara, care a amendat sever aceastd conceptie, conform careia imparatul ar fi fost
episcopus episcoporum (expresie consacrata in Matei XXII, 21), ceea ce astazi este
numit de la distanta istorica ,,cezaro-papism” (Dagron 1996, 158-159).

Casa basileica si-a dorit o apoteoza finalizatd nu cu crematia, ci cu inhumarea
(optiune crestind), dificil de realizat, in conditiile in care si tipul de constructie
(mausoleul), si ceremonialul de consecratio tineau inca de vechile credinte ,,pagane”.
Prin aplicarea ca atare a conceptiei grecesti despre mimesis, s-ar fi dorit, poate, ca
basileul Constantin I sd imite modelul lui lisus, iar mausoleul lui, de imparat militar
roman, s aminteasca de Biserica Anastasis (a Sfintei Invieri), morméntul sacru din
lerusalim.

Se poate spune cd, in mod legitim, mostenitorul nu a urmarit altceva decat
glorificarea tatdlui. in absenta unui funus imaginarium (oricum legitura cu Roma nu
avea sens, iar cea cu Bizantul nu avea continut), a devenit posibild asezarea de placi
comemorative sau de posibile amplasamente funerare simbolice pentru cei 12
apostoli. Prin acest ,,cortegiu” sacral imobil, non-figural, proiectat totusi cu prudenta
pentru mausoleu, si nu pentru procesiunea publicd, Inmorméantarea Tmparatului
Constantin I a tins catre modelul unei apoteoze pseudo-christice.

In analiza pe care o face pe baza surselor istorice, Gilbert Dagron inregistreaza
esecul acestei tentative, de suprapunere a rolurilor celor doi ,,divini”, precum si a
functiilor celor doua spatii (Dagron 1996). Mai intdi, Constantiu II transforma
rotonda funerara existenta intr-un mausoleu imperial si proiecteaza acolo scenografia
pentru depunerea catafalcului tatalui sau. Imediat apoi insa, poate din cauza unei
anumite rezistente a clericilor (nu e atestata, dar nici nu se poate gasi un alt motiv

25

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

obiectiv), construieste aldturi o bisericd inchinata cultului crestin, in care vor fi
depozitate relicvele, mausoleul funerar ramanand o anexa.

In timp, se va impune ca trupul credinciosului sa fie depus, dupa modelul lui
Constantin I, in interiorul spatiului bisericesc (in cazul imparatului si al marilor sai
demnitari, edificiul crestin este fie ridicat de ei insisi cu aceastd functie, de capelad
palatind, fie sustinut prin donatii materiale sau financiare pentru a o indeplini).
Spatiul funerar privat va fi pana la urma inglobat in spatiul de rugiciune crestina
colectiva, pentru ca trupul autocratului sa raméana pentru totdeauna in centrul
credintei, in ,,casa Domnului”, dar subordonat lui.

Modelul initial al funeraliilor lui Constantin | va face istorie ulterior, cu
observatia ca Tmparatul defunct nu va ajunge niciodatd sa substituie locul central al
lui Tisus si nici nu va fi cu adevirat al 13-lea apostol (mai curand, cazul Sfantului
Pavel si al apostolilor din a doua generatie). Doar la nivel retoric biserica de rit
bizantin i-a recunoscut lui Constantin | o calitate cvasi-apostolica, data fiind functia
pseudo-sacerdotiului sau, preluatd oricum din teoria puterii romane si fara de care nu
ar fi fost un ,,ales” al divinitatii.

Transformarea pe care a suportat-o funus imaginarium, disparut dupa stabilirea
capitalei la Constantinopol, a constat in inlocuirea sa cu celebrarea permanenta a
virtutilor basileului, asezat in descendenta directa a figurii christice. Invincibilitatea
puterii lui si-a gasit sursa 1n credinta monoteista si in relatia privilegiata a imparatului
cu divinitatea (semnul crucii si celebra inscriptie In hoc signo vinces, un motiv
spiritual), In timp ce pentru autocratul ,pdgin” cauza primard a fortei sale
indestructibile fusese romanitatea competitiva (asadar, un argument etnic si valoric).

Imaginarul bizantin va oglindi aceasta convertire a vechii ceremonii romane —
care il punea in relatie pe defunctul imperial cu spiritele marilor sii inaintagi — in
ceremonia omagierii basileului si a relatiei sale exclusiviste cu divinitatea. in ambele
situatii, predomind tema victoriei eterne datorate calitatilor Tmparatului, un (re)inte-
meietor (edil, dar si civilizator 1n noi teritorii) si un invingator absolut.

Imaginarul puterii crestine va prelua simbolistica augusteand pe care o va corela
cu cea a cetatii sale, Constantinopol (ilustrate de iconografia monetara bogata), dar si
cu ideea de corporeitate a imperiului. Domnia lui Constantin I pastreaza si transfera in
imaginar, pe langa interpretarea maiestatii romane in limbaj retoric, si gandirea
absolutista legatd de dreptul imperial de guvernare a corpului/ teritoriului intregii
oikouméneé (cel putin la Eusebiu din Cesareea). Conceptul politic suprem, reprezentativ
pentru identitatea noii cetati-capitale, va fi eternitas, cuvantul-cheie care inlocuieste
triumphus, atat in vocabularul puterii, cat si in practica ceremoniald. Basileul si cetatea
sa 1si vor apropria, politic si teologic, vocatia universalistd a conceptului, in care se va
proiecta insusi corpul puterii, prin notiunea de imperium christianorum.

,Imaginar”, dupa cum il atesta sursele pentru ceremonialul roman, insemna prin
extensie §i amintirea despre Tnaintasi, rememorarea trecutului comun, intr-un cadru
urban prin excelentd glorificator. Printre conditiile utilizarii mastilor de ceara in cadrul

26

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

ritualului funerar se numarau atat ,,inrudirea”, reald sau simbolicd, a stramosilor cu
imparatul omagiat, cat si legitimitatea pe care o puteau acorda glorificarii. Chiar chipul
augustului va intra in randul acestor imagines, iar sufletul sau supravietuitor va ajunge
in randul spiritelor ocrotitoare ale cetatii, de indatd ce corpul va disparea in foc sau
ramasitele 1i vor fi depuse in mausoleul funerar al familiei.

Pe granita dintre lumea celor vii si a celor morti, etern, privirea autocratului
ajunge sa legitimeze ea insasi un trecut eroic, dar $i, in practica ritualica, un viitor
imparat. ,,Privirea” basileica (si, cu ea, cea a intregii lumi crestine) este indreptata in
schimb intr-o singurd directie, inspre un viitor indefinit: Judecata de Apoi. Trecutul
(vetero- si neo-testamentar) impune doliul, pe care doar obtinerea iertarii
dumnezeiesti il poate implini, si penitenfa (in existenta terestra), care, daca e
respectatd pana la capat, conduce citre mdantuire.

Credinta ortodoxa va pastra neschimbata aceasta interpretare a eternitatii, chiar
in spiritul ei originar (respectand textele sfinte si scrierile crestinismului timpuriu).
Pe de alta parte, desi in practicile lor religioase difera functia si suportul material al
»~imaginii” sacre (vorbim fie despre masti, efigii si statui, fie despre mozaicurile
bizantine din biserici), romanii §i crestinii de mai tarziu au urmarit deopotriva sa
recupereze, prin ritual si prin comportament colectiv adecvat, varstele de aur (oricare
ar fi fost forma lor imaginard) si pacea absoluta.

In ce priveste imaginea si stilistica sa iconograficd, principatul s-a vrut
reprezentat realist, accentuand calitatile individuale, forta, frumusetea chipului,
sugerand valoarea civica si politicd a persoanei (statuile lui Augustus insusi, spre
exemplu). Basiléia a ales in schimb, in detrimentul individualitatii si al diferentei,
hieratismul, privirea abstrasd si transcendentd, subliniind obligatia penitentei si a
datoriei indoliate fatd de figurile sacre; de aici, motivul donatiei si al inchinarii
bisericilor imparatesti; un tipar pentru portretul votiv este mozaicul din secolul X,
care 1i figureazd pe Constantin [, in dreapta, Inchinand Fecioarei cetatea orasului ca
fondator eponim, iar in stinga, pe Iustinian I, prezentand macheta bisericii Hagia
Sophia (v. fig. 10), model prezent si in evul mediu in occident (v. fig. 11), preluat si
de evul mediu romanesc (v. fig. 12) si mentinut pana azi.

Funus imperatorum a acordat, indiscutabil, o valoare spirituald majora
semantismului originar al ,,imaginarului”. A creat, de fapt, fundamentul si bazinul larg pe
care se va reageza notiunea in vocabularul medieval crestin, cu noi intelesuri, dintre care
pe unele le folosim si astdzi. Componenta politicd explicitd s-a estompat in timp, in
favoarea unor seme inrudite sau a unor vecinitati semantice, si datoritd influentei
celorlalte cuvinte din familia lexicald, imagine si imaginafie — toate trei cu 0 mare
relevan{d teoretica pentru institutiile puterii si pentru diseminarea si sustinerea
ideologiilor lor in imperiul crestin. Totusi, funera imperatorum au fost cele care au impus
in gandirea colectiva imaginea puterii sacre ca factor dominant in procesul de memorare.

Imaginarul — initial legat de o colectie de imagini materiale (de obiecte) aflate
in relatie cu imagini-amintire — primeste o suma de afluenti conceptuali si semantici,

27

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

substantiali, dinspre temele prezente in discursul public al puterii si despre putere
(texte, scenografii, ceremonialuri), si anume: maretia, romanitatea (etnie cu destin
glorios), istoria unei mari civilizatii, memorarea modelelor, forta autocratului,
politicile co-participative, institutiile deliberative si legiuitoare, credintele-suport etc.

in procesul de transformare a madstilor, nici ,,gramatica” ceremonialului
funerar, nici oikonomia crestind nu vor mai pastra practica ritualicd de tip funus
imaginarium (anulata, in primul rand de logica intemeierii orasului Constantinopol),
ci vor mentine din simbologia imaginii ca imagines doar nevoia si obligatia de a
corela valorile trecutului cu prezentul comunitagii-martor.

Reprezentarile figurale ale divinului, in relatie cu corpul simbolic al puterii
crestine, vor inlocui dupa anul 330, prin mozaicuri, fresce si icoane sau prin
monedele batute, ,,chipurile” Tnaintasilor pagani din ceremonialurile funerare urbane
(precum si spiritele lor protectoare). Datoritd activitatii clericale asidue de
prozelitism, sustinute de basileii iconoduli si de teocratia bizantina, dar si de mai
tinerele puteri crestinate, se vor raspandi in diocezele imperiului indeosebi icoanele,
iconografia votiva si iconografia narativa (evanghelicd) in frescd. Oikonomia
imaginii crestine va face sa supravietuiasca si sa se amplifice haloul conceptual al
»imaginarului”, inteles in secolul al IV-lea ca un cortegiu de spirite figurate ce
insotesc corpul mort al autocratului.

In sistemul de roluri va avea loc insd un schimb de substantd si de identitate:
bustul zeului ,,devine” chipul realizat In mozaic al lui lisus Christos, efigia (corpul de
ceara al) imparatului pagan se dematerializeaza si ea, prin inscrierea formei in imaginea
murald; ,.chipurile” stramosilor sunt inlocuite de figuri sacre (personaje vetero-
testamentare, apostolii) sau sacralizate (martiri, ierarhi ai bisericii, imparati crestini).

Ceea ce putea fi controlat in lumea romand, fizic si temporal (obiectele-masti
erau integrate doar n anumite momente si scenografii), spiritual si chiar politic,
printr-o procesiune asumatd de comunitate si de institutiile puterii locale, in lumea
crestina tine de o guvernare simbolica de proportii mult mai mari, din moment ce
teocratia basileica gestioneaza centralizat credinta monoteista si o impune ca atare in
intregul teritoriu stapanit, fara alternativa. Funus imaginarium este filtrat istoric si
politic de gandirea crestind, ca apoi sa se disemineze In ceea ce va fi numita
otkonomia imaginii, iar aceasta sa greveze imaginarul medieval. Oikonomia a impus
ca in descendenta imediatd a divinitatii si a figurii christice s& se situeze
reprezentarea imparatului ei fondator. Pentru lisus Christos, judecator in plan celest,
std basileul ,,delegat” (ales) 1n plan terestru, ,,inspirat” de divin (impartisind o
anumita conditie sacra) — reamintesc aici semiologia politico-religioasa (J. Le Gof¥).

Aceastd politicd a puterii imperiale crestine se va impune in timp §i in
imaginarul colectiv; ea s-a dovedit foarte puternica si persuasiva, cu toate mutatiile si
adaptarile pe care le-a suferit in timp, de la un regim politic la altul, de la o comunitate
la alta. In ciuda unor schimbiri de paradigmi culturali si teologica in lumea bizantina,
pe alocuri si de gandire politica, canonul credintei si al imaginii divinului, precum si

28

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

teoria puterii $i a guvernarii mentin un imaginar colectiv cu o structura formalizata si
cu o schema generald, valabila timp indelungat pentru ortodoxie.

Desi reprezentdrile si temele care se regisesc 1n el, pastrate in memoria
colectiva, in cultura orald sau ilustrate de diferite marturii materiale, sunt variate si
numeroase, imaginarul ramane organizat in jurul unui pivot central, al temei puterii
(institutionale sau colective, laice sau religioase). Imago, in vechiul sau sens roman,
ajunge in societatea crestinda la dimensiunile unui arhetip, iar in jurul fondatorilor
religiei — figurile sacre, lisus Christos si Fecioara Maria, sau figurile laice,
Constantin I si Tmparateasa Elena — se formeaza o intreagd ideologie cu privire la
relatia mama-fiu si la obligatia omagierii ei Indoliate.

Ceea ce numim astazi ,,imaginar crestin” ne apare, in plan simbolic, ca o forma
sublimata a vechiului funus imaginarium, o schema emergenta din el, cu urmatoarea
caracteristica diferentiala: in cadrul lui, protagonist absolut este spiritul divin
intrupat, Insotit de un intreg cortegiu al figurilor majore din istoria crestinismului.
Acest camp central, al reprezentarii divinului, nealterat pana astdzi, pastreaza din
vechea semnificatie a imaginarului doar semele si simbolemele glorificarii, ale me-
moriei colective (aici, crestine), mentinand in acelasi timp si componenta funerara a
sacrificiului (dar ca martiriu apostolic) si primeste ideea de penitentd asumatd de
credinciosul aflat in agteptarea judecatii si a mantuirii sale.

Imaginarul crestin este el insusi o ,procesiune simbolicd”, un funus
imaginarium cu finalitate istorica, atat in plan colectiv, cat si pentru individul comun.

Referinte bibliografice

Agamben, Giorgio. 2007. Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del
governo. Homo sacer, I, 2. Vincenza: Neri Pozza Editore.

Benoist, Stéphane. 2005. Rome, le prince et la Cité, Paris: Presses Universitaires de France.

Bonel, Victoria, Hunt, Lynn (coord.). 1999. Beyond the Cultural Turn. New Directions in the Study of
Society and Culture. Postfatd de Hayden White. Berkeley: University of California Press.

Burke, Peter. 2004. What is Cultural History? Cambridge: Polity Press.

Dagron, Gilbert. 1974. Naissance d’une capitale. Constantinople et ses institutions de 330 a 451. Paris:
Presses Universitaires de France.

Dagron, Gilbert. 1996. Empereur et prétre. Etude sur le ,,césaro-papisme” byzantin. Paris: Gallimard.

Herman, David, Jahn, Manfred, Ryan, Marie-Laure (ed.). 2005. Encyclopedia of Narrative Theory.
Londra: Routledge.

Mesina, Laura. 2013. Imaginarul medieval. Forme si teorii. lasi: Institutul European.

Mesina, Laura. 2013. Uitarea Romei. Studii de arheologie a imaginarului. Tasi: Institutul European.

Ricceur, Paul. 2000. La mémoire, [’histoire, ['oubli. Paris: Editions du Seuil.

Thomas (coord.), Joél. 1998. Introduction aux méthodologies de I'imaginaire. Paris: Editions Ellipses.

Vogt, Katya Maria. 2008. Law, Reason, and the Cosmic City. Political Philosophy in the Early Stoa.
Oxford: Oxford University Press.

Whatmor, Richard. 2016. What is Intellectual History? Cambridge: Polity Press.

Wunenburger, Jean-Jacques. 2001. Imaginaires du politique. Paris: Editions Ellipses.

Wunenburger, Jean-Jacques. 2001. Utopia sau criza imaginarului. Trad. de Tudor lonescu. Cluj-Napoca: Ed. Dacia.

Wunenburger, Jean-Jacques. 2003. L imaginaire. Paris: Presses Universitaires de France.

29

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Figuri

Fig. 1. Togatus Barberini. Nobil cu togé, tindnd busturile stramosilor. A doua parte a sec. I 1.Ch. Muzeul
Capitolin, Roma.

30

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 2. Jupiter Otricoli (replica a statuii de cult Jupiter Capitolinul), prima jumatate sec. I .Ch. Muzeul
Vatican, Roma.

Fig. 3. Gemma Augustea, 10 d.Ch. (18,7 x 22,3 cm). Muzeul de istorie a artei, Viena.

31

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 5. Mars Ultor, prima parte sec. Il d.Ch. (copie). Templul augustean al lui Mars Ultor, Roma.

32

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 6. Augustus, ca Pontifex Maximus (27 1.Ch-14 d.Ch.). Palatul Massimo alle Terme. Muzeul National
Roman, Roma.

33

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 7. Augustus (27 1.Ch-14 d.Ch.). Muzeul Vatican, Roma.

34

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 8. Alegoria Romei. Moneda (verso) din timpul domniei lui Nero (54-68 d.Ch.). Monetaria Romei.

Fig. 9. Ara Pacis Augustae (9 1.Ch.). Figura alegorica a lui Tellus, Pamantul (Italia sau Pacea). Ara
Pacis, Roma.

35

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 10. Tustinian I (stinga) si Constantin I (dreapta), inchinand Fecioarei cu pruncul, primul, Hagia
Sophia, si al doilea, cetatea Constantinopolului. Mozaic, 990. Galeria de Sud. Hagia Sophia, Istanbul.

Fig. 11. Regele Wilhelm Il (1166-89) doneaza catedrala Fecioarei Maria. Mozaic, 1176. Domul din
Monreale, Palermo.

36

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)



CICCRE V | 2016

Fig. 12. Tabloul votiv al lui Neagoe Basarab (1512-21), al doamnei Despina Milita (1512-21) si al
copiilor lor. Fresca, nainte de 1526. Mesterul Dobromir. Manastirea Curtea de Arges, Arges.

37

BDD-A26632 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)


http://www.tcpdf.org

