
CICCRE V 2016 
 

14 

 

Laura MESINA 
(Universitatea din București) 

 

 

Arheologia imaginarului romano-

bizantin1 

 

 
Abstract: (The Archaeology of the Roman-Byzantine Imaginary) The Byzantine imaginary 

coalesces around the glorified imperial power (a Roman heritage); but, since the emperor is “delegated” 

by God to rule the community of believers, he also has the duty to control the dissemination of the 

sacred image within the boundaries of the empire (a Christian addition). The collective imaginary is at 

the same time a mirror and a means of this divine “ministry,” blending faith and imperial ideology in a 

single construction to be preserved in the memory of the Christian community. This construction, 

nevertheless, has a still deeper source, which is the understanding of politics in classical Athenian 

antiquity. This interpretation at the core of the Greek Byzance, combined with the political organization 

of the Roman Empire and the Christian discourse, will bring forth the imperial theocracy and a specific 

iconography. Neither iconoclasm, nor hesychasm (two currents of thought attached, albeit in different 

manners, to the Platonic tradition) will therefore be able to diminish the role of the image in the 

relationship between the believer and the sacred power. The present research is an investigation of the 

deep-seated roots of Byzantine imaginary. This archaeological approach took into account the funeral 

rites in the ancient Greek and Roman world in relation to the semantics of image, on the one hand, and 

the realist or symbolic representations of power, on the other. From this vantage point, the collective 

imaginary becomes a process of memorization of divine glory or the glorification of its institutions, the 

community and its creative spirit.  

Keywords: imaginary, Rome, funus imaginarium, Byzance, sacred image 

Rezumat: Imaginarul bizantin se formează în jurul puterii glorificate a împăratului (moştenire romană); 

pentru că acesta este „delegat” de divinitate să guverneze lumea credincioşilor, are şi datoria să gestioneze 

prezenţa imaginii sacre în întreg imperiul (adaos creştin). Imaginarul colectiv este oglinda şi suportul 

puterii instituţionale pentru îndeplinirea acestui „ministeriat” divin. Mai mult decât credinţa sau ideologia 

glorificatoare a puterii, el le reinventează pe amândouă, pentru a fi memorate laolaltă de comunitatea 

creştină. Îl hrăneşte însă o rădăcină şi mai adâncă: interpretarea dată politicului de antichitatea clasică 

ateniană. Atunci când ea întâlneşte în Bizanţul elin forma politică a imperiului roman şi discursul creştin, 

dă naştere teocraţiei basileice şi unei iconografii specifice. Nici iconoclasmul şi nici isihasmul (două 

mişcări de idei din primul mileniu creştin ce amintesc în mod diferit de gândirea platoniciană) nu vor reuşi 

să diminueze rolul imaginii în relaţia dintre individul credincios şi puterea sacră. În căutarea rădăcinilor 

imaginarului bizantin se află şi această cercetare. Arheologia sa ne-a dus către ritualul funerar din lumea 

greco-romană, corelativ cu semantismul imaginii, pe de-o parte, şi cu reprezentările realiste sau simbolice 

ale puterii, pe de alta. Imaginarul colectiv devine procesul de memorare a gloriei divine sau a celei 

câştigate de instituţiile sale, de comunitatea însăşi sau de spiritul ei creator. 

Cuvinte-cheie: imaginar, Roma, funus imaginarium, Bizanț, imagine sacră 

 

                                                      
1 Dat fiind că am prezentat lucrarea de față în cadrul unei conferințe-invitate bazate pe volumele de 

autor pe care le-am dedicat subiectului colocviului, utilizez aici, în mod inevitabil, parte din informații și 

argumentări, în special din Uitarea Romei. Studii de arheologie a imaginarului (2013). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

15 

 „Imaginar” – o problemă încă actuală de definire a termenului 

Lucrările moderne și contemporane dedicate istoriei și teoriei imaginarului, în 

câmpul științelor umaniste și al artelor, dacă sunt evaluate în ordinea apariţiei lor, 

relevă schimbări semnificative de viziune asupra noţiunii şi a instrumentarului de 

analiză și de interpretare. Noțiune surprinzătoare, inconstantă, polemică, așa cum 

vom vedea că au fost și evoluția ei semantică, și de/valorizarea sa conceptuală. În 

bibliografii, se remarcă ușor masiva prezența franceză, de la critica raționalistă a lui 

René Descartes la pleiadele de autori inspirate de gândirea lui Michel Foucault. Fie 

că ne referim la manifestările funcţiei imaginative la nivel colectiv, de grup sau 

individual, și de orice tip ar fi, fie la instituţii și la formele și reprezentările pe care 

puterea le-a cunoscut de-a lungul timpului, Franța a fost interesată de subiect și 

mereu interesantă în luările sale de poziție, în plan teoretic și interpretativ. 

În lumea contemporană, termenul se regăsește în toate domeniile de cercetare, 

nu doar artistice sau umaniste, nu doar în sociologie (Michel Maffesoli) și psihologie 

(James Hillman), ci și în fizică (Gerald Holton), matematică (René Thom), fizica 

cuantică (David Bohm), astrofizică (Hubert Reeves), biologie (François Jacob) și în 

numeroase alte câmpuri științifice. Înregistrează însă termenul „imaginar”, în știința 

contemporană, o dispersie semantică periculoasă, indeterminată sau, dimpotrivă, o 

multiplicare, o depliere și o nuanțare firească a sensului? Vorbim despre o ubicuitate 

binevenită sau despre o ambiguitate care joacă împotriva conceptului?  

După atacul iconoclast din secolul al XVII-lea declanșat de René Descartes 

prin Meditationes de prima philosophia in qua dei existentia et animæ immortalitas 

demonstratur (1641), în modernitate recuperarea sa teoretică este deplină, prin noile 

contextualizări în psihanaliză, la Sigmund Freud și Jacques Lacan, în studiile de 

psihologie colectivă, la Carl Gustav Jung, în istoria și hermeneutica religiilor, la 

Mircea Eliade, în arhetipologie, la Gilbert Durand. Astăzi, am spune, vorbim mai 

curând de circulația complet liberă a conceptului științific, atât în cercetare, cât și în 

discursul cotidian, chiar dacă, uneori, este folosit cu sensuri surprinzătoare. În fond, e 

un termen cuprinzător, un cuvânt-valiză, care poate înmagazina nenumărate 

fenomene, forme și expresii ale spiritului imaginativ.  

Câteva din cele mai importante interpretări moderne care i-au fost acordate, 

explicit sau implicit, au fost prezentate într-o lucrare colectivă (realizată în 1998 sub 

coordonarea latinistului Joël Thomas) despre funcţiile şi formele istorice ale 

imaginarului, dar și despre concepte și metodologii particulare; toate acestea în 

viziunea unor „re/formatori” din secolul al XX-lea (alături de cei enumerați anterior, 

apar în listă și Gaston Bachelard, Edgar Morin, dar şi Hans Georg Gadamer, Paul 

Ricœur, Georg Simmel). Prin forța lucrurilor, volumul reușește să reflecte doar 

parțial amplitudinea utilizării în modernitate a conceptului științific al imaginarului 

(obiectivul autorilor a fost acela de a crea mai curând o introducere în materie; 

perimetrul analizelor și al prezentărilor teoretice este oricum restrâns, deși se fac 

trimiteri la literatură, filosofie, istorie și teologie). Oricum ar fi, volumul, mai curând 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

16 

un mozaic de micro-studii și fișe de prezentare decât un program de cercetare 

riguros, este tot singular, după aproape 20 de ani.  

La câțiva ani distanță, Jean-Jacques Wunenburger, amintind prin titlu de 

studiul critic publicat în 1941 de către Jean-Paul Sartre, reia prezentarea teoretică a 

imaginarului (cu câteva comentarii aplicative), însă nu pentru a-l relativiza (până la 

destabilizare conceptuală), ci, din contră, pentru a-i reevalua „actualitatea” şi a-i 

descrie „profilul” şi evoluţia. Deși la rândul său schematic, studiul din anul 2003 

subliniază cu precădere posibilităţile de sistematizare a funcţiilor şi a valorilor 

alocate termenului în câmpul științelor umaniste, precum și în cultură, în politică, în 

societatea modernă în ansamblu (Wunenburger 2003).  

Semnalăm însă și alte abordări, recente, care actualizează și îmbogățesc 

înțelegerea fenomenului imaginarului și care ne conduc către domenii de studiu dintre 

cele mai diverse. Imaginarul este obiect de studiu sau referință subsecventă în lucrări de 

istorie, de științe politice, de studii culturale și arte, de sociologie; devine relevant pentru 

formele de organizare statală sau comunitară, pentru înțelegerea doctrinelor sau a 

mitologiilor, pentru numeroasele compartimente ale antropologiei și pentru simbologie. 

Nu ne mai referim aici la modelele clasice de analiză, deși încă active, din istoria 

mentalităţilor (linia franceză), ci trimitem cu precădere la cele din istoria ideilor şi istoria 

culturală sau la cele derivate din ele (linia anglo-americană), sursă de inspirație pentru 

noi interpretări. Interesele științifice actuale pun în relație problematica imaginarului cu 

analiza instituţiilor și a politicilor lor, cu spațiul public modern și contemporan, cu 

discursul puterii – ca text, imagine, ritual sau eveniment (reamintim școlile post-

Foucault). Prevalentă devine accepțiunea sa „politică”, dacă înțelegem în acest fel rolul 

pe care îl joacă imaginarul în coagularea comunității, dar și în modelarea expresiilor 

sociale și culturale prin care se revelă o personalitate individuală sau un grup. 

Direcțiile noi de cercetare din științele umaniste, din anii 2000 încoace (Bonel 

și Hunt 1999) converg spre un câmp științific coerent în ansamblu, deși divers în 

compoziția sa internă, aflat sub cupola istoriei și a istoriografiei culturale (Burke 

2004, Whatman 2016). Conceptul științific al imaginarului nu se devitalizează odată 

cu declasarea noțiunii de mentalitate în favoarea celei de reprezentare socială 

(Ricœur 2000) sau odată cu tensiunile dintre deconstructivism și anti/post-

deconstructivism, cognitivism, tehnologizare, și nici cu ascensiunea noțiunii 

complexe de narativitate multimedială (Herman, Jahn și Ryan 2004); dimpotrivă, el 

se reactualizează, datorită capacității sale intrinseci de a sedimenta reprezentările 

corporalităţii şi ale corporeităţii, senzoriale și intelectuale, sub forma unei memorii 

potențial generatoare de real. Fie că vorbim despre istoria instituţiilor statului roman 

sau despre teoria puterii creştine din primul mileniu, fie că ne referim la analiza şi 

interpretarea unei perioade marcate de o anume filosofie a imaginii sau la 

interpretarea imaginaţiei senzoriale în teologie, la societatea contemporană sau chiar 

la vreun act terorist, se ajunge implicit şi la tratarea temei corpului, comunitar sau 

individual, perceptibil sau simbolic, întreg sau fragmentat, real, reprezentat sau ireal, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

17 

la relația dintre politic/ă, violență și emoții, dintre teritorii, granițe, comunități și la 

reprezentările lor imaginare. 

Există însă în arealul studiilor dedicate sau care includ problematica 

imaginarului o linie de demarcație destul de fermă, trasată de rolul alocat imaginației. 

Atunci când se apreciază funcția ei fantasmatică, ne aflăm mai aproape de 

psihanaliză, antropologie/ arhetipologie, istoria religiilor, istoria mentalităţilor, 

estetică și poetică literară și vizuală; când accentul cade asupra funcției de memorare, 

ne putem gândi, spre exemplu, pentru perioade mai vechi, la Ernst H. Kantorowicz, 

Évelyne Patlagean, Gilbert Dagron, Louis Marin, Marie-José Mondzain, Giorgio 

Agamben – oricât de diferite ar fi abordările sau operele lor. Deloc întâmplător 

pentru această pleiadă de istorici, filosofi, filologi, suportul metodologic se aseamănă 

cu demersul „arheologic” − un model major şi la ora actuală, în 2017 −, relevat de 

opera și de cursurile despre putere susţinute la Collège de France, în perioada 1970-

1984, de către Michel Foucault. 

Această a doua opțiune corelează „imaginarul” în principal cu „reprezentarea” 

(imagine icastică, și nu fantasmă), cu „evenimentul” şi ritualurile (imagine iconică și 

simbol, nu senzorialitate), cu „istoria” şi modele-reper (narativul și arhetipul, nu 

onirismul). Reiese de aici o definiție complexă a imaginarului colectiv, care ar fi: un 

fenomen plural de creaţie, rezultat al efortului comunităţii de a-şi reprezenta în forme 

coerente experienţa de viaţă, gândirea şi existenţa în ansamblu, prin discursul colectiv 

și individual despre sine şi despre ceea ce numește și descrie a fi alteritatea sa (cu 

ajutorul arhetipului, al mitului, al imaginii şi al simbolului); apare la întâlnirea dintre 

gândirea asupra politicului (datorată instituţiilor puterii și teoreticienilor ei, dar şi 

comunităţii, care, pentru a-și organiza eficient existența, și-a stabilit seturi particulare 

de norme) şi exprimarea liberă a spiritului, chiar sub presiunea unei dogme sau a unei 

ideologii mai generale. Noua perspectivă teoretică asupra imaginarului, construită cu 

elemente antropologice, istorice, culturale și de ordin socio-politic, îi confirmă funcția 

în memorarea trecutului și, implicit, rolul în reprezentarea identitară. 

Pe o linie de mijloc între adepţii imaginarului fantastic (în mod particular 

literații) și „raţionalişti” (semioticienii, spre exemplu, dar și istorici, filosofi etc.), 

Jean-Jacques Wunenburger a argumentat într-o lucrare din 2001, Imaginaires du 

politique, în favoarea abordării filosofice a antropologiei politicului şi a puterii, în 

mare parte în opoziţie cu viziunea lui Jacques Le Goff (exprimată în lucrarea sa 

dedicată imaginarului medieval). Critica implicită la adresa acestuia vine şi din faptul 

că el nu oferă o definiție a noţiunii cu care, de altfel, operează pe larg și pe care caută 

să o descrie mai curând apofatic: imaginarul nu ar cuprinde/ nu ar fi nici 

reprezentarea, nici simbolicul, nici ideologicul (Le Goff 1991, 5-34), deși stă în 

relație de subordonare cu ele, cum stă și cu documentul și imaginea. În schimb, în 

ultimul capitol, „Istoria politică mai poate fi coloana vertebrală a istoriei?”, autorul 

propune o corelare a imaginarului cu antropologia puterii, contrar celor afirmate ca 

fiind posibile la început (Le Goff 1991, 438-459). Se deschide în acest fel, poate fără 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

18 

voia autorului (polemic el însuși, de altfel, față de Gilbert Durand) condiția de 

posibilitate pentru interpretări diametral opuse demersului său. Am discutat pe larg 

aceste aspecte controversate ale studiilor teoretice introduse de Le Goff în cartea sa 

despre evul mediu francez într-o lucrare pe care am dedicat-o la rândul meu și după 

puterile mele imaginarului medieval, formelor sale istorice și teoretizării lor (Mesina, 

Imaginarul medieval, 2013). Totuși, în ciuda analizei critice pe care am formulat-o, 

am integrat observația istoricului francez (și pe care el însuși caută să o pună în 

lumină în studiile monografice dedicate regalității): „... un simbolism profund 

ancorat într-o semiologie religioasă, care transforma politicul într-o zonă a sacrului. 

Unul dintre aceste semne-însemne se preta îndeosebi la ample comentarii privind, pe 

de o parte, însăşi esenţa simbolisticii politico-religioase şi, pe de altă parte, instituţiile 

în care s-a întrupat de-a lungul istoriei: coroana” (Imaginarul medieval 446). 

Concluziile celui de-al doilea studiu teoretic din volumul francez Imaginarul 

medieval recunosc faptul că este corectă aplicarea lecturii antropologice în studierea 

puterii medievale, a „imaginariilor” colective locale și a modelelor lor mai generale.  

Pentru a urmări formarea imaginarului politicului şi al puterii (care îşi 

subordonează simbolicul, după cum afirmă Le Goff în capitolul final, spre diferenţă de 

precizările din prefaţă), e necesar să trasăm încă de la început diferenţa dintre acesta şi 

„teoria politică”. Prin „imaginar al politicului și al puterii” înţelegem rezultatul unui 

efort colectiv de gândire imaginativă, structurată în baza unor principii directoare 

comune, cu unicul scop de a realiza, fixa şi transmite către posteritate o poveste 

identitară coerentă și puternică, istoric şi simbolic. „Teoriile politice” sunt reprezentate 

în imaginar nu în litera lor ştiinţifică, ci cu dimensiunea lor imaginativă şi chiar 

utopică, cu încărcătura lor filosofică, metafizică şi cu reţeaua lor de micro-structuri 

simbolice, care stimulează înţelegerea realităţii, dar care răspund şi nevoii de criterii şi 

de norme. Spre exemplu, viziunile revoluţionare, dacă nu îşi găsesc imediat o reţea 

invizibilă de aşteptări la nivelul grupului sau al comunităţii, rămân izolate, dar latente, 

cu posibilitatea de integrare ulterioară în ansambluri ideologice mai mari. 

În această idee, regăsim la Jean-Jacques Wunenburger, în studiul dedicat 

utopiei (Wunenburger, Utopia sau criza imaginarului, 2001), o trimitere foarte utilă 

și interesantă – pe care însă autorul nu o exploatează − la semnificaţia originară a 

noțiunii de „imaginar”, încadrată într-un ritual cu funcție de memorare și cu rol 

identitar, într-un ceremonial politic. În acest punct, devine posibilă cercetarea 

imaginarului sub semnul antropologiei puterii. 

Pe urmele literaturii științifice de specialitate, printr-o sondare „arheologică” în 

istoria termenului (după Michel Foucault, L'Archéologie du savoir, 1969 și Giorgio 

Agamben, Il regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del 

governo. Homo sacer II, 2, 2007), am investigat la rândul meu înţelesul de bază al 

noţiunii, pentru a susține următoarea teză: imaginarul este generat și gestionat chiar de 

centrul absolut al puterii, pentru a-și întări guvernarea prin reprezentare și memorare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

19 

cu ajutorul unui ceremonial unic și fastuos: funus imaginarium2 − cortegiul măștilor 

strămoșilor, care „însoțea” catafalcul nobilului defunct, într-o punere în scenă nu atât 

emoționantă, cât legitimantă și rațională. Cu un semantism specializat, cu o funcție 

ritualică atent încadrată și exploatată public pentru a impune imaginea celui omagiat în 

memoria colectivă (v. fig. 1), termenul stă în relație cu alte bazine lexicale învecinate, 

împreună cu care fondează vocabularul și simbolistica puterii în spaţiul cetăţii și pentru 

comunitatea ei. Conceput pentru a reda şi a întări identitatea corpului politic urban, 

imaginarul, în ansamblu, păstrează acest rol fundamental în toată evoluţia sa ulterioară, 

preluând prin analogie reflexele „realităţii” și logicile sale de organizare. 

Funus imaginarium: procesiunea strămoșilor și (re)memorarea colectivă 

Una din tezele pe care le-am propus într-o lucrare dedicată arheologiei 

imaginarului antic și bizantin (Mesina, Uitarea Romei, 2013) este susținută cu 

ajutorul unei analize de semantică istorică: formarea termenului prin contextualizări, 

contaminări și transformări. Funcţia ritualică (primară) i-a determinat (aluvionar) 

bazinul semantic, care, ulterior, a dispărut (precum suportul său istoric), fiind preluat 

și asimilat de semantismele altor cuvinte, purtătoare de semnificaţii complementare.  

Cu mult mai târziu, în timpul raţionalismului francez, atacul iconoclast despre 

care am pomenit anterior demonstrează faptul că noțiunea își pierduse la acel 

moment semnificația originară și denumea, restrictiv, un proces considerat nefast 

pentru cunoașterea obiectivă, o gândire fantezistă, dar limitată, ne-intelectuală; în 

consecinţă, i se alocă imaginarului un statut periferic (imaginar fantastic, fabulos, 

iraţional, irelevant, chiar nociv). Abia în perioada ulterioară, începând cu secolul al 

XVIII-lea, de-a lungul procesului de recuperare a statutului său, dar și de redefinire, 

cuvântul își stabilizează semnificaţiile pozitive, precum sunt azi și cele ale 

derivatelor lexicale învecinate − imaginaţie, respectiv imagine, ajungând un termen 

pe deplin acceptat în vocabularul de bază din toate domeniile științifice, de la teoria 

artei la sociologie, la științe politice, medicină, matematică etc. 

Sondarea „arheologică” a noțiunii de imaginar ne poartă mai întâi către greaca 

veche, în care utilizarea adjectivală nu indica o strictă specializare semantică şi nici 

un rol major; cu mult mai interesantă, în schimb, secvenţa lingvistică latină în care 

apare conţine şi „rădăcina” etimologică pe care o vom exploata în continuare. Sursele 

literare atestă instabilitatea semnificației cuvântului în ocurenţele respective și o 

oscilaţie de la un sens care ţine strict de închipuire (chiar cu o nuanţă peiorativă) la 

                                                      
2 Sintagma apare în secolul II d.Ch., într-o lege funerară a colegiului Dianei şi al lui Antinous din 

Lanuvium, în anul 136. Informaţia este înregistrată în Corpus Inscriptionum Latinarum, Berlin, 1863-, 

apud Benoist 2005, 104. Sintagma revine până la sfârșitul secolului al IV-lea – mai amplu la: Polibiu 

(Historia romana, VI 52, 10-54, 2: descrierea procesiunii pentru nobilii romani, la jumătatea secolului 

II), Dion Cassius (LVI 34-46 şi LXXIV 4-5: funerariile lui Augustus, 14 d.Ch., şi Pertinax, 193 d.Ch.), 

Herodian (IV 2: funus pentru Septimius Sever, 211 d.Ch.).  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

20 

unul polimorf (politic, istoric și spiritual). Imaginarius este atât cel care realizează o 

figură (materială), cât și cel care poartă o figură în cadrul ritualului funerar funus 

publicum. Forma substantivală este atestată abia în latina clasică şi în cea imperială 

târzie, în secolele IV-V d.Ch. (la Flavius Vegetus Renatus, cu semnificaţia de „cel 

care poartă chipul împăratului”), în timp ce forma adjectivală a cuvântului, mai 

veche, apare în funus imaginarium, având o funcţie precisă și denumind un rol 

secund, dar cu relevanţă ritualică şi politică.   

Funus imaginarium reprezenta o parte importantă din ceremonia publică de 

înmormântare, în secolele II-IV d.Ch., rezervată marilor aristocrați romani, iar în cele 

din urmă, prin decret augustian, doar împăraţilor; era alcătuit dintr-un cortegiu de 

actori, care purtau măștile mortuare, din ceară (imagines) ale înaintașilor defunctului 

și costume corespunzătoare rolului politic jucat cândva de aceștia (Benoist 2005, 

104). Funus cuprindea, pe lângă actul propriu-zis al arderii pe rug sau al înhumării, și 

acest ritual specific, desfășurat (aproape sigur) în prezenţa corpului defunct, şi nu 

doar a efigiei acestuia (substitut obligatoriu, dacă era cazul).  

Procesiunea de înmormântare nu presupunea neapărat şi înălţarea împăratului 

defunct la rangul de „memorabil”. În principiu, destinul istoric al principelui sau 

împăratului se desfăşura între adventus (ceremonia de întâmpinare ca învingător) şi 

funus (ceremonia funerară), așadar ceremonia de consacrare a memoriei vieţii 

autocratului era organizată numai dacă faptele acestuia o motivau.  

Datorită impactului asupra comunităţii, dar şi semnificaţiei sale, recursul la funus 

imaginarium a fost limitat oficial de însuşi Augustus la procesiunea de înmormântare a 

împăraţilor, funus imperatorum; implicit, la divinizarea lor prin apoteoză, consecratio. 

Funcţiile cortegiului de măști pentru relaţia dintre populus şi împăratul defunct aveau de 

aceea rolul de a reaminti ascendenţa împăratului (străbunii erau din acelaşi neam nobil 

sau chiar figuri mitice ale cetăţii); suita de imagines avea menirea de a atesta, la finalul 

existenţei sale terestre, legitimitatea cu care ocupase o funcţie publică şi, de altfel, cu care 

urma să deţină un loc în patrimoniul memorial. Pe de altă parte, cortegiul ocrotea fizic 

catafalcul (constituia o barieră materială), dar şi spiritual comunitatea (asigurarea ei că 

defunctul este preluat şi însoţit în lumea i-reală de strămoşii săi, forţe care ocrotesc şi 

garantează liniştea vieţii spirituale a cetăţii); gira memorarea colectivă a evenimentului şi 

a destinului măreţ al împăratului (ca martori necesari, superiori substanţial celor 

prezenţi), precum și consacrarea memoriei împăratului; întărea legătura puternică a 

comunității cu trecutul şi cu valorile sacre ale cetății. 

Consecințele au fost majore în planul autocrației. Decizia autocratului de limitare a 

utilizării „spectacolului” funus imaginarium a contribuit la monopolul imperial asupra 

spaţiului public şi asupra traseelor urbane centrale, devenite scena manifestării plenare a 

puterii sale, dar și la transformarea bazelor religiei romane republicane târzii, cu efecte 

politice şi sociale ireversibile, printre care întărirea principatului, în defavoarea 

aristocraţiei senatoriale; nu în cele din urmă, augustul a ajuns să se identifice cu însăşi 

zeitatea tutelară a Romei, Jupiter Capitolinul (v. fig. 2 și fig. 3). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

21 

Toate aceste etape de recunoaștere a valorii reale a conducătorului roman (sau 

de sancționare a sa) erau puse în scenă grandios, după scenarii care amestecau 

elemente mitologice și contexte istorice. În cadrul oraşului − pe traseele specifice 

fiecărui tip de ceremonie şi cu întregul lor arsenal de semnificaţii −, planul 

urbanistic, decorul arhitectural, scenografiile specifice şi iconografia monumentelor 

deveneau elemente-suport pentru spectacolul puterii, alături de formulele co-

participative obligatorii (decrete, orații etc.).  

Beneficiile majore pentru instituția imperială s-au făcut vizibile în primul rând 

la apariția și în consolidarea cultului imperial. Valoarea edilului, date fiind 

ritualizarea puterii sale şi proiectarea figurii sale sacre în rândul înaintaşilor glorioşi, 

era astfel definitiv integrată în memoria Romei eterne, martorul direct al apoteozei. 

Mişcarea de translatio din planul existenţei terestre în cel divin era astfel consfinţită 

politic printr-un decret dat de Senat pentru organizarea ceremoniei speciale de 

consecratio a împăratului (valabilă pentru întreaga oïkouménè). Decizia instituţională 

impunea ca omagierea defunctului august să iasă din „normalitatea” ritualică şi din 

cadrul cultual comun al înmormântării, funus publicum, pentru a deveni un proces 

colectiv de divinizare a familiei imperiale (v. fig. 4). Funus devenea astfel 

„anticamera” asimilării împăratului în rândul zeilor, ceea ce ne atestă nouă modul în 

care se consolida în secolele I-IV cultul imperial, ca şi impactul pe care acest 

ceremonial îl avea asupra comunităţii romane.  

Omagierea obligatorie solicita includerea tuturor tipurilor de expresie în 

spectacolul politic și spiritual: cuvântul (laudatio funebris), imaginea, obiectul 

(scenografia) și ritualul (pompa funebris). Imagines, purtate de tineri romani, nu erau 

doar măştile, ci şi costumele aferente gradelor militare sau funcţiilor politice, sau 

nivelului social al strămoşului, după care puteau fi recunoscuţi atunci când numele lor era 

invocat în oraţie. Ceremonialul în mişcare oferea şi o lectură politică a spaţiului guvernat 

de fostul augustus. Scenografia şi ansamblul ceremoniei transformau în monument carul 

pe care era așezat defunctul şi ofereau o grandioasă punere în scenă a ceea ce trebuia să 

devină un exemplum, pentru a fi invocat ulterior în discursurile politice. 

Dimensiunea civică și cea istorică a spectacolului funerar imperial aveau de 

asemenea o importanță majoră. Spectacolul instituţional, prin ceremonialitatea sa, îi 

solicita comunităţii un autocontrol sever în manifestarea emoţiilor în faţa morţii. El 

constituia și o lecţie de pedagogie civică în raport cu figurile mitice tutelare ale 

războiului, în special cu Mars Ultor roman (vezi fig. 5), pentru că îi revela cetății 

caracterul apoteotic al funcţiei supreme. Transformarea modelului republican al 

ceremoniilor de înmormântare (rezervat aristocraților) în grandioase funera imperiale a 

impus omagierea autocratului drept cuceritor al lumii, prin includerea în cortegiul 

veteranilor (eroilor-martori), alături de populus, societatea civilă, a soldaţilor, ordines. 

Matricea funera imperatorum a înglobat în cele din urmă toate valorile majore 

ale cetății lumii. Cum funera imperiale organizate pentru fondatorul principatului au 

dat tiparul pentru următoarele secole, funus imaginarium a ajuns să includă alături de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

22 

împăratul defunct, dar şi de cei care îl omagiau ca pontifex maximus (v. fig. 6) şi ca 

civilizator al lumii (Augustus) (v. fig. 7), și figuri-reper ale cetăţii (Romulus) şi ale 

oïkouménè guvernate, (re)cunoscute astfel − incontestabile valori istorice şi morale 

(sau materiale, în cazul provinciilor). Doliul colectiv devine astfel un prilej, dar şi un 

exerciţiu de rememorare a unui destin măreţ, parte din portretul romanităţii. 

Reîntâlnirea cu trecutul în cadrul solemn al ritualului este în acest caz o lecţie de 

corectare a uitării, dar şi de corelare a gestului de a omagia gloria cu nevoia de a 

întări identitatea colectivă, prin referire la figurile sale eroice.  

În relația cu cetatea sa, împăratul, Semper victor, ajunge să revendice 

recunoaşterea de către comunitate a cultului care se formează şi a funcţiei sale de 

autocrat ca fiind inspirate de divinitate ‒ sursa puterii sale politice. Joncţiunea 

simbolică Roma Æterna − Augustus nu va părea nenaturală în economia generală a 

guvernării, dat fiind că însăşi comunitatea afirma despre propria cetate, în cadrul 

ceremonialurilor şi prin discursuri, că este nemuritoare şi sacră. Teoria imperiului 

integrează mistica urbană a cetăţii şi simbolistica puterii autocrate, astfel încât ele 

practic se contopesc (v. fig. 8). 

Autocratul, Conservator Urbis Suae, politica sa edilitară şi planul de construcţie 

monumentală a Romei au dat noi valenţe registrului vizualului urban, generând 

proiecte grandioase de întărire a corpului arhitectonic al cetăţii. Cum, în paralel, se 

pregăteau şi itinerariile ceremoniilor imperiale, ca vertebre ale spectacolului de 

confirmare a puterii, „corporeitatea” acesteia din urmă se insera în corporalitatea 

urbană, astfel încât comunitatea romană ajunge să străbată cotidian un spaţiu sacralizat, 

unic, ca pe scena pregătită permanent pentru o nouă reprezentaţie. Relaţia dintre 

principe sau împărat şi Cetatea sa presupune, implicit, prezenţa acestui populus 

Romanus, beneficiarul absolut al actului construcţiei. Corpul politic al comunităţii 

devine vizibil, la rândul lui, atât în ceremoniile de adventus−funus−consecratio, cât şi 

în Hipodrom, în sine o altă scenă specializată, pe care populus joacă, de fapt, rolul 

principal, prin dreptul său de veto sau de confirmare a deciziilor Senatului. Cetatea-stat, 

devenită între timp capitală de imperiu continental, are, implicit, în calitate de loc al 

deliberării şi al anunţării Legii, funcţia politică tutelară pentru întregul teritoriu 

administrat de puterea romană. Cum politicile de memorare a evenimentului sunt 

configurate şi susţinute prin spectacolul periodic şi prin reprezentările puterii 

instituţionale sau comunitare, se poate admite că mecanismele principale de construcţie 

a „istoriei” au fost şi ele definitivate tot în capitală. 

Nu întâmplător termenul imaginarius apare într-o perioadă în care filosofia 

stoicilor influenţează gândirea politică romană: relaţia care se stabileşte natural între 

principe şi cetatea sa, între reprezentările puterii sale şi cerinţele comunităţii trebuie 

susţinută de virtuţile pe care autocratul le dovedeşte atât în actul de guvernare, cât şi 

prin politicile corelative cu acesta. Nevoia de ordine istorică, de control asupra 

faptului şi evenimentului, de cunoaştere şi apropriere a semnificaţiilor şi a învăţăturii 

desprinse din cunoaşterea contextului, dezbaterea asupra celor mai bune modalităţi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

23 

de guvernare şi a virtuţilor sunt, toate, influenţate de filosofiile post-aristotelice, din 

care împăraţi precum Marcus Aurelius trag învăţăminte. Idealurile stabilite, sub 

influenţa stoicilor, întăresc relaţia puternică dintre autocrat şi corpul politic al cetăţii 

şi al imperiului său, relaţie tradusă simbolic printr-o metaforă organică anunţată încă 

de Platon, integrată şi comentată de Aristotel în tratatele sale.  

Translarea puterii şi a prestigiului de la Æterna Roma la Æternus Augustus a 

implicat stabilirea şi respectarea unei responsabilităţi fundamentale a împăratului, nu 

doar edil şi garant spiritual, model politic şi militar, ci şi „memorator” al destinului 

comunităţii şi al imperiului, şi autocrat ce merită, la rândul său, să fie „memorat”. 

Calitatea de reper moral se menţine şi se accentuează după moarte, prin ceremonia 

specifică, de consecratio. Împăratul este el însuşi un depozit al virtuţilor întrupate 

perfect, este şi autor de strategii de reprezentare a acestora, este şi actorul principal 

pe scena istoriei comunităţii politice. Performanţele sale politice şi militare sunt 

redate şi de decizia de lărgire a graniţelor capitalei/ imperiului, simbolic şi practic 

oferind astfel spaţiu de celebrare şi de existenţă pentru noua stare a lucrurilor.  

„Corpul politic” al Romei este personificat printr-o femeie-mamă (v. fig. 9) şi ei 

i se atribuie o iconografie complexă, redată pe frontispiciile monumentelor, în acte 

juridice şi pe însemne militare (politică pe care Constantinopolul o va prelua aproape 

integral); împăratul, în schimb, împrumută atributul eternităţii de la cetatea supremă, 

devenind Imperator Caesar Augustus. Se realizează în acest fel un transfer de funcţii şi 

de reprezentări, astfel încât cei doi, împărat și cetate, vor constitui împreună „corpul 

politic” prin definiţie ‒ o unitate care, până la decizia lui Constantin I de a construi o 

„dublură” romană în Orient, părea indestructibilă. Tot Constantin I va reface această 

relaţie exclusivistă și sacră, însă cu populus urbis constantinopolitanae şi în termenii 

reali şi pragmatici ai „contractului” dintre fondatorul eponim şi oraşul său.  

Imaginarul romano-bizantin. Uitarea Romei păgâne și doliul creștin 

La Roma, în perioada principatului, ca și la Constantinopol (cu toate 

modificările impuse de credința basileilor), funera imperatorum și organizarea 

grandioasă a funeraliilor imperiale demonstrează interesul comun pentru sacralizarea 

funcţiei imperiale. Practica şi teoria divinizării, de sorginte greacă, trecute prin filtrul 

stoic (de la Cicero la Seneca), apoi prin cel creştin-timpuriu (şi arian, la Eusebiu din 

Cesareea), vor fi și ele preluate de a doua capitală „romană”, cea orientală. 

Despărțirea de Roma are loc prin deciziile lui Constantin I și Constantiu II, fiul 

său. Ceremonialurile organizate la Roma în timpul domniei lui Constantin I sunt reduse 

la numai trei manifestări publice de adventus pentru împăratul în exerciţiu (312, 315, 

336). Pe 8 noiembrie 324 se retrăsese sub ordinele lui perimetrul Byzantionului, 

(re)construit ca a doua Romă şi sărbătorit cu numele de Constantinopol la 11 mai 330. 

Constantiu II (337-361), aflat la Roma în anul 357 (28 aprilie), solicită la rândul lui o 

ceremonia de adventus auster organizată și refuză să se mai închine poliadei romane. 

Latura militară şi practică a personalităţii lui Constantiu II, dar şi spiritul de creştin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

24 

(prezenţa lui e descrisă drept hieratică, tăcută şi rigidă) erau consonante cu o restrân-

gere a fastului ceremonial − cu atât mai mult cu cât Roma însăşi traversa o perioadă de 

criză instituţională, după mutarea reşedinţei imperiale în Orient. 

Ceremoniile imperiale la Roma în raport cu împăratul creștin se modifică 

fundamental. În doar trei decenii, Roma ajunge un oraş cu funcţii politice reduse în 

raport cu Constantinopolul și cu o legitimitate confuză; de fapt, dacă citim odată cu 

Gilbert Dagron istoria secolului al IV-lea, în mod intenţionat lăsată să fie ambiguă, în 

favoarea capitalei din orient (Dagron, 1974). Împăratul creștin devine centrul proce-

siunilor doar ca funcţie politică, iar relaţia pe care adventus o asigura înainte între 

augustul sacerdot, comunitate şi zeităţi, se estompează. În trecerea sa dificilă către 

creştinism, Roma va fi nevoită să-şi adapteze practica ritualică păgână şi 

ceremonialurile la noua teocraţie politică, pentru a-i asigura totuși împăratului „în 

maiestate”, aflat fie şi în vizită, rolul major în orice manifestare publică de proporţii, 

însă fără apelul la strămoşi şi la vechea mitologie locală.  

La data divinizării lui Constantin I, existau deja în esenţa puterii imperiale 

fundamentele pentru basilëía: credinţa într-o relaţie unică pe care împăratul o 

stabileşte, prin funcţia sacerdotală asumată, cu zeităţile (mai apoi, cu divinitatea 

creştină); imaginile (figurile) care îl reprezentau când era în viaţă (aşadar, ca 

substitute ale autorităţii sale), dar şi post-mortem (efigiile şi măştile mortuare); 

ritualul aulic dedicat lui, divi filius și Augustus, numen şi genius totodată; ceremo-

nialurile publice anuale; atribuirea calităţilor de invictus şi de pater patriae, precum 

şi a unui prenume (legat de cuceririle sale), devenit nume (Caesar); recunoaşterea 

periodică a virtuţilor unice pe care le întrupa, într-un oraş construit şi folosit 

permanent pentru spectacolul grandios al puterii − forumuri, trasee urbane, arcuri 

triumfale, temple şi mausolee, columnae, precum cea inaugurată în anul 113 în 

memoria lui Traian. Date fiind toate acestea, la înmormântarea lui Constantin I (22 

mai 337) în capitala orientală a avut loc atât un funus clasic, dedicat corpului defunct, 

cât şi o ceremonie creştină, închinată înhumării sale (Eusebiu din Cesareea, Vita 

Constantini IV, 73 şi Historia Ecclesiae X, 8). Funera imperatorum se transferă în 

capitala de est și se transformă, în pofida capitalei de vest.  

Grija „păgână” pentru transferul valoric în lumea celestă este însă atent preluată 

în ceremonialul constantinopolitan, „creştinat”; el va susţine construcţia unui eşafodaj 

simbolic şi a unei arhitecturi complicate a ierarhiilor de putere, reale şi „imaginate” – 

memorate toate de comunitate −, în care intră „figurile” cetăţii, respectiv modelele 

politice şi spirituale. În relație cu ele ne așează și „arheologia” imaginarului, pe un 

amplu bazin conceptual, al formelor care susțin memoria și existența comunității: 

gestul întemeietor şi faptul glorios, politicul, credințele și instituţiile, ideologia militară 

și civică, identitatea colectivă şi virtuțile individuale, obligatorii pentru o bună 

guvernare; reamintim, în viziunea stoicilor, de la Cicero la Seneca şi la Marcus 

Aurelius (Vogt 2008), dar și la puterea creștină (Agamben 2007).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

25 

În economia generală a ceremonialului roman, un argument material şi un spri-

jin pentru memoria colectivă îl constituia mausoleul familiei. Romanii nu priveau la 

fel locul în care se păstrau rămăşiţele funerare şi templul comun. Mai mult chiar, 

doliul şi ceremonialul privat erau separate de lanţul procedural constituit de iustitium, 

starea de excepţie a doliului public. (Senatul fixa calendarul pentru funera printr-un 

decret oficial cu caracter juridic şi stabilea consecratio, în urma unor discursuri 

aprobate unanim; urmau ceremonialurile, apoi intervenea din nou legislatorul, tot 

discursiv, pentru a închide perioada şi pentru a decreta divinizarea împăratului.) 

Mausoleul (privat), mărturia indiscutabilă a recunoaşterii de către comunitate a 

meritelor împăratului şi a legitimității actului de a-i memora destinul, avea propria 

valoare sacrală, dar și, în plus și mai acuzat, una patrimonială; corelată cu cea eroică, 

a defunctului, recunoscută triumfal, nu se confunda în niciun fel cu cea a templului 

dedicat vieţii spirituale a cetăţii. 

În schimb, în „a doua Romă”, Constantiu II caută să acorde mausoleului 

familial (închinat Sfinţilor Apostoli) o valoare de templu, prin încadrarea catafalcului 

tatălui său cu 12 „posturi”, echivalându-i astfel pe tovarăşii de drum ai lui Iisus. 

Constantin I fusese investit prin Conciliul de la Niceea din 325 ca isapostolos, nu 

însă ca substitut al lui Christos ‒ aspect atent observat de literatura creştină 

ulterioară, care a amendat sever această concepţie, conform căreia împăratul ar fi fost 

episcopus episcoporum (expresie consacrată în Matei XXII, 21), ceea ce astăzi este 

numit de la distanţă istorică „cezaro-papism” (Dagron 1996, 158-159). 

Casa basileică şi-a dorit o apoteoză finalizată nu cu cremaţia, ci cu înhumarea 

(opțiune creştină), dificil de realizat, în condiţiile în care şi tipul de construcţie 

(mausoleul), şi ceremonialul de consecratio țineau încă de vechile credinţe „păgâne”. 

Prin aplicarea ca atare a concepţiei greceşti despre mímēsis, s-ar fi dorit, poate, ca 

basileul Constantin I să imite modelul lui Iisus, iar mausoleul lui, de împărat militar 

roman, să amintească de Biserica Anastasis (a Sfintei Învieri), mormântul sacru din 

Ierusalim. 

Se poate spune că, în mod legitim, moștenitorul nu a urmărit altceva decât 

glorificarea tatălui. În absenţa unui funus imaginarium (oricum legătura cu Roma nu 

avea sens, iar cea cu Bizanțul nu avea conținut), a devenit posibilă aşezarea de plăci 

comemorative sau de posibile amplasamente funerare simbolice pentru cei 12 

apostoli. Prin acest „cortegiu” sacral imobil, non-figural, proiectat totuși cu prudență 

pentru mausoleu, și nu pentru procesiunea publică, înmormântarea împăratului 

Constantin I a tins către modelul unei apoteoze pseudo-christice.  

În analiza pe care o face pe baza surselor istorice, Gilbert Dagron înregistrează 

eşecul acestei tentative, de suprapunere a rolurilor celor doi „divini”, precum și a 

funcţiilor celor două spații (Dagron 1996). Mai întâi, Constantiu II transformă 

rotonda funerară existentă într-un mausoleu imperial și proiectează acolo scenografia 

pentru depunerea catafalcului tatălui său. Imediat apoi însă, poate din cauza unei 

anumite rezistenţe a clericilor (nu e atestată, dar nici nu se poate găsi un alt motiv 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

26 

obiectiv), construieşte alături o biserică închinată cultului creștin, în care vor fi 

depozitate relicvele, mausoleul funerar rămânând o anexă.  

În timp, se va impune ca trupul credinciosului să fie depus, după modelul lui 

Constantin I, în interiorul spaţiului bisericesc (în cazul împăratului şi al marilor săi 

demnitari, edificiul creștin este fie ridicat de ei înșişi cu această funcție, de capelă 

palatină, fie susținut prin donaţii materiale sau financiare pentru a o îndeplini). 

Spațiul funerar privat va fi până la urmă înglobat în spațiul de rugăciune creștină 

colectivă, pentru ca trupul autocratului să rămână pentru totdeauna în centrul 

credinţei, în „casa Domnului”, dar subordonat lui.  

Modelul iniţial al funeraliilor lui Constantin I va face istorie ulterior, cu 

observația că împăratul defunct nu va ajunge niciodată să substituie locul central al 

lui Iisus şi nici nu va fi cu adevărat al 13-lea apostol (mai curând, cazul Sfântului 

Pavel şi al apostolilor din a doua generaţie). Doar la nivel retoric biserica de rit 

bizantin i-a recunoscut lui Constantin I o calitate cvasi-apostolică, dată fiind funcţia 

pseudo-sacerdoţiului său, preluată oricum din teoria puterii romane şi fără de care nu 

ar fi fost un „ales” al divinităţii.  

Transformarea pe care a suportat-o funus imaginarium, dispărut după stabilirea 

capitalei la Constantinopol, a constat în înlocuirea sa cu celebrarea permanentă a 

virtuţilor basileului, aşezat în descendenţa directă a figurii christice. Invincibilitatea 

puterii lui şi-a găsit sursa în credinţa monoteistă şi în relaţia privilegiată a împăratului 

cu divinitatea (semnul crucii şi celebra inscripţie In hoc signo vinces, un motiv 

spiritual), în timp ce pentru autocratul „păgân” cauza primară a forţei sale 

indestructibile fusese romanitatea competitivă (aşadar, un argument etnic şi valoric).  

Imaginarul bizantin va oglindi această convertire a vechii ceremonii romane − 

care îl punea în relaţie pe defunctul imperial cu spiritele marilor săi înaintaşi − în 

ceremonia omagierii basileului şi a relaţiei sale exclusiviste cu divinitatea. În ambele 

situaţii, predomină tema victoriei eterne datorate calităţilor împăratului, un (re)înte-

meietor (edil, dar şi civilizator în noi teritorii) şi un învingător absolut. 

Imaginarul puterii creștine va prelua simbolistica augusteană pe care o va corela 

cu cea a cetății sale, Constantinopol (ilustrate de iconografia monetară bogată), dar și 

cu ideea de corporeitate a imperiului. Domnia lui Constantin I păstrează și transferă în 

imaginar, pe lângă interpretarea maiestăţii romane în limbaj retoric, şi gândirea 

absolutistă legată de dreptul imperial de guvernare a corpului/ teritoriului întregii 

oikouménè (cel puţin la Eusebiu din Cesareea). Conceptul politic suprem, reprezentativ 

pentru identitatea noii cetăţi-capitale, va fi æternitas, cuvântul-cheie care înlocuieşte 

triumphus, atât în vocabularul puterii, cât şi în practica ceremonială. Basileul și cetatea 

sa își vor apropria, politic și teologic, vocaţia universalistă a conceptului, în care se va 

proiecta însuşi corpul puterii, prin noţiunea de imperium christianorum. 

„Imaginar”, după cum îl atestă sursele pentru ceremonialul roman, însemna prin 

extensie şi amintirea despre înaintaşi, rememorarea trecutului comun, într-un cadru 

urban prin excelenţă glorificator. Printre condiţiile utilizării măştilor de ceară în cadrul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

27 

ritualului funerar se numărau atât „înrudirea”, reală sau simbolică, a strămoșilor cu 

împăratul omagiat, cât şi legitimitatea pe care o puteau acorda glorificării. Chiar chipul 

augustului va intra în rândul acestor imagines, iar sufletul său supravieţuitor va ajunge 

în rândul spiritelor ocrotitoare ale cetăţii, de îndată ce corpul va dispărea în foc sau 

rămăşiţele îi vor fi depuse în mausoleul funerar al familiei. 

Pe graniţa dintre lumea celor vii şi a celor morţi, etern, privirea autocratului 

ajunge să legitimeze ea însăşi un trecut eroic, dar și, în practica ritualică, un viitor 

împărat. „Privirea” basileică (şi, cu ea, cea a întregii lumi creştine) este îndreptată în 

schimb într-o singură direcţie, înspre un viitor indefinit: Judecata de Apoi. Trecutul 

(vetero- şi neo-testamentar) impune doliul, pe care doar obţinerea iertării 

dumnezeieşti îl poate împlini, şi penitenţa (în existenţa terestră), care, dacă e 

respectată până la capăt, conduce către mântuire.  

Credinţa ortodoxă va păstra neschimbată această interpretare a eternităţii, chiar 

în spiritul ei originar (respectând textele sfinte şi scrierile creştinismului timpuriu). 

Pe de altă parte, deși în practicile lor religioase diferă funcția și suportul material al 

„imaginii” sacre (vorbim fie despre măşti, efigii și statui, fie despre mozaicurile 

bizantine din biserici), romanii şi creştinii de mai târziu au urmărit deopotrivă să 

recupereze, prin ritual şi prin comportament colectiv adecvat, vârstele de aur (oricare 

ar fi fost forma lor imaginară) şi pacea absolută.   

În ce privește imaginea și stilistica sa iconografică, principatul s-a vrut 

reprezentat realist, accentuând calităţile individuale, forţa, frumuseţea chipului, 

sugerând valoarea civică şi politică a persoanei (statuile lui Augustus însuşi, spre 

exemplu). Basilëìa a ales în schimb, în detrimentul individualității şi al diferenţei, 

hieratismul, privirea abstrasă şi transcendentă, subliniind obligaţia penitenţei şi a 

datoriei îndoliate faţă de figurile sacre; de aici, motivul donaţiei şi al închinării 

bisericilor împărăteşti; un tipar pentru portretul votiv este mozaicul din secolul X, 

care îi figurează pe Constantin I, în dreapta, închinând Fecioarei cetatea oraşului ca 

fondator eponim, iar în stânga, pe Iustinian I, prezentând macheta bisericii Hagia 

Sophia (v. fig. 10), model prezent și în evul mediu în occident (v. fig. 11), preluat şi 

de evul mediu românesc (v. fig. 12) și menținut până azi. 

Funus imperatorum a acordat, indiscutabil, o valoare spirituală majoră 

semantismului originar al „imaginarului”. A creat, de fapt, fundamentul şi bazinul larg pe 

care se va reaşeza noţiunea în vocabularul medieval creștin, cu noi înţelesuri, dintre care 

pe unele le folosim şi astăzi. Componenta politică explicită s-a estompat în timp, în 

favoarea unor seme înrudite sau a unor vecinătăţi semantice, şi datorită influenţei 

celorlalte cuvinte din familia lexicală, imagine şi imaginaţie – toate trei cu o mare 

relevanţă teoretică pentru instituțiile puterii și pentru diseminarea și susținerea 

ideologiilor lor în imperiul creştin. Totuşi, funera imperatorum au fost cele care au impus 

în gândirea colectivă imaginea puterii sacre ca factor dominant în procesul de memorare. 

Imaginarul ‒ iniţial legat de o colecţie de imagini materiale (de obiecte) aflate 

în relaţie cu imagini-amintire ‒ primeşte o sumă de afluenţi conceptuali şi semantici, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

28 

substanţiali, dinspre temele prezente în discursul public al puterii şi despre putere 

(texte, scenografii, ceremonialuri), şi anume: măreţia, romanitatea (etnie cu destin 

glorios), istoria unei mari civilizaţii, memorarea modelelor, forţa autocratului, 

politicile co-participative, instituţiile deliberative şi legiuitoare, credinţele-suport etc. 

În procesul de transformare a măștilor, nici „gramatica” ceremonialului 

funerar, nici oíkonomía creştină nu vor mai păstra practica ritualică de tip funus 

imaginarium (anulată, în primul rând de logica întemeierii oraşului Constantinopol), 

ci vor menține din simbologia imaginii ca imagines doar nevoia şi obligaţia de a 

corela valorile trecutului cu prezentul comunităţii-martor. 

Reprezentările figurale ale divinului, în relaţie cu corpul simbolic al puterii 

creştine, vor înlocui după anul 330, prin mozaicuri, fresce și icoane sau prin 

monedele bătute, „chipurile” înaintaşilor păgâni din ceremonialurile funerare urbane 

(precum şi spiritele lor protectoare). Datorită activității clericale asidue de 

prozelitism, susţinute de basileii iconoduli şi de teocraţia bizantină, dar și de mai 

tinerele puteri creștinate, se vor răspândi în diocezele imperiului îndeosebi icoanele, 

iconografia votivă și iconografia narativă (evanghelică) în frescă. Oíkonomía 

imaginii creştine va face să supravieţuiască şi să se amplifice haloul conceptual al 

„imaginarului”, înţeles în secolul al IV-lea ca un cortegiu de spirite figurate ce 

însoţesc corpul mort al autocratului.  

În sistemul de roluri va avea loc însă un schimb de substanţă şi de identitate: 

bustul zeului „devine” chipul realizat în mozaic al lui Iisus Christos, efigia (corpul de 

ceară al) împăratului păgân se dematerializează şi ea, prin înscrierea formei în imaginea 

murală; „chipurile” strămoşilor sunt înlocuite de figuri sacre (personaje vetero-

testamentare, apostolii) sau sacralizate (martiri, ierarhi ai bisericii, împăraţi creştini). 

Ceea ce putea fi controlat în lumea romană, fizic și temporal (obiectele-măşti 

erau integrate doar în anumite momente și scenografii), spiritual şi chiar politic, 

printr-o procesiune asumată de comunitate şi de instituţiile puterii locale, în lumea 

creştină ţine de o guvernare simbolică de proporţii mult mai mari, din moment ce 

teocraţia basileică gestionează centralizat credinţa monoteistă și o impune ca atare în 

întregul teritoriu stăpânit, fără alternativă. Funus imaginarium este filtrat istoric şi 

politic de gândirea creştină, ca apoi să se disemineze în ceea ce va fi numită 

oíkonomía imaginii, iar aceasta să greveze imaginarul medieval. Oíkonomía a impus 

ca în descendenţa imediată a divinității și a figurii christice să se situeze 

reprezentarea împăratului ei fondator. Pentru Iisus Christos, judecător în plan celest, 

stă basileul „delegat” (ales) în plan terestru, „inspirat” de divin (împărtăşind o 

anumită condiţie sacră) – reamintesc aici semiologia politico-religioasă (J. Le Goff).  

Această politică a puterii imperiale creștine se va impune în timp şi în 

imaginarul colectiv; ea s-a dovedit foarte puternică şi persuasivă, cu toate mutaţiile şi 

adaptările pe care le-a suferit în timp, de la un regim politic la altul, de la o comunitate 

la alta. În ciuda unor schimbări de paradigmă culturală și teologică în lumea bizantină, 

pe alocuri şi de gândire politică, canonul credinţei şi al imaginii divinului, precum şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

29 

teoria puterii și a guvernării menţin un imaginar colectiv cu o structură formalizată şi 

cu o schemă generală, valabilă timp îndelungat pentru ortodoxie. 

Deşi reprezentările şi temele care se regăsesc în el, păstrate în memoria 

colectivă, în cultura orală sau ilustrate de diferite mărturii materiale, sunt variate şi 

numeroase, imaginarul rămâne organizat în jurul unui pivot central, al temei puterii 

(instituționale sau colective, laice sau religioase). Imago, în vechiul său sens roman, 

ajunge în societatea creştină la dimensiunile unui arhetip, iar în jurul fondatorilor 

religiei – figurile sacre, Iisus Christos şi Fecioara Maria, sau figurile laice, 

Constantin I şi împărăteasa Elena − se formează o întreagă ideologie cu privire la 

relaţia mamă-fiu şi la obligaţia omagierii ei îndoliate.  

Ceea ce numim astăzi „imaginar creștin” ne apare, în plan simbolic, ca o formă 

sublimată a vechiului funus imaginarium, o schemă emergentă din el, cu următoarea 

caracteristică diferențială: în cadrul lui, protagonist absolut este spiritul divin 

întrupat, însoțit de un întreg cortegiu al figurilor majore din istoria creștinismului. 

Acest câmp central, al reprezentării divinului, nealterat până astăzi, păstrează din 

vechea semnificaţie a imaginarului doar semele şi simbolemele glorificării, ale me-

moriei colective (aici, creștine), menţinând în acelaşi timp şi componenta funerară a 

sacrificiului (dar ca martiriu apostolic) și primește ideea de penitenţă asumată de 

credinciosul aflat în aşteptarea judecăţii și a mântuirii sale.  

Imaginarul creștin este el însuși o „procesiune simbolică”, un funus 

imaginarium cu finalitate istorică, atât în plan colectiv, cât și pentru individul comun. 

Referințe bibliografice 

Agamben, Giorgio. 2007. Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del 

governo. Homo sacer, II, 2. Vincenza: Neri Pozza Editore. 

Benoist, Stéphane. 2005. Rome, le prince et la Cité, Paris: Presses Universitaires de France.  

Bonel, Victoria, Hunt, Lynn (coord.). 1999. Beyond the Cultural Turn. New Directions in the Study of 

Society and Culture. Postfață de Hayden White. Berkeley: University of California Press. 

Burke, Peter. 2004. What is Cultural History? Cambridge: Polity Press. 

Dagron, Gilbert. 1974. Naissance d’une capitale. Constantinople et ses institutions de 330 à 451. Paris: 

Presses Universitaires de France.  

Dagron, Gilbert. 1996. Empereur et prêtre. Étude sur le „césaro-papisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

Herman, David, Jahn, Manfred, Ryan, Marie-Laure (ed.). 2005. Encyclopedia of Narrative Theory. 

Londra: Routledge. 

Mesina, Laura. 2013. Imaginarul medieval. Forme și teorii. Iași: Institutul European. 

Mesina, Laura. 2013. Uitarea Romei. Studii de arheologie a imaginarului. Iași: Institutul European. 

Ricœur, Paul. 2000. La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris: Éditions du Seuil. 

Thomas (coord.), Joël. 1998. Introduction aux méthodologies de l’imaginaire. Paris: Éditions Ellipses. 

Vogt, Katya Maria. 2008. Law, Reason, and the Cosmic City. Political Philosophy in the Early Stoa. 

Oxford: Oxford University Press. 

Whatmor, Richard. 2016. What is Intellectual History? Cambridge: Polity Press. 

Wunenburger, Jean-Jacques. 2001. Imaginaires du politique. Paris: Éditions Ellipses. 

Wunenburger, Jean-Jacques. 2001. Utopia sau criza imaginarului. Trad. de Tudor Ionescu. Cluj-Napoca: Ed. Dacia. 

Wunenburger, Jean-Jacques. 2003. L’imaginaire. Paris: Presses Universitaires de France. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

30 

Figuri 
 

 

Fig. 1. Togatus Barberini. Nobil cu togă, ţinând busturile strămoşilor. A doua parte a sec. I î.Ch. Muzeul 

Capitolin, Roma. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

31 

 

Fig. 2. Jupiter Otricoli (replică a statuii de cult Jupiter Capitolinul), prima jumătate sec. I î.Ch. Muzeul 

Vatican, Roma. 

 

 

Fig. 3. Gemma Augustea, 10 d.Ch. (18,7 x 22,3 cm). Muzeul de istorie a artei, Viena. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

32 

 

 

Fig. 4. Columna lui Antoninus Pius (161 d.Ch.). Relief de pe piedestal. Muzeul Vatican, Roma. 

 

 

Fig. 5. Mars Ultor, prima parte sec. II d.Ch. (copie). Templul augustean al lui Mars Ultor, Roma. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

33 

 

Fig. 6. Augustus, ca Pontifex Maximus (27 î.Ch-14 d.Ch.). Palatul Massimo alle Terme. Muzeul Naţional 

Roman, Roma. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

34 

 

Fig. 7. Augustus (27 î.Ch-14 d.Ch.). Muzeul Vatican, Roma. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

35 

 

Fig. 8. Alegoria Romei. Monedă (verso) din timpul domniei lui Nero (54-68 d.Ch.). Monetăria Romei. 

 

 

Fig. 9. Ara Pacis Augustae (9 î.Ch.). Figura alegorică a lui Tellus, Pământul (Italia sau Pacea). Ara 

Pacis, Roma. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

36 

 

Fig. 10. Iustinian I (stânga) şi Constantin I (dreapta), închinând Fecioarei cu pruncul, primul, Hagia 

Sophia, şi al doilea, cetatea Constantinopolului. Mozaic, 990. Galeria de Sud. Hagia Sophia, Istanbul. 

 

 

Fig. 11. Regele Wilhelm II (1166-89) donează catedrala Fecioarei Maria. Mozaic, 1176. Domul din 

Monreale, Palermo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

37 

 

Fig. 12. Tabloul votiv al lui Neagoe Basarab (1512-21), al doamnei Despina Miliţa (1512-21) şi al 

copiilor lor. Frescă, înainte de 1526. Meşterul Dobromir. Mănăstirea Curtea de Argeş, Argeş. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:59:17 UTC)
BDD-A26632 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

