
MERIDIAN CRITIC No.2 (Volume 27) 2016 
 

 
 
 

Los personajes cervantinos como lectores: breve historia social y 
cultural de la lectura como práctica 

 
 
 

Sarah MALFATTI 
Universidad de Granada, España 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: This essay aims to provide a definition of the characters/readers of the Cervantine 
novel through the analysis of the material aspects of books’ circulation and through the study 
of the editorial products in Cervantes’ time. In order to understand the social structure and 
the interpretive strategies of the readers in Golden Age Spain, we have to start from the 
description of the cultural network related to the invention of the mobile press. This 
technological revolution and its uncountable consequences are indeed the very starting point 
of Cervantes’ novel, and its influence concerns not only the practical aspects of reading, but 
also the mental structures involved in the interpretive act. The theoretical and methodological 
premises of this work are the following: the role of the reader in the signification process of a 
text or a message and the historical and contingent nature of the interpretive act. 
Keywords: Cervantes, reading practices, press, interpretive strategies, historicity. 

 
 
Si hablamos del Quijote como de un “libro de libros” ‘[Alcalá Galán, 2007], no 

podemos evitar de pensar en todos sus personajes, no sólo el protagonista, como lectores. 
La narración de las aventuras del hidalgo se despliega a través de la descripción y de la 
interacción de una variedad de lecturas e interpretaciones, prácticas profundamente 
vinculadas con la realidad mundana en la que se desarrollan. 

Para dar una imagen del público lector en la época, resulta indispensable apoyarse 
en la descripción del circuito cultural que se ha ido formando con la aparición de la 
imprenta, ya que esta revolución tecnológica y sus consecuencias se convierten en los 
pilares de la novela cervantina. 

Intentaremos aquí sugerir unas pautas de trabajo para una necesariamente más 
amplia definición de los personajes-lectores, centrándonos en los aspectos materiales de la 
circulación de los textos y en el uso de los nuevos formatos. 

El estudio de la lectura como práctica no puede prescindir de dos presupuestos 
teóricos y metodológicos. Primero, la importancia del lector en el proceso de significación de 
un texto, su papel central en la construcción del significado del mensaje. El segundo –
ineludible–factor es la historicidad del acto de interpretación o, en otras palabras, el carácter 
esencialmente contingente, cronológica y geográficamente determinado del acto de leer. 

Si queremos esbozar una historia de la audiencia, sea del público real o del ficticio 
retratado por Cervantes, no podemos perder de vista el hecho de que los modos de recibir, 
usar y entender los textos cambian a lo largo del tiempo y dependiendo del contexto 
cultural, es decir de la dieta cultural de los lectores [Rose, 1992:51]. El mundo del autor, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Sarah MALFATTI 
 

100 

impregnado por la escritura, ha asimilado también las consecuencias de la nueva tecnología 
introducida por la imprenta de caracteres móviles. La influencia de esta revolución cultural, 
cuyas consecuencias se harán evidentes en los distintos niveles de la sociedad, son 
universales y no conciernen sólo las costumbres prácticas de apropiación de la palabra 
escrita, sino también los hábitos mentales, que se forjan cada vez más sobre convenciones 
que parten de ficciones escriturarias [Bouza, 1992:11].  

Con la introducción y la difusión de la imprenta se acentúa el carácter escrito de la 
transmisión cultural, y en paralelo se va difundiendo lo que McLuhan define como un 
“furioso afán de consumo” [1972:299] que se refleja en la concepción de nuevos productos 
y en la adaptación de las formas editoriales a las nuevas exigencias culturales y económicas 
de un público más numeroso. El tema de la producción y del comercio de la palabra 
escrita, desde los talleres de imprenta hasta las bibliotecas, aparece bien desarrollado en la 
novela cervantina. El autor nos deja intuir cuáles son los pasajes de la circulación de la 
cultura y cuáles son los distintos modos de apropiación en los varios estratos sociales.  

En el tiempo de Cervantes, que es también el tiempo de sus personajes, la 
industria de la imprenta forma parte, con matices diversos, de la experiencia cultural 
común. El libro impreso, pero sobre todo la producción impresa más barata y de más 
rápida consumición como las relaciones de sucesos, los pliegos sueltos o la literatura de 
cordel, pertenecen al patrimonio cultural cotidiano. El homo typographicus, según la definición 
de McLuhan [1972:296],1 construye su propia modernidad alrededor de la nueva 
tecnología, desarrollando una renovada conciencia lingüística y nacional.  

El cambioatraviesa varios estratos sociales y expande sus consecuencias fuera de 
las ciudades y fuera de los círculos aristocráticos y eclesiásticos. A pesar de esta aparente 
universalización de la cultura tipográfica, no podemos sin embargo correr el riesgo, en 
medir la repuesta colectiva hacia los hechos culturales, de universalizar también las 
respuestas de los receptores y el acto de leer. Las prácticas lectoras y las interpretaciones 
son múltiples, y están regidas por factores distintos, relacionados con los organismos 
institucionales de control pero también con otros caracteres materiales de producción y 
difusión de los textos como objetos, entre los cuales pensamos por ejemplos en las 
innovaciones gráficas o en las adaptaciones editoriales. 

La revolución tipográfica ha introducido un nuevo espacio de legibilidad en el que 
el autor y su palabra se van alejando para dejar cada vez mayor espacio al trabajo de 
editores e impresores. Una vez salido de las manos de los intermediarios de la palabra 
escrita, el texto llega delante de los ojos (o a los oídos) de los receptores, que han ido 
adaptando sus competencias lectoras a los nuevos medios, dentro de los límites impuestos 
por las estrategias interpretativas de la comunidad, en el sentido de grupo social pero 
también de interpretivecommunity (en la definición dada por Fish, 1990), a la que pertenecen. 
El texto es entonces el producto de “la imaginación y la interpretación del lector que, a 
partir de sus capacidades, expectativas y de las prácticas propias de la comunidad a la que él 
pertenece, construye un sentido particular. De manera ciertamente paradójica, este sentido 
es, a la vez, dependiente e inventivo […]” [Chartier, 1992:VI]. 

                                                 
1 El filósofo canadiense atribuye esta definición al mismo don Quijote, el hombre feudal que quiere remplazar 
la realidad factual en la que vive, que es la de la imprenta, con una realidad libresca inescindiblemente ligada al 
mundo medieval y a “los grandes folios de los libros de caballerías” [1972:296]. Su fantasía, aunque anacrónica, 
no puede prescindir del contexto cultural en el que vive y al que se opone, un contexto que ha permitido a los 
lectores entrar en contacto con la cultura pasada y de allí desarrollar su propia modernidad. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Los personajes cervantinos como lectores: breve historia social y cultural de la lectura como práctica 
 

101 

Las posibilidades interpretativas sufren entonces la influencia del nuevo objeto, 
sus potencialidades materiales y las del contexto en que estos mismos objetos se producen 
y circulan. 

La relación de este público con el mensaje es vehiculada por formas y formatos 
distintos, así como por prácticas de apropiación diversas. Estas diferencias se insertan en 
un contexto bien determinado, gracias al cual podemos individuar la distancia crítica del 
receptor con respecto al texto, su grado de credulidad y su posición dentro del intertexto 
cultural de su época [Rose, 1992:55].  

 
Nuevos públicos para nuevos formatos 
Asumimos entonces el hecho de que no sólo el contenido sino también el aspecto 

material influye de manera patente en el proceso de construcción del sentido del texto, al 
actuar como parte del contexto de recepción y como vehículo del mensaje. Lo que 
medimos aquí es la diferencia entre mise en textey mise en livre [Chartier, 1992], dos 
operaciones independientes llevadas a cabo por actores distintos. Por un lado el autor, con 
sus intenciones, su red de conocimientos previos y su voluntad de significación, por otro 
los editores e impresores, artesanos que crean una nueva forma de legibilidad 
(respondiendo al mismo tiempo a las nuevas exigencias del público lector) y, con ésta, 
nuevos horizontes de recepción e interpretación. 

Los lectores no se enfrentan nunca con textos ideales o abstractos, separados de la 
materialidad [Chartier, 1992:107]: leer es un acto que no se puede desvincular del cuerpo, 
del espacio físico y de las condiciones sociales, de edad y de género que diferencian las 
comunidades de interpretación. Al leer un texto, el receptor se pone en contacto con un 
objeto específico, consigo mismo y con los demás lectores; utiliza determinadas estrategias 
de apropiación, de lectura y de interpretación según las formas que maneja, formas “cuyas 
organizaciones gobiernan su lectura (o su escucha), es decir, su posible comprensión del 
texto leído (o escuchado)” [107]. 

El aspecto material es responsable del sentido, hecho que confirma la necesidad de 
un enfoque historiográfico que no deje a un lado las experiencias cotidianas de los lectores. 
Las consecuencias que podemos sacar de este presupuesto metodológico nos sugieren que, 
aún poniendo al centro del proceso de interpretación al lector, con sus competencias y su 
poder de descodificación, no tenemos que pensar en un receptor abstracto, modélico o ideal. 
El lector que buscamos retratar, y que Cervantes construye en su novela, a pesar de ser 
ficticio en cuanto personaje de invención, es esencialmente histórico. Nos interesan tanto sus 
estrategias interpretativas como sus experiencias cotidianas, individuales y colectivas. 

Intentamos focalizarnos ahora en el proceso de formación y transformación 
editorial de los textos: nos encontramos aquí con distintos actores que desarrollan su papel 
en la producción material y en la ejecución de las formas del objeto-libro. Hablamos de los 
llamadosintermediarios de la cultura, sobre todo de los que se ocupan directamente de la 
edición e impresión de los libros y que, con su trabajo, pueden modificar las intenciones y 
las expectativas del autor. En esta fase se sitúan aquellos factores, de matriz no sólo 
cultural sino técnica, que “convertirán a la edición en una nueva manera de entender y de 
conocer el mundo” [Infantes, 2003:40].2 

                                                 
2 Infantes cita cuatro diferentes tipologías de forma editorial: las ediciones ocurrentes (de carácter informativo, 
relacionadas a hechos históricos concretos), directamente vinculadas al comercio de la edición y a la existencia 
de un nuevo público. Se trata de las relaciones de sucesos, a veces configuradas como carta, aviso, nuevas etc. Otra 
forma sería la de las ediciones recurrentes, con una periodicidad concreta como la de los almanaques, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Sarah MALFATTI 
 

102 

Cada variación formal puede llevar a un cambio en la actitud del lector hacia el 
texto. De esta manera, textos nacidos para un público culto pueden ser remodelados para 
resultar accesibles también a otro tipo de receptores. Se crean así las bases paraqueun 
público distinto, con estrategias interpretativas diferentes, e incluso sin ninguna experiencia 
lectora, se pueda acercar a un texto hasta entonces destinado a otra audiencia. 

Las nuevas formas editoriales, junto con los diferentes medios de circulación y 
difusión, entre los cuales incluimos los ejemplos retratados por Cervantes (de los papeles 
sueltos hacia la circulación de las novelas de caballerías, cuya fama atraviesa los más 
diversos estratos sociales), construyenentonces nuevos espacios de legibilidad. Al mismo 
tiempo, representan también nuevos espacios de actuación, y si queremosidentificar las 
variables socioculturales de las prácticas de la lectura,debemos de tener en consideración 
también las variaciones formales y materiales. Éstas se modelan sobre las exigencias, las 
expectativas y las competencias del público de destino, al mismo tiempo que los objetos –
que no son el producto de una división social predeterminada– crean su propia audiencia 
dentro de un espacio social. 

La concepción del libro como objeto, relacionado con el contexto material, y no 
como texto dado para siempre e independiente de los formatos editoriales a través de los 
cuales se presenta a sus lectores, lleva a reconsiderar la actitud interpretativa de los 
receptores, transformada por las variaciones editoriales y tipográficas. La recién nacida 
industria editorialha modificado el acto mismo de la lectura a través, por ejemplo, de unas 
revisiones gráficas quehan abierto el camino a una ampliación del público lector hasta 
entonces impensable.3 

Estos cambios, aunque parezcan mínimos,han revolucionado la percepción del 
lector. Y han revolucionado sobre todo la actitud de quien, capaz de leer sin ser un lector 
profesional, laico o eclesiástico, logra enfrentarse a textos que se presentan mucho más 
manejables, y que ya no requieren el esfuerzo de desciframiento gráfico típico no sólo de 
los textos medievales sino también de los primeros ejemplares impresos, que recuperaban y 
reproducían los rasgos gráficos de la tradición manuscrita. Todos estos elementos están 
estrechamente relacionados con la formación de un nuevo público, cuyas exigencias y 
cuyos gustos también actúan sobrela decisiones de los impresores y los editores. Estos, al 
modificar los aspectos materiales de los textos, responden (al mismo tiempo que 
estimulan) a la demanda del mercado. 

El crecimiento de una industria alrededor de la cultura lleva, por un camino de 
doble sentido, a la aparición de un género “para todos” y al nacimiento de un nuevo tipo 
de público para esta literatura de entretenimiento. Hablamos de un público de “lectores 
por gusto” [Ife, 1991:13] que en sus lecturas no buscan refinación intelectual o crecimiento 
espiritual, espías de una ideología tardo-medieval, sino placer estético y diversión. Fórmulas 
editoriales como la de los pliegos, textos que pueden encontrar las competencias culturales 

                                                                                                                                   
calendarios etc., productos creados por la prensa y destinados al consumo masivo. Las ediciones propias son 
publicaciones de periodicidad variable relacionadas con determinados grupos sociales, propias de determinadas 
clases u oficios. Y por último define las ediciones permanentes, con periodicidad larga y, como sugiere el 
nombre, permanente, cuyo contenido literario está destinado a la lectura popular y de entretenimiento (pliegos 
sueltos poéticos, caballerías, impresos teatrales) [Infantes, 2003]. 
3 Dentro de estas revisiones gráficas, Chartier recuerda de manera particular –citando a Henry-Jean Martin–  
“’el triunfo definitivo de los blancos sobre los negros’, es decir, la aeración (ventilación) de la página por la 
multiplicación de los párrafos, que rompen la continuidad ininterrumpida del texto, común en el Renacimiento, 
y la de los puntos y aparte, que hacen visible de manera inmediata, por los regresos al renglón el orden del 
discurso” [Chartier, 1992:112]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Los personajes cervantinos como lectores: breve historia social y cultural de la lectura como práctica 
 

103 

del público con respecto a los mecanismos narrativos, los motivos, las intrigas etc., se 
adaptan perfectamente a los recursos de una industria cuya capacidad productiva es todavía 
bastante restringida.  

Si pensamos en la variedad del público de una misma obra, o de un mismo género, 
no podemos pasar por lo alto el mensaje que Cervantes nos da en el prólogo de su novela.  

Antes de leer sus significativas palabras, nos tenemos que parar un momentoen 
pensar en el papel quetiene el paratexto en la definición del público, y en particular el 
prólogo como instrumento para la significación del texto. El paratexto, como aparato que 
forma parte de la experiencia estética y como representación del acto de recepción,puede 
ser el lugar privilegiado para acercarnos a la historia material del libro y a la relación del 
autor con sus lectores potenciales y, finalmente, reales [Cayuela, 1996]. Es uno de los 
elementos que mejor nos permite definir las estrategias de producción y consumo, al medir 
la influencia que el público puede ejercer sobre las formas literarias, los rasgos de un 
género y sobre el aspecto material del texto en su naturaleza de producto comercial 
vendible. Esta parte del paratexto, que ha llegado incluso a ser considerada en sí misma 
como un verdadero género literario del Siglo de Oro [Porqueras Mayo, 1957], nos puede 
dar unas pistas muy significativas para la individuación de los mecanismos receptivos. Nos 
puede ayudar, en otras palabras, a encontrar el sentido de la selección que los lectores 
operan dentro del sistema mercantil de la cultura. Todo esto dentro de una consideración 
general del público que intensifica la idea renacentista de identificación del destinatario en 
un juego metacrítico y autorreferencial típicamente barroco [Cayuela, 1996].4 

Volvamos entonces a Cervantes: lo que ahora nos interesa buscar en el prólogo 
son las referencias a los distintos lectores que pueden tener acceso, en las intenciones del 
autor pero también en la realidad del circuito comercial de la literatura, al texto en cuestión. 

Apuntamosen primer lugar al prólogo de la primera parte, en donde el autor se 
dirige abiertamente al “desocupado lector” [I, prólogo:7],5 un lector no profesional cuya 
expectativa, a la hora de leer la novela, es la de entretenerse con un texto lúdico. El texto se 
inserta entonces en una categoría literaria que, según los cánones humanistas y clásicos, 
vigentes en la comunidad erudita por lo menos hasta el final del siglo XVII, no pertenece 
al canon defendido por los intelectuales. Se halla, al revés, fuera del ámbito de las letras 
[Ruíz Pérez, 2003:200], siendo las letras sin virtud (en palabras del hidalgo don Diego de 
Miranda) “perlas en el muladar” [II, 16:665]. La literatura caballeresca, entre otros géneros 
sin aquella trascendencia moral que permitela inserción dentro de la cultura alta, sale de los 
parámetros de utilidad, verdad, moralidad y de las reglas de la imitatio, apelándose a la 
varietas. Cervantes va incluso más allá, y con su parodia somete la ejemplaridad a la mirada 
irónicade aquel lector en búsqueda de diversión, sin más pretensiones.6 

                                                 
4 La concepción renacentista del público, que se alejaba de la visión general y universal dada por Aristóteles, 
tiene dos tendencias principales. Estas van de una discriminación, en muchos casos despectiva, entre los grupos 
de lectores según su nivel cultural hasta la negación de esta misma distinción en busca no de una nivelación 
social sino de la perfección de un arte que se eleva por encima de sus destinatarios [Cayuela, 1996]. 
5 Todas las citas de Don Quijote de la Mancha se sacan de la edición de Francisco Rico [2009]. Se indicarán entre 
paréntesis el volumen, el capítulo y la página. 
6 Hay que especificar, sin embargo, que si hablamos sólo desde un punto de vista cuantitativo, utilizando como 
fuente el recuento de las ediciones, el mercado editorial en los siglos que estamos considerando se alimenta 
sobre todo de obras que no son de ficción, siendo todavía –inevitablemente- la religiosidad el interés principal 
de los lectores. El aclarador estudio de K. Whinnom quiere, a este propósito, contestar a las siguientes 
preguntas: “which Spanish work of imaginative literature was most frequently reprinted in the Golden Age? 
which work, composed in Spanish, saw most editions? which work in Spanish translation achieved unequivocal 
status a best-seller?” [1980:190]. Los libros más populares, según los datos recogidos, son libros de devoción, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Sarah MALFATTI 
 

104 

Al final del prólogo de 1605, a través de la figura tópica del amigo, Cervantes 
añade otra indicación sobre el público al que se dirige: “Procurad también que, leyendo 
vuestra historia, el melancólico se mueva a risa, el risueño la acreciente, el simple no se enfade, 
el discreto se admire de la invención, el grave no la desprecie, ni el prudente deje de alabarla” [I, 
prólogo: 14. La cursiva es nuestra]. Reconocemos aquí al nuevo público de una literatura 
de diversión. Esta audiencia se compone, al mismo tiempo, de lectores simples y lectores 
discretos, cultos e ignorantes que no se someten a las obligaciones de una lectura moral o 
con fines prácticos, educativos. Son modelos de lectores que, a lo largo de la narración, se 
encarnarán en distintos personajes cuyas posturas lectoras y diferentes posibilidades 
intelectuales reflejan, en un juego de espejos que llega a ser un metadiscurso sobre la 
escritura y su recepción [Cayuela, 1996], unas prácticas interpretativas bastante 
reconocibles en el entorno cultural del escritor.  

Bajo estas premisas, podemos pensar entonces en los lectores a los que, implícita y 
explícitamente, apela el autor en los prólogos y durante la narración. La fórmula, de hecho, 
se repite también en el prólogo a la segunda parte, en la que Cervantes se dirige al “lector 
ilustre o quier plebeyo” [II, prólogo:543].  

Al involucrar a sus personajes en este juego metaliterario, Cervantes esboza dentro 
del texto su propia comunidad interpretativa, y lo hace tomando prestados los rasgos socio-
económicos contemporáneos.Para construir un público ficticio y delinear sus prácticas de 
lectura y sus modalidades interpretativas, reproduce en parte el contexto en el que él mismo 
escribe y lee. El público que Cervantes crea en la novela –anticipándolo en el prólogo y luego 
dejándolo actuar como una parte imprescindible de la narración– puede ser analizado 
entonces como una representación de los diferentes niveles de recepción. Asimismo, estos 
personajesnos hacen reflexionar sobre la mutua influencia de la literatura de ficción en el 
público y del público en la formación de estrategias interpretativas comunes, materiales y 
hermenéuticas, para la construcción del sentido de un texto ficcional. 

                                                                                                                                   
textos moralizantes o históricos, aunque no podemos ignorar que, a pesar del incremento sufrido a partir de la 
segunda mitad del siglo XVI (incremento que ha interesado el mundo de la imprenta en general), asistimos a 
una inflexión de este tipo de publicación debido a la política de la contrarreforma que impide el debate religioso 
y, en consecuencia, mueve la producción de textos profanos. La definición moderna de “best-seller”, como es 
sabido, se basa fundamentalmente en el número de copias vendidas, o incluso en el número de copias impresas, 
factores que no podemos considerar para el comercio librero del Siglo de Oro: el dato más influyente viene a 
ser, entonces, lo del número de las ediciones, un valor no siempre muy fácil de determinar debido a la variedad 
y a la posible falacia de las fuentes bibliográficas (pensamos que los datos relativos a las ediciones de la Celestina 
varían de 39 hasta 84 o incluso 187 ediciones [Whinnom, 1980:191]. A pesar de la calidad y cantidad de los 
autores contemporáneos, la producción editorial está todavía dominada por textos y autores del siglo XV, 
empezando por la Celestina (el texto de ficción más editado si no contamos las continuaciones de Amadís) y 
siguiendo con Mena, Rojas, Montalvo y traducciones de clásicos. Entre todos los autores y los libros “best-
sellers” es Fray Luís de Granada con suLibro de la Oración, el que ocupa la primera posición con más de 100 
ediciones entre 1554 y 1679. El libro de ficción más popular, citando todas las re-impresiones y las 
continuaciones, es el Amadís, con sus 90 ediciones. Entre los textos de ficción, las aventuras de don Quijote se 
asientan entre la cuarta y la sexta posición, dependiendo de si consideramos como ficcionales algunos textos 
que no se presentan como tales. Se marca de esta manera una importante diferencia entre las tendencias del 
mercado editorial -y probablemente los gustos de los lectores- de la época, y los datos críticos actuales, cuyos 
cánones no reflejan necesariamente las preferencias del público del tiempo: “if we are going to concentrate on 
‘pure literature’ –which is an entirely justifiable and perfectly legitimate choice- we ought at least to remember 
that for every work of pure literature there was at least one other book which was more widely read. Celestina 
was outdone by the Libro de la oración, Diana was overshadowed by Fray Luís de Granada’s Guía de pecadores, Don 
Quixote saw fewer edition than Pedro Mexía’s Silva de varia lección, Lope’s Arcadia does not match Guevara’s 
Epistolas familiares. And, as I have tried to indicate, while we may have arranged our works of literature in some 
order of merit, we have done so without taking their contemporary popularity into account” [1980:194].  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Los personajes cervantinos como lectores: breve historia social y cultural de la lectura como práctica 
 

105 

 
El libro como objeto: posesión y uso 
Cada comunidad de intérpretes, en el sentido de grupo social que objetiva y 

normaliza una determinada interpretación y no otra, tiene sus estrategias de comprensión, 
sus competencias y sus hábitos lectores. La distinción entre alfabetizados y no puede ser 
indicativa de las tendencias educativas más generales, pero no recoge ni acaba todas las 
diferencias culturales o los matices prácticos de apropiación. Dentro de esta repartición 
superficial nos encontramos con casos que reenvían a diferentes procesos de lectura y 
asimilación de la palabra escrita. En cada grupo, en relación con las expectativas 
dominantes, encontramos una serie de normas culturales compartidas que definen el uso 
más legítimo de los libros y sus interpretaciones correctas. Las interpretaciones que 
definimos como “normales”, en el sentido de normalizadas, se ajustan también a una 
manipulación física considerada correcta, a unos hábitos cotidianos de lectura definidos 
por las reglas de la comunidad.  

Chartier indica a este propósito una serie de contrastes interpretativos y prácticos 
que bien podemos aplicar a las diversas prácticas y también a las diferentes motivaciones 
de los lectores descritos por Cervantes. Podemos utilizar sus categorías y adaptarlas a 
nuestro específico objeto de estudio: los personajes de la novela son entonces lectores que 
“no disponen de las mismas herramientas intelectuales y que no tienen una misma relación 
con lo escrito” [1992:108]. 

Pensamos sobre todo en la diferencia de intereses y expectativas de los grupos 
lectores. Los casos, a lo largo de la novela, son muchos, y son indicativos también de la 
separación, social y de género, entre las varias comunidades representadas. 

Mencionamos como ejemplo al bachiller Sansón Carrasco, lector culto cuyas 
expectativas y competencias lectoras son las de la clase educada que se aproxima a la 
literatura de entretenimiento, y en particular a las novelas de caballerías y a su parodia, con 
una conciencia de género y con unas estrategias que les permiten reconocer de inmediato, y 
como interpretación “normal”, la diferencia entre realidad y ficción.  

A esta lectura oponemosla del hidalgo: la interpretación y las prácticas cotidianas 
del caballero de la Mancha contrastan con la poética contemporánea y con la mentalidad 
caballeresca de su época.Contrastan también con la versión paródica de esta mentalidad, 
representada por su vida y por el libro que narra sus aventuras.  

No es todo: además de la evidente discrepancia entre estas dos interpretaciones, la 
lectura del bachiller se diferencia también de otras lecturas consideradas “normales”, como 
las de los eclesiásticos presentes en la primera y en la segunda parte (representantes, en 
varias medidas, de la actitud censora de la Iglesia), y también de la sociedad cortesana, 
evolución de la caballeresca, encarnada por los Duques. Estas lecturas no se diferencian 
sólo por la actitud crítica hacia el género, por su defensa o su condena, sino también por la 
relación materialdeestos personajes con el objeto-libro, por el hecho de poseer muchos o 
ningún volumen, sin olvidar la calidad material de éstos, y por la relación entre la posesión 
y el acto de lectura que llevan a cabo. Recordamos de hecho que “mientras que la sola 
posesión del libro significó durante mucho tiempo una división cultural, con las conquistas 
de lo impreso, las posturas de lectura y los objetos tipográficos son los que se van 
invistiendo en forma progresiva de esta función” [Chartier, 1992:115]. 

No podemos imaginar, por ejemplo, al cura encerrado durante días en su 
biblioteca (algo que probablemente no llegaría a poseer), sumergido en la lectura obsesiva 
de novelas de caballerías, aunque sabemos de sobra que sí leía las historias de caballeros y 
hasta tuvo “muchas competencias” [I, 1:29] con el hidalgo acerca de estas mismas historias. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Sarah MALFATTI 
 

106 

Sí tendrá una biblioteca el duque, de la cual los servidores más cercanos tomarán prestados 
los volúmenes que demuestran conocer tan bien durante la visita del caballero y del 
escudero.  

Volviendo por un momento al cura, queremos subrayar cómo la práctica 
ejemplificada por este personaje, a la hora de ilustrar la relación entre posesión y uso, 
puede ser muy significativa. Durante el escrutinio de la biblioteca del hidalgo, además de 
demostrar un conocimiento bastante profundo de los textos caballerescos, el religioso, 
junto con su ayudante-censor el barbero, se pronuncia en una difusa denuncia de los 
principales –sobre todo según las directivas eclesiásticas– defectos de la literatura de 
caballerías. Al mismo tiempo, sin embargo, aparta unos de los títulos (entre ellos Tirante el 
Blanco y la Galatea) y los salva de la hoguera para dárselo a su compañero que, sin necesidad 
de poseerlos, tendrá de esta manera la posibilidad de leerlos: 

 
—¡Válame Dios —dijo el cura, dando una gran voz—, que aquí esté Tirante el 

Blanco! Dádmele acá, compadre, que hago cuenta que he hallado en él un tesoro de 
contento y una mina de pasatiempos. [...] Dígoos verdad, señor compadre, que por su 
estilo es este el mejor libro del mundo: aquí comen los caballeros, y duermen y mueren en 
sus camas, y hacen testamento antes de su muerte, con estas cosas de que todos los demás 
libros deste género carecen. Con todo eso, os digo que merecía el que le compuso, pues no 
hizo tantas necedades de industria, que le echaran a galeras por todos los días de su vida. 
Llevadle a casa y leedle, y veréis que es verdad cuanto dél os he dicho [I, 6:65–66. La cursiva 
es nuestra] 
 

—Muchos años ha que es grande amigo mío ese Cervantes, y sé que es más 
versado en desdichas que en versos. Su libro tiene algo de buena invención: propone algo, 
y no concluye nada; es menester esperar la segunda parte que promete: quizá con la 
emienda alcanzará del todo la misericordia que ahora se le niega; y entre tanto que esto se 
ve, tenedle recluso en vuestra posada, señor compadre [I, 6:68. La cursiva es nuestra]. 
 
De estos pocos ejemplos entendemos cómo pueda parecer inverosímil, sobre todo 

si tomamos en cuenta la variedad de lectores que encontramos en la novela, que el único 
presupuesto para la lectura, o más en general para el uso y la manipulación de los libros, 
para el contacto con la literatura, sea la posesión del libro, un dato histórico que puede ser 
fácilmente mal interpretado o incluso ser incompleto [Chartier, 2003:82]. 

Poseer físicamente el libro no es entonces el único medio de acceso al texto, y no es 
el factor más indicativo en la definición de un público lector, del nuestro en particular, ya que 
la atención se tiene que mover hacia el acto mismo de leer e interpretar. Un análisis de las 
pruebas de posesión –que, por supuesto, trazan el retrato de un público económicamente y 
culturalmente privilegiado– dejaría fuera todo un grupo de lectores que, por varias razones, 
entran en contacto con la cultura de diferentes maneras y en distintas ocasiones. 

La vida cultural no puede ser limitada a las clases económicamente  aventajadas, 
las que tienen la posibilidad material y la educación necesarias para relacionarse con la 
palabra escrita y de entrar en el mecanismo de producción y circulación del libro.  

La circulación transversal de los textos en la sociedad, que borra –o por lo menos 
difumina–,la definición de cultura popular como algo destinado exclusivamente a las clases 
menos favorecidas, es el punto de partida de una red de prácticas que organizan modos 
social e históricamente diferentes de acceso a unos textos quepueden ser entendidos y 
manipulados de maneras desiguales según quien los reciba.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Los personajes cervantinos como lectores: breve historia social y cultural de la lectura como práctica 
 

107 

Las continuas referencias hechas por Cervantes a la lectura como práctica común, 
a las experiencias lectoras de la mayoría de sus personajes, referencias que, como hemos 
visto, empiezan en el paratexto –dirigido a los lectores “reales” de la obra– y se desarrollan 
a lo largo de toda la narración, son el testigo de la innegable conciencia del autor de la 
existencia de un universo lector amplio y variado.  

Las palabras de Cervantes, los gestos de sus personajes, retratados a través de un 
enfoque a la vez paródico y realista del tema de la recepción, ilustran las consecuencias de 
una revolución lectora que empieza a cambiar el perfil de la lectura en Europa ya a partir 
de los siglos XII y XIII. Se pasa en esta época de un modelo monástico al modelo 
escolástico de lectura, consecuencia del abandono, en los scriptoriamonásticos, de los 
hábitos antiguos de lectura y de la copia oralizada. En el siglo XIII se va difundiendo en 
todo el mundo universitario la lectura en silencio, una práctica que se va ampliando 
también fuera de la academia. Se establece una nueva relación con los libros, una relación 
más inmediata y más ágil, y esto gracias también a aquellas transformaciones que, antes de 
la imprenta, modifican las reglas de la escritura manuscrita y permiten una lectura que no 
implique el esfuerzo físico de la oralización. 

La primera revolución de la lectura se mezcla, cuatrocientos años más tarde, en la 
época cervantina, con otros factores que influirán extensamente en las prácticas de lectura: 
pensamos por ejemplo en las políticas represivas actuadas por las instituciones 
monárquicas, con la difidencia y la abierta hostilidad de las autoridades religiosas y morales 
haciala literatura de ficción y, en general, la escritura no ortodoxa. Esta hostilidad, cabe 
aquí recordarlo, se dirige sobre todo a la lectura solitaria, como la de Alonso Quijano, una 
conducta que, llevada al extremo, se resuelve en una práctica alienante y secreta. Al mismo 
tiempo fenómenos como el incremento de la alfabetización, consecuencia de una actividad 
educadora aún casi exclusivamente religiosa, la extensión cuantitativa dada por el invento 
de la prensa de tipos móviles junto a la conciencia que los autores contemporáneos tienen 
de las nuevas posibilidades divulgativas, nos entregan un retrato clarificador del uso del 
texto literario ydel conjunto de lectores como categoría socialmente transversal, en que la 
posesión no puede determinar necesariamente la lectura (en sentido positivo así como en 
sentido negativo). 

Volvamos una vez más al texto y pensemos, en analogía con el contraste entre 
alfabetizados y no alfabetizados, en la relación que tienen con la cultura escrita personajes 
como el ventero y su familia, cuyas ocasiones de lectura son colectivas y vinculadas a la 
oralización de la literatura. Reaparece aquí la cuestión de la posesión de libros, que se 
relaciona necesariamente, junto con la cuestión del analfabetismo, con la naturaleza de 
lectores-oidores de estos personajes, un grupo dentro del cual podemos incluir también a 
Sancho, a su manera un receptor de literatura.  

Si al lado de la maleta abandonada en la venta ponemos la descripción de la 
biblioteca de Alonso Quijano, o la colección del caballero del verde gabán, aparecen 
inmediatamente claros los diferentes acercamientos y relaciones con la palabra escrita que 
resultan, necesariamente, en distintos mecanismos interpretativos y diversos procesos de 
elaboración de la cultura. Con respecto a las bibliotecas de Alonso Quijano y de don Diego 
de Miranda hay que hacer otra puntualización: sabemos, como cuenta Cervantes a 
principio del capítulo sexto de la primera parte, que la colección de don Quijote llega a los 
cien volúmenes, o “más de cien cuerpos de libros grandes, muy bien encuadernados, y 
otros pequeños” [I, 6:60]. El datoes sin duda exagerado por la necesidad narrativa de 
enfatizar la obsesión del hidalgo: parece poco probable, de hecho, que un hombre de su 
estado (a pesar de ser hidalgo), pueda poseer una biblioteca tan rica y, por supuesto, tan 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Sarah MALFATTI 
 

108 

valiosa. Por otra parte, cuando nos encontramos con la librería (los dos términos, en la 
época cervantina, pueden indicar ambos el mismo concepto) de don Diego, “caballero 
labrador y rico” [II, 18:680] la descripción que Cervantes atribuye al mismo caballero 
parece más realista:  

 
Tengo hasta seis docenas de libros, cuáles de romance y cuáles de latín, de 

historia algunos y de devoción otros; los de caballerías aún no han entrado por los 
umbrales de mis puertas. Hojeo más los que son profanos que los devotos, como sean de 
honesto entretenimiento, que deleiten con el lenguaje y admiren y suspendan con la 
invención, puesto que destos hay muy pocos en España [II, 16:664]. 
 
La comparación entre la cantidad y la variedad de libros que este personaje posee y 

los del hidalgo nos da la medidade las disparatas prácticas del protagonista. La biblioteca 
don Diego, además,bien se ajusta a los datos históricos sobre la posesión de libros de un 
hombre de su clase que, a pesar de no poseer novelas caballerescas, puede haber entrado 
en contacto con ellas.  

Así, de conductas tan diversas, consiguen actitudes contrastantes hacia la literatura 
de entretenimiento y, de especial manera, hacia las novelas caballerescas que el mismo don 
Diego rechaza. He aquí otro ejemplo, muy significativo por la relación de sus protagonistas 
con el mundo de la caballería andante: por un lado nos encontramos con la obsesión del 
hidalgo, con su afán realístico, por otro con la lectura de pura diversión de la corte, cuyos 
duques encarnan el cambio substancial de la mentalidad cortesana y de los valores 
nobiliarios con respecto a los héroes novelescos. 

Este breve e incompleto elenco de personajes y situaciones sirva entonces para 
sacar un índice de “transversalidad social” de la práctica de lectura, que en diferentes 
formas y con varias motivaciones atraviesa los estratos sociales del mundo cervantino para 
llegar desde la alta nobleza cortesana a los más humildes segadores. Teniendo siempre en 
cuenta la ficcionalidad de la obra, no podemos olvidar que, dada la intención paródica del 
autor con respecto a la desatada conducta del hidalgo, verdadera protagonista de toda la 
maquinación novelesca, se hace narrativamente imprescindible la suposición de realismo en 
relación con las demás conductas. Si contextualizamos las varias prácticas descritas e 
intentamos analizar, por cuanto nos sea posible, los personajes a través de las expectativas 
de los lectores contemporáneos, la lectura de los comprimarios asume el papel de 
contrapartida “seria”, “normal”, de la lectura del protagonista, condición necesaria para el 
funcionamiento de todo el aparato narrativo. Podemos entonces atrevernos a tomar como 
ejemplos verisímiles los actos descritos en la novela y, comparándolos con otros datos y 
pruebas históricas, reafirmar la sustancial diastraticidadde la difusión de la literatura y la 
variedad social del público interno de la novela. De esta manera dibujamos, a través del 
filtro de la palabra literaria, un retrato de los lectores en la sociedad cervantina, 
reconstruida por el autor dentro de la novela con fines estéticos y narrativos. Estos 
lectores, que también hacen de trasfondo a la escritura, a pesar de las diferencias 
intelectuales y materiales demostradas en la lectura y en la recepción, concuerdan en 
rechazar la fantasía caballeresca del hidalgo. Su lectura, de hecho, se diferencia, formal y 
conceptualmente, de aquellas consideradas normales, es decir, de las que se encuentran 
dentro del sistema de referencias y no causan ningún cambio relevante en el sistema de 
valores de la sociedad. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Los personajes cervantinos como lectores: breve historia social y cultural de la lectura como práctica 
 

109 

 
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

Alcalá Galán, Mercedes, 2009. El libro como objeto en el Quijote. En Cacho Casal, Rodrigo (Ed.). El 
ingenioso hidalgo: estudios en homenaje a Anthony Close (pp. 23-41). Madrid: Centro de Estudios 
Cervantinos. 

Alcalá Galán, Mercedes, 2007. Don Quijote, un libro de libros. En Illades, Gustavo; Iffland, James 
(Eds.). El «Quijote» desde América (pp. 9-21). México: Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla y Colegio de México. 

Alvar, Carlos; Lucía Megías, José Manuel, 2000. Libros de caballerías en la época de Felipe II. En 
Silva: StudiaPhilologica in honorem Isaías Lerner (pp. 19-29). Madrid: Castalia. 

Bognolo, Anna, 1993. Sobre el público de los libros de caballerías. En Nascimiento, Aires; Almeida 
Ribeiro, Cristina. (Eds.). Literatura Medieval. Actas do IV Congresso AHLM, vol. II 
(Lisboa, 1-5 Outoubro, 1991) (pp. 125-129). Lisboa: Cosmos. 

Bouza Álvarez, Fernando, 2004. Los contextos materiales de la producción cultural. En Feros, 
Antonio; Gelabert, Juan. (Dirs.), España en tiempos del Quijote (pp. 309-344). Madrid: Taurus. 

Bouza Álvarez, Fernando, 2003. Escribir en la corte. La cultura de la nobleza cortesana y las formas 
de comunicación en el Siglo de Oro. En BennassarPerillier, Bartolomé (Ed.). Vivir el Siglo 
de Oro. Poder, cultura e historia en la época moderna.Estudios en Homenaje al profesor Ángel Rodríguez 
Sánchez (pp. 77-99). Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca. 

Bouza Álvarez, Fernando, 1992. Del escribano a la biblioteca. La civilización escrita europea en la Alta Edad 
Moderna (siglos XV-XVII). Madrid: Síntesis. 

Castillo Gómez, Antonio, 2004. Aunque sean los papeles rotos de las calles. Cultura escrita y 
sociedad en El Quijote. Revista de Educación, num. extraordinario. 67-76.  

Castillo Gómez, Antonio, 2001. La escritura representada. Imágenes de lo escrito en la obra de 
Cervantes. En BernâtVistarini, Antonio. (Ed.). Volver a Cervantes, Actas del IV Congreso 
Internacional de la Asociación de Cervantistas (pp. 311-325). Palma de Mallorca: Universitat.  

Cátedra, Pedro Manuel, 1989. La imprenta y la difusión de la cultura. Historia, 16, n. 157. 69-74.  
Cayuela, Anne; Chartier, Roger, (Coords.). 2012. Edición y literatura en España (Siglos XVI y XVII). 

Zaragoza: Prensa Universitaria de Zaragoza. 
Cayuela, Anne; Chartier, Roger, 1996. Le paratexte au siècle d'or: prose romanesque, livres et lecteurs en 

Espagne au XVIIe siècle. Genève: Droz. 
Cervantes, Miguel de, 2009. Don Quijote de la Mancha(Edición de F. Rico). Madrid: Santillana. 
Chartier, Roger, 2012. Editar en el Siglo de Oro, editar el Siglo de Oro. Una silva de varia lección 

(pp. 387-396). En Cayuela, Anne; Id. (Coords.). (2012). Edición y literatura en España (Siglos 
XVI y XVII). Zaragoza: Prensa Universitaria de Zaragoza. 

Chartier, Roger, 2005. El orden de los libros. Barcelona: Gedisa. 
Chartier, Roger, 2004. La Europa castellana durante el tiempo del Quijote. En Feros, Antonio; 

Gelabert, Juan. (Dirs.), España en tiempos del Quijote (pp. 129-158). Madrid: Taurus. 
Chartier, Roger, (Ed.). 2003. Pratiques de la lecture. Paris: Payot&Rivage. 
Chartier, Roger, 1993. Libros, lecturas y lectores en la Edad Moderna. Madrid: Alianza. 
Chartier, Roger, 1992. El mundo como representación: estudios sobre historia cultural. Barcelona:  Gedisa. 
Chevalier, Maxime, 1991. Cervantes y Gutenberg. BRAE, 62 (252). 87-101. 
Chevalier, Maxime, 1982. Lectura y lectores en la España del siglo XVI y XVII. Madrid: Turner. 
Culler, Jonathan, 1981. Literary competence. En Tompkins, Jane P. (Ed.). Reader-Response Criticism 

(pp. 101-117). Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
Dadson, Trevor J., 1998. Libros, lectores y lecturas: estudios sobre bibliotecas particulares españolas del Siglo de 

Oro. Madrid: Arco Libros. 
Eisenstein, Elizabeth, 2010. La imprenta como agente de cambio: comunicación y transformaciones culturales en 

la Europa moderna temprana. México: Fondo de CulturaEconómica. 
Fish, Stanley, 1990. Is There a Text in This Class?. Cambridge: Harvard University Press. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Sarah MALFATTI 
 

110 

Frenk Alatorre, Margit, 1999. ¿Cómo leía Cervantes? En González, Aurelio (Coord.). Cervantes 
(1547-1997): Jornadas de investigación cervantina (pp. 131-138). México: El colegio de México. 

Frenk Alatorre, Margit, 1997. Entre la voz y el silencio: la lectura en tiempos de Cervantes. Alcalá de 
Henares: Centro de Estudios Cervantinos. 

Gómez Moriana, Antonio, 2013. Crisis de valores y conciencia de cambio en Don Quijote de la 
Mancha y El Burlador de Sevilla. Impossibilia, 5. 13-31. 

Gómez Moriana, Antonio, 2009. Diastratía: valor operacional de un concepto. Itinerarios, Vol. 10. 
95-118. 

Ife, B.W., (1991). Lectura y Ficción en el siglo de Oro. Las razones de la picaresca. Barcelona: Editorial 
Crítica. 

Infantes, Víctor, 2003. La tipología de las formas editoriales. En Id.; López, François; Botrel, Jean 
François. (Coords.). Historia de la edición y de la lectura en España, 1475-1914 (pp. 39-49). 
Madrid: Fundación Germán Sánchez Ruipérez.  

Lucía Megías, José Manuel, (Ed.). 2006. Imprenta, libros y lectura en la España del Quijote. Madrid: 
Ayuntamiento de Madrid.  

Lucía Megías, José Manuel, 2000. Imprenta y libros de caballerías. Madrid: Ollero y Ramos. 
Lucía Megías, José Manuel, 1998. Libros de caballerías impresos, libros de caballerías manuscritos 

(observaciones sobre la recepción del género editorial caballeresco). En Beltrán, Rafael. 
(Ed.). Literatura de caballerías y orígenes de la novela (pp. 311-341). Valencia: Universitat de 
València.  

Marín Pina, María Carmen, 1990. Lectores y lecturas caballerescas en el Quijote. En Pozuelo 
Yvancos, José María; Vicente Gómez, Francisco. (Eds.). Actas del tercer Coloquio Internacional 
de la Asociación de Cervantistas. Alcalá de Henares 12-16 nov. 1990 (pp. 265-273). Barcelona: 
Anthropos. 

McLuhan, Herbert Marshall, 1972. La galaxia Gutenberg: génesis del "Homo typographicus". Madrid: 
Aguilar. 

Moll, Jaime, 2001. La imprenta manual. En Rico, Francisco. (Ed.). Imprenta y crítica textual en el Siglo de 
Oro (pp. 13-27). Valladolid: Universidad de Valladolid.  

Moll, Jaime, 1994. De la imprenta al lector. Estudios sobre el libro español de los siglos XVI al 
XVIII. Madrid: Arco Libros. 

Nalle, Sara T., 1989. Literacy and culture in early modern Castile.Past and Present, CXXV. 65-96. 
Porqueras Mayo, Antonio, 1957. El prólogo como género literario. Su estudio en el Siglo de Oro español. 

Madrid: Consejo superior de investigaciones científicas. 
Rose, Jonathan, 1992. Rereading the English Common Reader: A preface to a history of audiences. 

Journal of History of Ideas, LIII.47-70. 
Serés, Guillermo, 2005. El Quijote como justificación ética y estética de la lectura. Literatura, teoría, 

historía y crítica, 7. 69-86. 
Whinnom, Keith, 1980. The problem of the “best-seller” in Spanish Golden-Age Literature. BHS, 

LVII. 189-198. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A26617 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

